# Zeitschrift

der

# Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

Herausgegeben

von den Geschaftsfuhrern,

in Halle Dr. Kampffmeyer, in Leipzig Di. Fischer, Dr Praetorius,

Dr Windisch,

unter der verantwortlichen Redaction

des Prof. Dr. A. Fischer.

Siebenundfünfzigster Band.

Leipzig 1903,

in Commission bei F. A. Brockhaus.

## Inhalt

des siebenundfunfzigsten Bandes der Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft

| morgeniandischen Gesenschatt                                            |       |
|-------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                         | Serte |
| Nachrichten uber Angelegenheiten der D. M. G .                          | J     |
| Personalnachrichten IV XXXV XLV                                         | LXV   |
| Verzeichnis der fur die Bibliothek eingegangenen Schriften u s w        |       |
| V XXXVII XLVII I                                                        |       |
| Allgemeine Versammlung der D. M. G. zu Halle a/S XXXVI Y                | (LVI  |
| Verzeichnis der Mitglieder der D M G im Jahre 1903                      | XII   |
| Verzeichnis der gelehrten Korperschaften und Institute, die mit der     |       |
|                                                                         | xxv   |
|                                                                         | XVII  |
|                                                                         | XIV   |
| Protokollarischer Bericht über die zu Halle a/S abgehaltene All-        |       |
| gemeine Versammlung                                                     | LV    |
| Extrakt aus der Rechnung uber Einnahme und Ausgabe bei der Kasse        |       |
| der D. M. G. 1902                                                       | LX    |
|                                                                         | LXII  |
| Vertrag betreffend die neuen Raume unserer Bibliothek                   | XIII  |
|                                                                         |       |
|                                                                         |       |
| Notes on the Maghī dialect of the Chittagong Hill Tracts. By Sten       |       |
| Konow                                                                   | 1     |
| Pahlavi Yasna XIV, XV, XVI with all the MSS collated By L. H. Mills     | 13    |
| Zur Geschichte der synschen Typen Von Eberhard Nestle                   | 16    |
| Ānandavardhana's Dhvanyāloka. Übersetzt von Hermann Jacobi              | 18    |
| Ein Geniza-Fragment. Mitgeteilt von Eugen Mittwoch                      | 61    |
| Die Fragmente des Thalgum jeruschalmi zum Pentateuch Von Di M           |       |
| Ginsburger                                                              | 67    |
| Zur Kritik des Deboraliedes und die ursprungliche rhythmische Form des- | •     |
| selben. Von J. W. Rothstern                                             | 81    |
| Tawaddud. Von Josef Horovitz.                                           | 107   |
| Sahnâme 64, 48. Von Paul Horn                                           | 173   |
| Uber den Einfluss des Stoicismus auf die Entwickelung der Philosophie   | 176   |
| bei den Arabern. Von Dr. S. Horovitz                                    | 100   |
| Christlich-Palastinisches Von I. Guidi                                  | 177   |
| Zu Rothstein's Arbeit uber das Deborahed (Band 56) Von Eberhard         | 196   |
| Nestle                                                                  | 107   |
|                                                                         | 197   |
| Sabaisch The wer immer Von Franz Praetorius                             | 199   |
| Zu Band 56, 247f Von Georg Beer                                         | 200   |
| Zu dem spanisch-arabischen Evangelienfragment. Von Siegnund Fraenkel    | 201   |
| Die Inschrift am Hauptportal des Sultan Hans bei Konjah. Von Dr.        |       |
| Emadrach Green                                                          | 909   |

|   |                                                                                            | Seite |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|   | Berichtigung. Von Eugen Mittwoch                                                           | 214   |
|   | Die hittitisch-armenische Inschrift eines Syennesis aus Babylon. Von                       |       |
|   | P. Jensen                                                                                  | 215   |
|   | Sabaisches und Athiopisches. Von Franz Praetorius                                          | 271   |
| 1 | Über das Bhavişyapurana. Von Theodor Aufrecht                                              | 276   |
|   | Kleine Beitrage zur Phonetik und Grammatik des Tibetischen. Von A                          |       |
|   | H. Francke                                                                                 | 285   |
|   | Das Dahlsche Gesetz. Von Carl Meinhof                                                      | 299   |
| • | Über den Bodhisattva als Elefant mit sechs Hauzahnen Von J. S. Speyer                      | 305   |
| G | Ānandavardhana's Dhvanyāloka. Übersetzt von Hermann Jacobi                                 | 311   |
| • | Zur Kritik des Deboraliedes und die ursprungliche rhythmische Form des-                    |       |
|   | selben. Von J. W. Rothstern                                                                | 344   |
|   | Das angebliche Akrostichon Simon in Psalm 110. Von Fr. Baethgen                            | 371   |
|   | Eine angebliche Ausserung Abulwalid Ibn Ganah's über die Ursprache.                        |       |
|   | Von W. Bacher                                                                              | 373   |
|   | Zu Jesaias 32, 11. Von K. Vollers                                                          | 375   |
|   | Berichtigung. Von Fr. Giese                                                                | 420   |
|   | Studien zu den Dichtungen Abrahams ben Ezra. Von K. Albrecht .                             | 421   |
|   | Die kanonischen Zahlen 70-73. Von Moritz Steinschneider                                    | 474   |
|   | Über die vedische Gottin Aditi. Von Gustav Oppert                                          | 508   |
| _ | Māgha, Šiśupālavadha II, 90. Von R. Simon                                                  | 520   |
|   | Fu'ail im Hebraischen und Syrischen Von Franz Praetorius                                   | 524   |
|   | Über einige weibliche Caritativnamen im Hebraischen Von Franz Prae-                        | ~     |
|   | torius                                                                                     | 530   |
|   | Turkische Lautgesetze Von Holger Pedersen                                                  | 535   |
|   | Ein Beitrag zur Geschichte der persischen Gotteslehre. Von Usear Braun                     | 562   |
|   | Morgenlandisch. Von Eherhard Nestle                                                        | 566   |
|   | Zum Schluss von Rothsteins Afbeit über das Deboralied. Von Eberhard                        | 000   |
|   | Nestle                                                                                     | 567   |
|   | Zu den samaritanischen Typen. Von Eberhard Nestle                                          | 568   |
|   | Das Pronomen im Mittelpersischen. Von Hans Reuchelt                                        | 570   |
|   | Berichtigung einer Etymologie K. Vollers'. Von Heinrich Suter                              | 576   |
|   | Pahlavi Yasna XIX, 12-58 with all the MSS. collated. By L. H. Mills                        | 577   |
|   | Talmud babli, Traktat "Gotzendienst". Von Paul Frebig                                      | 581   |
| , | Andhra History and Coinage By Vincent A Smith .                                            | 605   |
|   |                                                                                            |       |
|   |                                                                                            |       |
| J | Eine vierte Jaina-Recension des Pancatantra. Von Johannes Hertel                           | 639   |
|   | Harihara's Śrugāradīpikā. Von Richard Schmidt.                                             | 705   |
| ~ | Zur Exegese und Kritik der rituellen Sütras. Von W. Caland                                 | 740   |
|   | Über den Zoroastrismus. Von Friedrich v. Spiegel                                           | 745   |
|   | der Monch. Von Dr. Paul Rieger .                                                           | 747   |
|   | Zu den hebraischen Vervielfaltigungszahlen. Von Eb. Nestle                                 | 750   |
|   | Herkunft und Bedeutung der Endvokale u, i, a beim assyrischen Nomen                        |       |
|   | und Verbum. Von Carl Holzhey                                                               | 751   |
|   | Pahlavi Yasna I. Edited with all the MSS collated. By L. H. Mills                          | 766   |
|   | Das aramaische <i>ēth</i> der 1. Pers. Sing. Perf. Von J. Barth                            | 771   |
|   | Über einige Arten hebraischer Eigennamen. Von Franz Praetorius                             | 773   |
|   | Zu "Berichtigung einer Etymologie K. Vollers'". I. Von Heinrich Suter.                     |       |
|   | II. Von A. Fischer                                                                         | 783   |
|   | זברלרן. Von Franz Praetorius                                                               | 794   |
|   | Gegen J Barth, ohen S. 628ff. Von C. Brockelmann Zu Brockelmann's Erwiderung. Von J. Barth | 795   |
|   | Zu Brockelmann's Erwiderung. Von J. Barth                                                  | 798   |
|   |                                                                                            |       |
|   | I                                                                                          |       |
|   | Anzeigen: Sammlungen alter arabischer Dichter. I. Elaçma'ijjät nebst                       |       |
|   | einigen Sprachqaçīden herausgegeben von W. Ahlwardt, angezeigt von                         |       |
|   | Th. Nöldeke                                                                                | 203   |

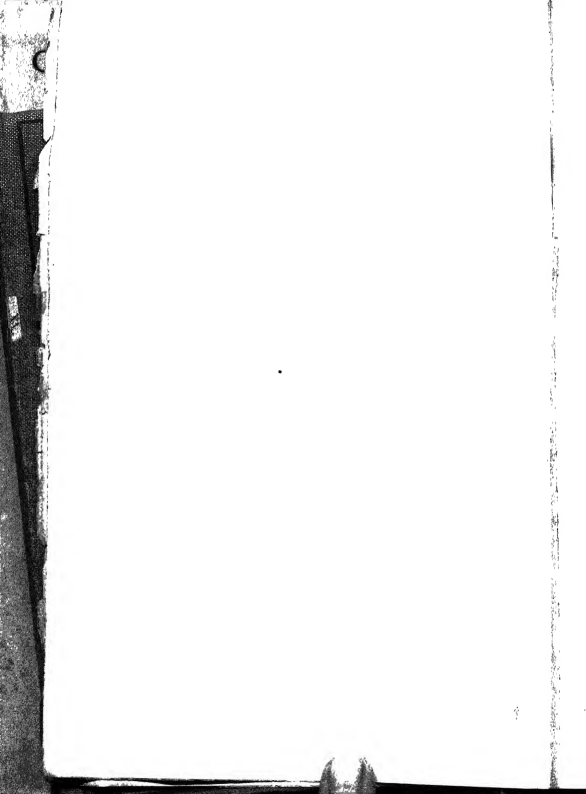
Inhalt.

V

Seite Anzeigen: Der Diwan des 'Ubaid-Allah ibn Kais ar-Rukajjat, herausgegeben, ubersetzt, mit Noten und einer Einleitung versehen von Dr N Rhodokanakis, angezeigt von J. Barth. - A de Vlieger, Kitab al Qadr. Matériaux pour servir à l'étude de la doctrine de la prédestination dans la théologie musulmane, angezeigt von I. Goldziher. — Der Sprachgebrauch des Maimonides. Ein lexikalischer und grammatischer Beitrag zur Kenntnis des Mittelarabischen I Lexikalischer Teil. Von Dr. I Friedlaender, angezeigt von H. Hirschfeld. - Geschichte von Sul und Schumul, unbekannte Erzahlung aus Tausend und einer Nacht. Nach dem Tubinger Unikum herausgegeben von Dr. C F. Seybold, angezeigt von I. Goldziher - Die Aramaismen im Alten Testament untersucht von E. Kautzsch I Lexikalischer Teil, angezeigt von Th. Noldeke - C Brockelmann, Die Femininendung t im Semitischen, angezeigt von J. Barth - Catalogue of the Sanskrit Manuscripts in the British Museum. By Cecil Bendall, angezeigt von Richard Schmidt — Ibn al-Qiftī's Ta'rīḥ al-Hukamā' auf Grund der Voraibeiten Aug. Muller's herausgegeben von Piof. Dr. Julius Lippert, angezeigt von C F Seybold. - Hartwig Derenbourg, Les Manuscrits arabes de l'Escurial, II, 1, angezeigt von Ign Goldziher - Études Bibliques. Études sur les Religions Sémitiques par le P Marie-Joseph Lagrange des Frères Prêcheurs, angezeigt von Wolf Baudissin

Namen- und Sachregister

838



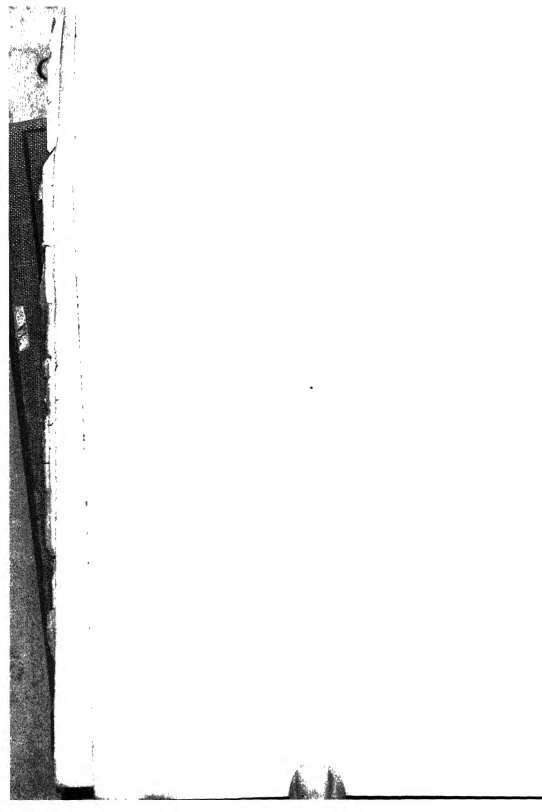
# Nachrichten

über

Angelegenheiten

der

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.



# Zur Beachtung.

Die Mitglieder der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft werden von den Geschäftsführern ersucht:

eine Buchhandlung zu bezeichnen, durch welche sie die Zusendungen der Gesellschaft zu erhalten wünschen, — falls sie nicht vorziehen, dieselben auf ihre Kosten durch die Post\*) zu beziehen;

 die resp. Jahresbeiträge an unsere Commissions-Buchhandlung F. A. Brockhaus in Leipzig entweder direct portofrei oder durch Vermittelung einer Buchhandlung regelmässig einzusenden;

3) Veränderungen und Zusatze für das Mitgliederverzeichnis, namentlich auch Anzeigen vom Wechsel des Wohnortes, nach Halle a. d Saale, an den Schriftführer der Gesellschaft, Prof. Dr. Praetorius (Kirchtor 14), einzuschicken;

4) Briefe und Sendungen, welche die Bibliothek und die anderweitigen Sammlungen der Gesellschaft betreffen, an die "Bibliothek der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft in Halle a. d. Saale" (Friedrichstrasse 50) ohne Hinzufügung einer weiteren Adresse zu richten;

5) Mittheilungen für die Zeitschrift und für die Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes an den Redacteur, Prof. Dr. August Fischer in Leipzig (Moschelesstr. 5 II), zu senden.

Freunde der Wissenschaft des Orients, welche durch ihren Beitritt die Zwecke der D. M. Gesellschaft zu fordern wünschen, wollen sich deshalb an einen der Geschaftsfuhrer in Halle oder Leipzig wenden. Der jährliche Beitrag ist 15 16, wofür die Zeitschrift gratis geliefert wird.

Die Mitgliedschaft für Lebenszeit wird durch einmalige Zahlung von 240  $\mathcal{M}$  (= £ 12 = 300 frcs.) erworben. Dazu für freie Zusendung auf Lebenszeit in Deutschland und Österreich 15  $\mathcal{M}$ ., im übrigen Ausland 30  $\mathcal{M}$ .

<sup>\*)</sup> Zur Vereinfachung der Berechnung werden die Mitglieder der D. M. G., welche ihr Exemplar der Zeitschrift direkt durch die Post beziehen, ersucht, bei der Zahlung ihres Jahresbeitrags zugleich das Porto für freie Einsendung der vier Hefte zu bezahlen, und zwar mit 1 Mark in Deutschland und Osterreich, mit 2 Mark im übrigen Auslande.

#### Personalnachrichten.

Der D M. G. sind als ordentliche Mitglieder für 1903 beigetreten 1339 Herr Rabbiner Dr. Berthold Edelstein in Budapest III, Lajosgasse 9,

1340 " Missionar A. H Franke in Leh,

1341 , cand. phil. Em. Mattsson in Upsala, Sysslomansgatan 16,

1342 " Dr. Oscar Pollak in Innsbruck, Universitatsstrasse 8.

Durch den Tod verlor die Gesellschaft ihr Ehrenmitglied Herrn Prof. Dr Edw. B. Cowell in Cambridge † 9. Febr. 1903,

sowie die ordentlichen Mitglieder.

Herrn Garabed Effendi Caracache † 12. Nov | 4. Dez. 1902,

- " Reichsfreiherr v. Biedermann,
- " Dr. A. W. Stratton in Lahore † August 1902,
- , Dr. G. van Vloten in Leiden ; Marz 1903.

Seinen Austritt erklarte Herr Prof. H. Hirt in Leipzig und Herr Peters in Philadelphia

Mitte Februar 1903 übernahm Herr Prof. Aug. Fischer die Redaction der Zeitschrift und der Abhandlungen.

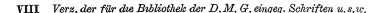
## Verzeichnis der vom 21. Dec. 1902 bis 4. März 1903 für die Bibliothek der D. M. G. eingegangenen Schriften u. s. w.

#### I. Fortsetzungen.

- Zu Ae 10. 40. Abhandlungen der philosophisch-philologischen Classe der Koniglich Bayerischen Akademie der Wissenschaften. 22 Bandes 2. Abtheilung Munchen 1902
- Zu Ae 30. Nachrichten von der Konigl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen. Philologisch-historische Klasse. 1902. Heft 5. Geschaftliche Mittheilungen. 1902. Heft 2. Gottingen 1902
- 3 Zu Ae 165. 40. Sitzungsberichte der Koniglich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berhn. XLI-LIII Berlin 1902.
- 4 Zu Ae 185. Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen und der historischen Classe der k. b. Akademie der Wissenschaften zu Munchen. 1902. Heft III. Munchen 1902.
- Zu Af 54. Report, Annual, of the Board of Regents of the Smithsoman Institution, showing the Operations, Expenditures, and Condition of the Institution for the Year ending June 30, 1901. Washington 1902.
- 6 Zu Af 116 Muséon, Le. Études philologiques, historiques et religieuses. Fonde en 1881 par Ch. de Harlez. Nouvelle Série — Vol. III. No. 4 Louvain 1902.
- Zu Af 155 Skrifter utgifna af Kongl. Humanistiska Vetenskaps-Samfundet i Uppsala. Band VII. Uppsala. Leipzig (1901—1902).
- 8. Zu Ah 5. Analecta Bollandiana Tomus XXII. Fasc I. Bruxellis 1903.
- Zu Ah 5b Chevalier, Ulysse, Repertorium hymnologicum Supplementum, folia 31, 32 (p. 481-512).
- 10. Zu Ah 12. VIII. Jahres bericht der israelitisch-theologischen Lehranstalt in Wien fur das Schuljahr 1900/1901 Voran geht: Schwarz, Adolf, Der hermeneutische Syllogismus in der talmudischen Litteratur... Wien 1901.
- Zu Ah 20. Jahres-Bericht des judisch-theologischen Seminars Fraenckel'scher Stiftung. Voran geht: Der Mikrokosmos des Josef Ibn Saddıl. Von S. Horovitz. Breslau 1903. (Vom judisch-theolog. Seminar.)
- Zu Bb 606. Bessarione. Pubblicazione periodica di studi orientali. Serie II. Vol. III. Fasc. 69. Anno VII. Roma 1902—1903
- 13 Zu Bb 608. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indie. Zesde Volgreeks. Tiende Deel. (Deel LIV der geheele Reeks.) Derde en Vierde Aflevering. Zevende Volgreeks. Eerste Deel. (Deel LV der geheele Reeks.) Eerste en Tweede Aflevering. 's-Gravenhage 1902. 1903.
- Zu Bb 608e. Koninklijk Instituut voor de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indie. Naamlijst der Leden op 1 September 1902. o. O. u. J.

- VI Verz, der fur die Bibliothek der D, M G, eingeg, Schriften u. s. w.
- 15 Zu Bb 628 40. Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême-Orient. Tome II, no 4. Hanoi 1902.
- Zu Bb 670. Giornale della Società Asiatica Italiana. Volume 15. 1902
   Roma—Firenze—Torino 1902
- Zu Bb 725. Journal of the Asiatic Society of Bengal. Vol. LXXI, Part I Extra No 1. — 1902. Calcutta 1902 (= J. Davidson, Notes on the Bashgalī (Kāfir) Language)
- 18 Zu Bb 750. Journal, The, of the Royal Assatic Society of Great Britain & Ireland. January 1903. London.
- Zu Bb 760. Journal of the Ceylon Branch of the Royal Asiatic Society, 1901. Volume XVII. No. 53 Colombo 1903
- 20 Zu Bb 790 Journal Asiatique... publié par la Société Asiatique. Neuvième Série. Tome XX. No. 2. 3 Septembre—Octobre, Novembre—Décembre 1902. Paris.
- Zu Bb 818. al-Machriq. Revue catholique orientale bimensuelle.
   Sciences-Lettres-Arts. Bairūt. V. 1902. No. 23 24. VI. 1903. 1.
   3 4
- 22 Zu Bb 901. Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde, uitgegeven door het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen. Deel XLV. Aflevering 5. 6. Batavia | 's Hage 1902.
- 23. Zu Bb 901 d. Notulen van de Algemeene en Directievergaderingen van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen... Deel XXXVI. 1898. Aflevering 3 4. Deel XL. 1902. Aflevering 2 3. Batavia | 's-Gravenhage 1898. 1902
- 24 Zu Bb 901n. 4º Verhandelingen van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen. Deel LII. 3º. Stuk. Batavia | 's Hage 1902.
- 25 Zu Bb 905. 4º. T'oung-pao Archives pour servir à l'étude de l'histoire, des langues, de la géographie et de l'ethnographie de l'Asie Orientale, Rédigées par Gustave Schlegel et Henri Cordier. Série II Vol III. No. 5. Décembre 1902. Leide 1902.
- Zu Bb 930. Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft Sechsundfunfzigster Band. IV. Heft Leipzig 1902.
- Zu Bb 945. Zeitschrift, Wiener, fur die Kunde des Morgenlandes.
   XVI. Band. 4. Heft Wien 1902.
- Zu Bb 1242. Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft. 1903, 1. Jahrgang 8. Berlin.
- Zu Bb 1243. Orient, Der alte. Gemeinverstandliche Darstellungen herausgegeben von der Vorderasiatischen Gesellschaft. 5. Jahrgang. Heft 1 — W. Max Muller, Die alten Agypter als Krieger und Eroberer in Asien... Leipzig 1903.
- Zu Bb 1251. 4°. Publications de l'École Française d'Extrême-Orient.
   Vol. IV = Lunet de Lujonquière, E., Inventaire descriptif des Monuments du Cambodge. Paris 1902.
- 31. Zu Bb 1285. 80 Труды по Востоковѣдѣнію, іздаваемые Лазаревскимь Институтомъ Восточныхъ Языковъ Выпускъ IX. XI. Москва 1902. (Von der Kaiserlichen Universitats-Bibliothek in St. Petersburg.)
- 32. Zu Bb 1738. Recueil de textes relatifs à l'histoire des Seldjoucides par M. Th. Houtsma. Vol. III [neuer Titel mit Préface und Corrections (XVI S.) und S. 329-408 als Erganzung zu dem im J. 1892 erschienenen Teile von Vol. III]. Vol. IV. Leide 1902.

- Zu De 10764. at-Tabarī Abū Ğa'far Muhammad b. Ğarīr, Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabari cum alus edidit M J. de Goeje. Prima Series XI [Schluss des 6 Bandes]; Indices. Lugd. Bat. 1898. 1901.
- Zu Eb 50. 20. Bengal Library Catalogue of Books for the Third Quarter... 1902. (Calcutta) 1902.
- 35. Zu Eb 225. 20. Catalogue of books, registered in Burma during the quarter ending the 30th June 1902, 30th September 1902. Rangoon 1902.
- 36. Zu Eb 485. 20. Memorandum of Books registered in the Hyderabad Assigned Districts during the quarter ending 31st December 1902. Akola 1903.
- 37. Zu Eb 765a. 20. Statement of Particulars regarding Books and Periodicals published in the United Provinces of Agia and Oudh, registered...during the Third Quarter of 1902. (Allahabad 1902.)
- Zu Eb 827 Studi Italiam di Filologia Indo-Iranica diretti da Francesco L. Pullé. Anno IV — Vol. IV; Vol. IV Atlante della Parte I. Firenze 1901.
- 39. Zu Ed 1237. 40. Ararat. 1902. 7. 8. 9. 10. Wałarsapat.
- 40 Zu Ed 1365. 40. Handes amsoreay. 1903. 1. 2. 3. Wienna.
- 41 Zu Fa 61. 4°. Mémoires de la Société Finno-Ougrienne. XIX (Ramstedt, G. J, Über die Konjugation des Khalkha-Mongolischen); XX (Nielsen, Konrad, Die Quantitatsverhaltnisse im Polmaklappischen). Helsingfors 1903
- Zu Fa 76. Szemle, Keleti . . . . Revue orientale pour les études ouraloaltaiques. III. évfolyam 1902. 4. szám. Budapest
- Zu Fg 100. Transactions of the Asiatic Society of Japan. Vol XXIX Part II July 1902; Vol XXX Part II. September 1902. Tokyo.
- 44 Zu Fi 80. Сборникъ матеріаловъ для описанія мѣстностей и племенъ Кавказа. Выпускъ XXXI. Тифлисъ 1902. Указатель къ XXI—XXX выпускамъ... 1896—1902 г. Тифлисъ 1902
- 45. Zu Ia 125. Revue Biblique Internationale publiée par l'École pratique d'études bibliques. Douzième Année. No 1. 1903. Paris.
- 46. Zu Ia 140. Zeitschrift des Deutschen Palaestma-Verems. Band XXV, Heft 3 u. 4. Leipzig 1902.
- 47. Zu Ia 140a. Mittheilungen und Nachrichten des Deutschen Palaestina-Vereins. Leipzig 1901. Nr. 3.
- 48 Zu Ic 2290. Proceedings of the Society of Biblical Archaeology. Vol. XXIV. Part. 9 Vol XXV. Part 1 2. [London] 1902—1903.
- Zu Mb 135. 4°. Monats blatt der numsmatischen Gesellschaft in Wien. Nr. 234. 235
   Bd. VI. Nr. 1. 2. Janner. Februar 1903.
- Zu Na 325. Revue archéologique. Quatième Série. Tome I. Janvier-Février 1903. Paris 1903.
- 51. Zu Nf 341. 2º [= Nf 341 a. 2º] Progress Report, Annual, of the Archaeological Survey Circle, United Provinces of Agra and Oudh. For the year ending 31st March 1902. (Naini Tal 1902.)
- 52. Zu Nf 342. 2°. Progress Report of the Archaeological Survey of Western India, for the year ending 30th June 1902. (Government of Bombay. General Department. Archaeology.)
- 53. Zu Oa 42. Извѣстія Императорскаго Русскаго Географическаго Общества. Томъ XXXVIII. 1902. Выпускъ III. IV. С.-Петербургъ 1902.
- 54. Zu Oa 151. Journal, The Geographical Vol. XXI. No. 1. 2. London



- 55. Zu Oa 256. 4º. Zeitschrift der Gesellschaft fur Erdkunde zu Berlin. 1902. No. 10. 1903 No. 1. 2. Berlin.
- 56. Zu Ob 2780. 40. Dagh-Register gehouden int Casteel Batavia vant passerende daer ter plaetse als over geheel Nederlandts-India Anno 1643—1644. Uitgegeven...onder toezicht van H. T Colenbrander. 's-Gravenhage 1902. Anno 1675. Uitgegeven onder toezicht... van J. A. van der Chijs. Batavia | 's Hage 1902.
- 57. Zu Ob 2845. 40. Encyclopædie van Nederlandsch-Indie ... samengesteld door P. A. van der Lith en Joh. F. Snelleman Afl. 31. 's-Gravenhage-Leiden
- 58. Zu P 150. 4°. Journal, The, of the College of Science, Imperial University of Tōkyō, Japan. Vol XVI Part 1; Vol. XVII Part 1. 2. Vol. XVI Article 6—14. Vol XVII Article 7—10. Tōkyō, Japan 1901. 1902.

#### II. Andere Werke.

- 11504. Severus von Antiochien The sixth book of the select letters of Severus Patriarch of Antioch in the Syriac version of Athanasius of Nisibis. Edited and translated by E. W. Brooks. Vol. I (Text) Part I Oxford 1902. (Works issued by the Text and Translation Society.)
- 11505. Griffini, E., Divisioni amministrative e distanze orarie in Tripolitania, secondo i dati ufficiali del Salnameh 1312 (Annuario 1894). In: L'Esplorazione commerciale Anno XVII, Fasc XX Milano, 31 Ottobre 1902. (Vom Verfasser)
- 11506. Lied von der Seele, Das, syrisch und deutsch, mit einem Anhang uber Estrangelo, aus: Marksteine aus der Weltlitteratur . . . in 20 Exemplaren abgedruckt [vollstandiger als im Gesamtwerk] für Eb. Nestle. (Leipzig) o. J (Vom Verf)

  Dc 2380. 40.
- 11507. Rivista Cristiana, La. Comitato direttivo Emilio Comba Enrico Bosio — Giovanni Luzzi. Nuova Serie Anno 1—4; Anno 5 Gennaio. Firenze (1899—1903).
  Ia 128.
- 11508. Karst, Josef, Historische Grammatik des Kilikisch-Armenischen. Strassburg 1901. Ed 271.
- 11509. Grønbech, Vilh., Forstudier til Tyrkisk Lydhistorie. København 1902. Fa 2235.

14

- 11510. Carra de Vaux, Gazali. Paris 1902. (Les Grands Philosophes.) De 5018
- 11511. Selection from the Annals of Tabarı edited with brief notes and a selected glossary by M. J. de Goeje. Leiden 1902 (Semitic Study Series edited by Richard J. H. Gottheil and Morris Jastrow, No. 1.)

  Da 262.
- 11512. Muḥammad b. Idrīs aš-Šāfi<sup>c</sup>ī, Kitāb as-sunan. o O. [Kairo?] 1315. (Von Herrn Dr. F. Kern.) De 8864.
- 11513. Muhammad b. Idrīs aš-Šāfīfī, Risāla fī 'ilm usūl al-fiqh. o. O. [Kairo?]
  1308. (Von dems.)
  De 8865.
- 11514. Muhammad b. Muhammad b. Muhammad al-'Abdarī, Abū 'Abd Allāh, genannt Ibn al-Ḥāǧǧ, Kitāb al-madhal Teil 1—3. Alexandria 1293. (Von dems.) De 8878.
- 11515. Šej*g Sulejman Efendi*'s Čagataj-Osmanisches Worterbuch. Verkurzte und mit deutscher Übersetzung versehene Ausgabe. Bearbeitet von Ignaz Kúnos. Budapest 1902.

- 11516. Report, Annual, of the Archæological Survey, Bengal Circle, For the year ending with April 1902. Calcutta 1902 Nf 381. 20.
- 11517. Progress Report, Annual, of the Archæological Surveyor, Punjab Circle, for the year ending 31st March 1902. o. O u J Nf 343. 20.
- 11518. Bulletin trimestrel de l'Académie Malgache... Vol. I No. 1.

  1er Trimestre 1902. Ob 657. 80.
- 11519 Vlieger, A. de, Kitâb al qadr. Matériaux pour servir à l'étude de la doctrine de la prédestination dans la théologie musulmane Leyde 1903.

  Hb 1064
- 11520. Une lettre inédite de Nicolas Clénard. Par Victor Chauvin et Alphonse Roersch. Louvain 1902. (Von Herrn Prof. Chauvin.) Nk 212.
- 11521. Mémoir es sur les contrées occidentales, traduits du sanscrit en chinois, en l'an 648, par Hiouen-Thsang, et du chinois en français par Stanislas Julien Tome 1 2 . . . Paris 1857. 1858 Voyages des Pèlerins bouddhistes. II. III. Mit handschriftlicher Hinzufugung des chinesischen Originals. Ms. B 682
- 11522 Lajčaak, Johann, Die Plural- und Dualendungen am semitischen Nomen. (Diss) Leipzig 1902. (Von Herrn Prof. Dr. A. Fischer.) Da 473.
- 11523. Lutfi, K. Omer, Die volkerrechtliche Stellung Bulgariens und Ostrumeliens (Diss) Erlangen 1903. (Von Herrn Prof Dr. G. Jacob.) K 890.
- 11524. Die alteste astronomische Schrift des Maimonides Aus zwei Manuscripten der National-Bibliothek in Paris...ins Deutsche uebeitragen, mit sachlichen Anmeikungen, sowie einem Vorworte versehen. (Erlanger Diss. von) Lasar Dunner. Wurzbuig 1902. (Von dems) Dh 6190.
- 11525 Jacob, Georg, Das Hohelied, auf Grund arabischer und anderer Parallelen von neuem untersucht Berlin 1902. (Vom Verf) Ic 1590.
- 11526. La storia di Hāyla Mikā'ēl. Nota del socio Ignazio Gundi. Roma 1902. SA. aus: R. Acc. dei Lincei, Rendiconti, Vol. XI, Fasc 1. (Vom Herausgeber.) Dg 625.
- 11527. Daulatšāh. The Tadhkiratu 'sh-shu'ará... edited in the original Persian with Prefaces and Indices by Edward G Browne. London, Leide 1901. Ec 1649.
- 11528. Chauvin, Victor, Les juis modernes. Leçon 1—3 (Leitsatze von Vortragen, Liége 5—19 déc. 1902.) (Vom Verf.) Nd 109.
- 11529 Bezold, C., Nmive und Babylon . . Bielefeld und Leipzig 1903 = Monographien zur Weltgeschichte . . . herausgegeben von Ed. Heyck XVIII. Nc 13.  $4^0$ .
- 11530. Бартольдг, В., Свёдёнія объ Аральскомъ морё и низовьяхъ Амудары съ древнейшихъ временъ до XVII века Ташкентъ 1902 (Vom Verf.) Об 2342. 40.
- 11531. Någarakrëtågama Lofdicht van Prapanjtja op Koning Rasadjanagara... uitgegeven door J Brandes... Batavia, 's-Hage 1902 = Verhandelingen van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen Deel LIV. 1º Stuk. (Von der Koniglich Niederlandischen Gesandtschaft in Berlin.)
  Bb 901 n. 4º.
- 11532. Kautzsch, E., Die Aramaismen im Alten Testament untersucht I. Lexikalischer Teil. Hallisches Osterprogramm für 1901 und 1902. Halle a. S. 1902. (Vom Verf) Dh 636.



- 11533. Oriens Christianus. Romische Halbjahrhefte fur die Kunde des christlichen Orients Herausgegeben vom Priestercollegium des deutschen Campo Santo unter der Schriftleitung von Anton Baumstark. Zweiter Jahrgang. Erstes Heft. Rom 1902 Auch italienischer Titel Ia 92. 40.
- 11534. Behrmann, D., Hamburgs Orientalisten . Hamburg 1902. Nk 6.
- 11535. Fragmente des samaritanischen Pentateuchtargums, herausgegeben und erlautert von P. Kahle (A aus: Zeitschr. f. Assyr. XVI und XVII. Strassburg 1901. 1902) (Vom Verf) Ib 1407.
- 11536. Franz Nikolaus, Lehrbuch der neuostarmenischen Litteratursprache. Unter Mitwirkung von Stephan Kanajeanz bearbeitet. Vagarschapat, Marburg i. H. 1902. (Vom Verf) Ed 239
- 11537. Finck, Franz Nikolaus, Die Klassifikation der Sprachen. Marburg 1901. (Vom Verf.) Ba 290.
- 11538. Des Epiphanios von Cypern "Ευθεσις πρωτοιλησιών πατριαρχών τε καὶ μητροπολιτών, armenisch und griechisch herausgegeben von Franz Nikolaus Finok . . Marburg i. H, Tiflis (1902) (Vom Herausgeber) Eg 425
- 11539. Apocalypses, Abyssinian. By Enno Littmann. (A. aus: The American Journ. of Semitic Languages and Lit., Vol. XIX, January 1903.) (Vom Herausgeber.)
  Dg 365
- 11540. Pautz, Otto, Muhammeds Lehre von der Offenbarung quellenmassig untersucht. Leipzig 1898. Das vollstandige Werk (304 S.), von dem die Dissertation Hb 936 nur ein Teil ist (Vom Verf)

  Hb 936.
- 11541 Ross, E. Denison, and Edward G. Browne, Catalogue of two Collections of Persian and Arabic Manuscripts preserved in the India Office Library London 1902. (Vom India Office)
  Ab 324.
- 11542. Maclean, Arthur John, A Dictionary of the Dialects of Vernacular Syriac . . . Oxford 1901. Dc 2770 40
- 11543. Répertoire d'épigraphie sémitique publié par la commission du Corpus inscriptionum semiticaium . . . Tome I. Première livraison. Paris 1900 Da 1240.
- 11544. Salemann, C., Musei Asiatici Petropolitani notitiae I. II. III. Petropoli 1902. (A. aus: Bull. de l'Ac. Imp. des Sc de St.-Pétersb. 1902 Nov. T XVII, No 4)
  Ab 330. 4°.
- 11545 Berger, Philippe, Mémoire sur les Inscriptions de fondation du Temple d'Esmoun a Sidon. (Extrait des MAI, t. 37.) Paris 1902. Di 20. 4°.
- Dix Inscriptions chinoises de l'Asie Centrale d'après les estampages de Ch.-E. Bonin par Ed. Chavannes. (Extrait des Mémoires présentés par divers savants à l'Ac. des I. et Belles-L. 1re Série, T. XI, He Partie.) Paris 1902.
- 11547. Arda Viraf Nameh. The original Pahlavi text, With an Introduction, Notes, Gujarati translation, and Persian version of Zartosht Behram in verse. By Dastur Kaikhusru Dastur Jamaspje Jamasp Asa. Bombay 1902. (Von den Trustees of the Parsee Punchayet, Bombay.) Eq 1121.
- 11548. Gaudefroy-Demombynes, Notes de sociologie maghrébine Les cérémonies du mariage choz les indigènes de l'Algérie. Paris 1901 (= Mélanges Traditionnistes, t. II.)
- 11549. Vodskov, H S., Sjæledyrkelse og Naturdyrkelse. Bidrag til bestemmelsen af den mytologiske metode. Første bind. Rig-Veda og Edda. Kjøbenhavn 1897. Mit Nebentitel, sowie mit anderm Titel mit d J. 1890.

  Ha 298.

- 11550. Lázár, Béla, Über das Fortunatus-Marchen. Leipzig 1897 G 125.
- 11551. Wirth, Albr, Geschichte Formosa's bis Anfang 1898. Bonn 1898. Ng 290.
- 11552. Bergh van Eysinga, Gustaaf Adolf van den, Indische invloeden op oude christelijke verhalen. (Diss.) Leiden 1901. Ha 18
- 11553. Remy, Arthur F J., The Influence of India and Persia on the poetry of Germany. New York 1901 = Columbia University Germanic Studies Vol. I, No IV.
  Ef 500.
- 11554. Velics, Anton von, Über die Einheit der Sprachen. Budapest 1902. Bb 1890.
- 11555. Gli obelischi egiziani di Roma illustrati con traduzione dei testi geroglifici da Orazio *Marucchi*. Edizione riveduta... Roma 1898
  Ca 365 40.
- 11556. Schick, Conrad, Die Stiftshutte, der Tempel in Jerusalem und der Tempelplatz der Jetztzeit . . . Berlin 1896. Ob 1541.
- 11557. [Schriften betreffend "The Oriental Seminary at the Johns Hopkins University" 1896—1902.] (Von Professor Dr. Paul Haupt.)

  Ae 128. 80 und 40
- 11558. Haupt, Paul, Orakel-Spruch der Gottin Istar von Arbela . . . Verkundigung der nahe bevorstehenden Ruckkehn aus der babylonischen Gefangenschaft im vierzigsten Kapitel des Buches Jesaia . . . (A. aus Marksteine aus der Weltlitteratur [Leipzig 1902]). (Von dems)
  Da 985 2º
- 11559 Haupt, Paul, The Phiase [in hebr Lettein | rkbjm smdjm in 2 Kings IX, 25. (A. aus: Journ. of Bibl. Lit.) o O. u. J. (Von dems) Dh 1450.
- 11560 Haupt, Paul, The Hebrew term Šljš (A. aus Beitrage zu semit Sprachwissensch IV.) o. O. u. J. (Von dems.) Dh 1451.
- 11561. Haupt, Paul, The Origin of the Pentateuch Reprinted from the "nr hm'rbj", New York 1895. Hebraisch (Von dems) Dh 4795.
- 11562. Haupt, Paul, The Beginning of the Judaic Account of Creation (A. aus Amer. Oriental Society's Proceedings, April 1896, Vol. XVII) (Von dems)
  Dh 1452.
- 11563. Haupt, Paul, The Book of Canticles . . . (SA. aus. American Journ of Sem Languages and Lit, Vol. XVIII, pp 193-245, Vol. XIX, pp. 1-32.) Chicago 1902. (Von dems.)

  Ic 1588
- 11564. Haupt, Paul, Biblical Love-Ditties A Critical Interpretation, and Translation, of the Song of Solomon. Chicago 1902. (Von dems.)

  Ic 1589.
- 11565. Haupt, Paul, Difficult Passages in the Song of Songs. (A. aus. Journal of Biblical Literature.) o. O u. J. (Von dems.)

  Ie 1589
- 11566. Foote, Theodore C., The Ephod its form and use. An investigation in Biblical Archaeology. Reprinted from the Journal of Biblical Literature, Vol. XXI, Part I, 1902. (Von dems)
  Hb 1206.
- 11567. Ernest, R, Buddhism and Science Rangoon 2446. Publications of the Buddhasasana Samagama. No. 5. (Von Herrn Dr. Ernst Rost.) Hb 2453.

#### Zu B.

Nr. 682. Chinesische Handschrift. Piên-ki, Ta Thâng sī-u-ki. An den Rand des oben unter 11521 verzeichneten Werkes geschrieben, das die Übersetzung dieses Originals darstellt.

## Verzeichnis der Mitglieder der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft im Jahr 1903.

#### Τ.

### Ehrenmitglieder1).

Herr Dr Theodor Aufrecht, Prof. a. d. Univ. Bonn, Baumschuler Allée 33 (67).

Dr. R. G. Bhandarkar, Prof. am Deccan College, in Puna in Indien (63).
 Dr. O. von Böhtlingk, Exc, kaiserl. russ. Geheimer Rat, der kaiserl. Akademie der Wissenschaften zu St. Petersburg Ehrenmitghed mit

Sitz und Stimme, in Leipzig-R., Hospitalstr. 25 II (35)
Dr. V. Fausboll, Prof an der Universitat zu Kopenhagen (61)

- Dr. M. J. de Goeje, Interpres legati Warneriani u. Piof. an d. Universitat in Leiden, Vliet 15 (43)

- Dr. Ignazio Guidi, Professor in Rom, 24 Botteghe oscure (58).

- Dr. H. Kern, Professor an der Universität in Leiden (57).

Sir Alfred C. Lyall, KCB, DCL., Member of Council, in London SW, India Office (53)

Herr Dr. Theod. Noldeke, Prof. an dei Univers. in Strassburg 1/Els., Kalbs-

gasse 16 (64)

- Dr. Julius Oppert, Membre de l'Institut, Prof. am Collège de France, in Paris, 2 rue de Sfax (55).
- Dr. Wilhelm Radloff, Excellenz, Wirkl Staatsrat, Mitglied der k. Akad. der Wissenschaften in St Petersburg (59).
- Dr. S. L. Reinisch, Hofratu. Prof. a. d. Univ in Wien, VIII, Feldgasse 3 (66).
- Dr. Em. Senart, Membre de l'Institut, in Paris, 18 rue François Ier (56).
  Dr. F von Spiegel, Geh. Rat u Prof. in München, Öttingeistr. 36 (51).
  Dr. Whitley Stokes, fruher Law-member of the Council of the Governor
- General of India, jetzt in London SW, 15 Grenville Place (24).

   Dr. Wilh. Thomsen, Prof. an der Universitat in Kopenhagen, V, Gamle

Kongevei 150 (62).

Graf Melchior de Vogué, Membre de l'Institut, in Paris, 2 rue Fabert (28).

#### П.

## Ordentliche Mitglieder<sup>2</sup>).

Herr Dr. W. Ahlwardt, Geh. Regierungsrat, Prof. d. morgenl. Spr. in Greifswald, Bruggstr. 28 (578).

 Dr. Herman Almkvist, Prof. der semit. Sprachen an der Universitat in Upsala (1034).

- Dr. C. F. Andreas, Professor an der Universität in Göttingen (1124).

 Die in Parenthese beigesetzte Zahl ist die fortlaufende Nummer und bezieht sich auf die Reihenfolge, in der die betreffenden Herren zu Ehrenmitgliedern proklamiert worden sind.

2) Die in Parenthese beigesetzte Zahl ist die fortlaufende Nummer und bezieht sich auf die nach der Zeit des Eintritts in die Gesellschaft geordnete Liste Bd. II, S. 505ff, welche bei der Anmeldung der neu eintretenden Mitglieder in den Personalnachrichten fortgefuhrt wird.



Herr Dr. Carl von Arnhard in Munchen, Wilhelmstr. 16 (990).

- Dr. Wilhelm Bacher, Prof. an der Landes-Rabbinerschule in Budapest, VII, Erzsebetkout 9 (804).
- Joh. Baensch-Drugulin, Buchhandler und Buchdruckereibesitzer in Leipzig, Konigstr. 10 (1291).
- Lic. Dr. B Baentsch, Professor an der Universität in Jena, Lichtenhainerstr. 3 (1281).
- Dr. Friedrich Baethgen, Consistorialrat, Professor an der Universitat zu Berlin, in Bensheim, Auerbacherstr. 69 (961).
- Willy Bang, Prof. an der Univ. in Lowen, 22 Rue des Récollets (1145).
- Dr. Otto Bardenhewer, Prof. d. neutest. Exegese a. d Univ. in Munchen, Sigmundstr. 1 (809).
- Dr. Jacob Baith, Professor an der Universität in Berlin, N, Weissenburgerstrasse 6 (835).
- Wilh. Barthold, Professor an der Universität in St. Petersburg, Wassili-Ostrow, 5te Linie 30, Quart. 24 (1232).
- Dr Christian Bartholomae, Professor an der Universität in Giessen, Asterweg 34 (955)
- René Basset, Directeur de l'École supérieure des Letties d'Alger, Correspondent de l'Institut, in L'Agha (Alger-Mustapha), 77 Rue Michelet (997)
- Dr. A Bastian, Geh Regierungsiat, Direktor des Museums fur Volkerkunde und Professor an der Universität in Berlin, SW, Koniggratzerstr. 120 (560).
- Dr. Wolf Graf von Baudissin, Profess. and d. Univ. in Berlin, Hohenzollernstrasse 22 (704)
- Dr. A Baumgartner, Professor a. d Univers. in Basel, Ober-Tullingen (Postamt Stetten), Baden (1063)
- Dr. Anton Baumstark in Rom, Camposanto dei Tedeschi presso S. Pietro, Villa della Segrestia 17 (1171).
- Dr. phil. C H. Becker, Privatdocent an der Universität zu Heidelberg, Keglerstr. 18 (1261).
- Lic. Dr. phil. Georg Beer, Professor an der Universität in Strassburg i/Els... Ingweilerstrasse 17 (1263).
- Di. G Behrmann, Senior und Hauptpastor in Hamburg, Kraienkamp 3 (793).
- Dr. Waldemar Belck in Frankfurt a. M., Wohlerstr. 18 (1242)
- Dr. Max van Berchem, Phvatdocent an der Universitat in Genf, auf Château de Crans, près Celigny, Canton de Vaud, Schweiz (1055).
- Dr. Kurt Berghold, Dresden-A., Burkhardtstr. 12 (1292).
- Aug. Bernus, Professor in Lausanne (785)
- A. A. Bevan, M A., Professor in Cambridge, England (1172).
- Dr. Carl Bezold, Prof. a. d. Univ. in Heidelberg, Bruckenstr. 45 (940).
- Dr. A. Bezzenbergei, Geh Regierungsrat, Professor an dei Umversität in Konigsberg i/Pr., Besselstr. 2 (801).
- Dr. Gust. Bickell, Prof. a. d. Univ. in Wien, VIII, Alserstr. 25, 2. Stiege,
   Stock (573).
  - Dr. Th. Bloch, Indian Museum, in Calcutta (1194).
- Dr. Maurice Bloomfield, Prof. a. d. Johns Hopkins University in Baltimore, Md, U. S A. (999)
- Dr. Louis Blumenthal, Rabbiner in Berlin, C, An der Schleuse 5 (1142).
- Dr. Altr. Boissier in Le Rivage près Chambésy (Suisse) (1222)
- A Bourguin, jetziger Aufenthalt unbekannt (1008)
- Dr. Edw. Brandes in Kopenhagen, Kronprinsessegade 50 (764).
- Dr. Oscar Braun, Professor in Wurzburg, Sanderring 6, III (1176).
- Rev. C. A. Briggs, Prof. am Union Theol. Seminary in New York (725)
- Dr. Karl Brockelmann. Professor an der Universität zu Breslau, Gneisenauplatz 2 (1195).

, roug

Heir Dr. Paul Bronnle, c. o. Encyclopaedia Britannica Co., New York, 225 Parker Building, 4. Avenue.

- Einest Walter Brooks in London WC, 28 Great Ormondstr. (1253).

 Dr. Karl Brugmann, Geh. Hofiat, Prof. a. d. Universitat in Leipzig, Schillerstr. 7 (1258).

Dr. Rud E. Brunnow, Prof., in Vevey, Chalet Beauval, Canton de Vaud (Schweiz) (1009).

- Dr th. Karl Budde, Prof. a. d. Univ. in Marburg, Renthofstr. 25 (917).

E. A. Walls Rudge, Litt. D. F. S. A. Assistent Deputy Keeper of Egyptian

 E. A. Wallis Budge, Litt. D., F.S. A, Assistent Deputy Keeper of Egyptian and Oriental Antiquities, Brit. Mus., in London WC (1033).

Dr. Frants Buhl, Professor an der Universität in Kopenhagen, Oesterbrogade 28 E (920)
 Dr. Moses Buttenwieser, Prof., Hebrew Union College in Cincinnati O.,

U. S. A. (1274).

Don Leone Caetani, Pimcipe di Teano, in Rom, Palazzo Caetani (1148) Herr Dr. W. Caland in Breda i/Holland, Seeligsingel 5 (1239).

- Freiherr Guido von Call, k. u. k. osterieich-ungar. Handelsminister in Wien (822).

- Rev. L. C Casarte'lli, M. A., St. Bede's College in Manchester, Alexandra Park (910).

 Alfred Caspari, Konigl. Gymnasial-Professor a. D. in Erlangen, Ostliche Stadtmauersti. 14 (979).

- Abbé Dr J. B. Chabot in Paris, 47 rue Claude Bernard (1270).

- Dr. D. A. Chwolson, w. Staatsiat, Exc., Piof. d. hebr. Spr. u. Litteratur an der Univ. in St. Petersburg (292).

- M. Josef Cizek, Pfarrer in Einsiedl b. Marienbad (1211).

- Dr. Ph. Colinet, Professor des Sanskrit und der veigl Grammatik an der Universität in Löwen (1169).

- Dr. Heimann Collitz, Professor am Bryn Mawr College in Bryn Mawr Pa. bei Philadelphia, Pennsylvania, U. S. A. (1067).

- Dr. August Conrady, Professor an der Universität in Peking (1141).

- Dr. Carl Heinr Cornill, Professor an der Universitat in Breslau, Monhauptstrasse 12 (885)

Dr. phil. u. iui. Graf Heinrich Coudenhove, k. u. k. Legationssekretar a D., Schloss Ronsperg i. Bohmen (1337).

- Dr. James A Crichton, Parish Minister, Annan, Dumfriesshire (Schottland) (1310).

 Dr. Sam. Ives Curtiss, Prof. am theol. Seminar in Chicago, Illinois, U. S. A., 81 Ashland Boul (923).

- P. Jos Dahlmann, S I., in Luxemburg, Bellevue (1203).

 Dr. T. Witton Davies, Prof. of Semitic Languages, Baptist College and University College in Bangor (North-Wales) (1138).

Dr. Alexander Dedekind, k. u. k. Custos der Sammlung agyptischer Altertumer des osterr. Kaiserhauses in Wien, XVIII, Staudgasse 41 (1188).

Dr. Berthold Delbrück, Prof. a d. Univ in Jena, Fuistengraben 14 (753).

Dr. Friedrich Delitzsch, Prof. a. d. Univ. zu Berlin, in Charlottenburg, Knesebeckstr. 30 (948).

 Dr. Hartwig Derenbourg, Membre de l'Institut, Professor an der École spéciale des Langues orientales vivantes und am Collège de France in Paris, 30 Avenue Henri Martin (666).

- Dr. Paul Deussen, Professor a. d. Univers. in Kiel, Beseler Allée 39 (1132).

Dr. F. H. Dieterici, Geh. Regierungsrat, Professor an der Universitat zu Berlin, in Charlottenburg, Hardenbergstr. 7 (22).

- Dr. Otto Donner, Prof. d. Sanskrit u. d. vergl. Sprachforschung an d. Univ. in Helsingfors, Norra Kogen 12 (654).

- Rev. Sam. R. Driver, D. D., Canon of Christ Church in Oxford (858).

- Dr. Rubens Duval, Prof. am Collège de France in Paris, 11 Rue de Sontay (1267).

- Herr Dr. Rudolf Dvořák, Professor a. d. bohmischen Universitat in Plag, III, 44, Kleinseite, Bruckengasse 26 (1115).
  - Dr. Karl Dyroff, Konservator am Antiquarum, Privatdocent an der Universitat in Munchen, Schraudolphstr. 14 III (1180)
  - Rabbiner Dr. Berthold Edelstein, Budapest III, Lajosgasse 9 (1339).
  - Dr. J. Eggeling, Prof. des Sanskrit an der Univ. in Edinburgh, 15 Hatton Place (763)
  - Dr. J. Ehni, Pastor emei. in Genf, Chemin de Malagnou 7bis (947).
  - Dr. Karl Ehrenburg, Privatdocent der Geographie in Wurzburg, Paradeplatz 4 II (1016).
  - Dr. Adolf Erman, Professor an der Univ. in Berlin, Steglitz, Friedrichstrasse 10/11 (902)
  - Dr. Carl Hermann Ethé, Prof. am University College in Aberystwith, Wales, 575 Marine Terrace (641).
  - Waldemar Ettel, Pfarrer in Falkenrehde, Reg.-Bez. Potsdam (1015).
  - Dr. Julius Euting, Professor an der Univ. und Direktor d. Universitätsu. Landes-Bibliothek in Strassburg 1/Els., Schloss (614).
  - Edmond Fagnan, Professeur à l'École supérieure des Lettres d'Alger, ın Alger (963).
  - Dr. Winand Fell, Professor an der Umversitat in Munster i. W., Sternstrasse 2a (703).
  - Dr. Rich. Fick in Neuendorf b Potsdam (1266).
  - D1. Louis Finot, Directeur de l'École française d'Extrême-Orient in Saigon (Indochine) (1256).
  - Dr. August Fischer, Professor an der Universität zu Leipzig, Moschelesstrasse 5 (1094).
  - Dr. Johannes Flemming, Kustos an der Universitats-Bibliothek in Bonn, Arndtstr. 35 (1192).
  - Dr. Karl Florenz, Prof. an der Univ. in Tökyö, Japan, Koishikawa-Ku, Kobina Suido Mach 87 (1183).
  - Dr. Willy Foy, Direktor des Rautenstrauch-Joest-Museums in Koln a/Rh, Lothringerstr. 19 (1228).
  - Dr. Siegmund Fraenkel, Professor an der Univ. in Breslau, Augustastrasse 81 (1144).
  - Missionar A. H. Franke in Leh (1340).
  - Dr. R. Otto Franke, Professor an der Universität in Konigsbeig 1/P1., Mittelhufen, Luisenallée 33 (1080).
  - D1. Osc. Frankfurter, Legationsrat im Ausw. Amte, zu Bangkok (1338).
     Jakob Frey, Kautmann, z. Z. b. d. Aktiengesellschaft Tairoff, Alichanoff
  - Jakob Frey, Kautmann, z. Z. b. d. Aktiengesellschaft Tairoff, Alichanot & Tollet in Tiffis (1095).
  - Dr. Ludwig Fritze, Professor und Seminar-Obeilehrer in Kopenick bei Berlin (1041).
  - Dr. Richard Garbe, Piofessor an der Universität in Tubingen, Biesinger Strasse 14 (904).
  - Dr. M. Gaster in London W, 37 Maida Vale (1334).
  - Dr. Lucien Gautier, Professor in Genf, 88 Route de Chêne (872).
  - Dr. Wilhelm Geiger, Prof. a. d. Univ. in Erlangen, Lowenichstr. 24 (930).
  - Dr. H. D. van Gelder in Leiden, Plantsoen 31 (1108).
  - Dr. Karl Geldner, Professor an dei Umversität in Berlin, NW, Lubeckerstrasse 40 (1090).
  - Dr. H. Gelzer, Geheimer Hofrat, Professor an der Universität in Jena, Kahlaische Strasse 4 (958).
  - Direktor C. E. Gernandt in Stockholm, Strandvagen 43 (1054).
  - Dr. Rudolf Geyer, Scriptor a. d. k. k. Hofbibliothek und Privatdocent an der Universitat in Wien, VI/1, Magdalenenstrasse 10 (1035).
  - N. Geyser, Pfarrer in Elberfeld (1089).
  - Dr. Hermann Gies, 1. Dragoman und Legationsrat bei der kais. deutschen Botschaft in Constantinopel, Pera (760).

Herr Dr. Fried: Giese, Ober-Lehrer and. deutschen Realschule in Constantinopel, rue Coumbaradii Marketto (1313)

D Dr. F. Giesebrecht, Professor in Konigsberg i. Pr., Ziegelstr. 11 III (877)

Dr. Eduard Glaser, Arabienreisender, in Munchen, Theresiensti 93 (1162)
Dr. Ignaz Goldziher, Professoi an d. Univ. und Sekretar der israelit.

Gemeinde in Budapest, VII, Holló-utcza 4 (758).

Dr. Richard J. H. Gottheil, Professor an der Columbia University in New York, Ni. 169 West, 93rd Street (1050).

S. Buchanan Gray, M. A., Mansfield College in Oxford (1276)

Dr. Louis H. Glay, Unterbibliothekar und Phivatdocent an der Universitat in Phinceton, N J., 53 Second Ave., Newark, N. J., U. S. A. (1278)
 Dr. George A. Grierson, B. C. S., Rathfarnham, Camberley, Surrey (1068)

Dr. Julius Grill, Professor a. d. Univ in Tubingen, Olgastr. 7 (780).

Dr. H. Grimme, Prof. an der Universität in Freiburg i. d Schweiz (1184).
 Dr. Wilh. Grube, Piof. a d. Univ. und Direktonalassistent am Kgl Museum für Volkeikunde zu Berlin, in Halensee bei Berlin SW, Georg Wilhelmstr 17 (991).

Dr. Max Th. Grunert, Professor an der deutschen Univ. in Prag, II,

Sokolstrasse 68 (873).

 D1. Albert Grunwedel, Plof., Direktoralassistent am Kgl. Museum fun Volkeikunde zu Berlin, in Gross-Lichterfelde b. Berlin, Drakestr. 62 (1059).

Lic. Dr. Herm. Guthe, Prof. a. d. Univ. in Leipzig, Kornerplatz 7 II (919)

Johannes Haardt, Pastor in Wesel (1071).

- Stud. phil. orient. Přemysl Hájek in Kialup a. d. Moldau, No. 40 (1300)

Dr. J. Halévy, Maître de Conférences à l'École pratique des Hautes Études à Paris, 26 Rue Aumaire (845).

Dr. Ludwig Hallier, Pfarrer in Diedenhofen (1093).

Dr. F. J van den Ham, Prof. an d Univ. in Groningen (941).

 Dr. Edmund Hardy, Prof. in Wurzburg, Sanderringstr. 20 III (1240).
 Dr. A. Harkavy, kais. russ. Staatsrat und Prof. der Geschichte des Orients an der Univ in St. Petersburg, Puschkarskaja 47 (676).

Otto Harrassowitz, Buchhandler, Konsul von Venezuela, Leipzig (1327)

 Professor Dr. Maitin Hartmann, Lebrer d Arabischen am Seminar für orient. Sprachen zu Berlin, in Charlottenburg, Schillerstr. 7 (802)

Professor Dr. Paul Haupt, Baltimore (15 Mai bis 15. September in Gorlitz) (1328).

Dr. J. Hausheer, Professor in Zurich, V, Bergstr 187 (1125).

Dr. Aug Heider in Greifswald (1330).

P. Dr. Joh. Heller, Professor in Innsbruck, Universitätsstr. 8 (965).

Dr. Joh. Hertel, Oberlehrer am Kgl. Realgymnasium zu Dobeln (1247) Dr G. F. Hertzberg, Prof. and Univ. in Halle a/S., Louisenstr. 4 (359).

Dr. David Herzog, Rabbiner in Smichow b. Prag, Tylgasse 758 (1287)

A. Heusler, V. D. M., von Berlin verzogen, derzeit, Aufenthalt unbek. (1156). Dr. H. Hilgenfeld, Privatdocent an der Universitat in Jena, Fursten-

graben 7 (1280)

Dr A. Hillebrandt, Professor an der Universitat in Breslau, Monhaupt-

strasse 14 (950)
- Dr. H. V. Hilprecht, Professor a. d Universitat von Pennsylvania

in Philadelphia (1199).

K. Himly, kais. Dolmetscher a. D. in Wiesbaden, Roderstr. 15 (567).

Dr. Val. Hintner, Professor am akad. Gymnasium in Wien (806)
 Dr. Hartwig Hirschfeld, Privatdocent an der Universität in London, NW, 14 Randolph Gardens (995).

Dr. Friedr. Hirth, Professor in Munchen, Leopoldstr. 59 (1252)

 Dr. G. Hoberg, Professor an der Universität in Freiburg i. Br., Dreisamstrasse 25 (1113).

- Dr. A. F. Rudolf Haernle, Oxford (England), 8 Northmoor Road (818)

Hell Pastor P. Holler, Segeberg in Holstein (1321).

Dr. Adolí Holtzmann. Prof. am Gymn. u. an d. Univ. in Fieibuig i. B,
 Moltkestr 42 (934)

- Dr H Holzinger, Stadtpfarrer in Ulm (Wurttemberg) (1265)

- Dr. Fritz Hommel, Professor and Univers in Munchen, Schwabinger Landstr. 50 (841).
- Dr. Edw. W Hopkins, Professor am Yale College in New Haven, Conn., USA, 235 Bishop Sti (992).
- Dr. Paul Horn, Professor an der Univ in Strassburg i/Els, Lessingsti. 21 (1066)

- Lic. theol. Aladái Hoinyánszky in Pressburg (1314)

- Dr phil Josef Holovitz, Privatdocent an der Universität in Berlin, W, Cuxhavenerstrasse 1 (1230)
- Dr. M Th. Houtsma, Professor d. morgenland. Spr. an der Univ in Utrecht (1002)
- Clément Huait, fianz Konsul, Secrétaire-interprète du gouveinement, professeur à l'Ecole spéc des langues orient vivantes, 43 que Madame in Paris (1036)
- Dr. Emil Hubert, Assistent am Archiv des Ung. Nationalmuseums in Budapest (1298)
- Dr. H Hubschmann, Prof an der Univ in Strassburg i/Els., Ruprechtsauer Allée 31 (779).
- Di Eugen Hultzsch, Government-Epigraphist in Ootacamund (British India) (946)
- Dr. A. V Williams Jackson, Professor an der Columbia University, Highland Avenue, Yonkers, in New York, U. S. A. (1092).
- Dr. Georg K. Jacob, Profess, an der Umversität in Erlangen, Bismarckstrasse 30 (1127)
- Dr. Hermann Jacobi, Piof an dei Universität in Bonn, Niebuhrstr. 5 (791)

Dr. G. Jahn, Professor emerit. in Berlin (820).

- Dr. P. Jensen, Prof. and Univ in Marburg 1/H., Frankfurteisti. 21 (1118)
- Dr. Julius Jolly, Piof. and Univ. in Wurzburg, Sonnenstr. 5 (815).
- Dr. Ferd Justi, Geheimrat und Piof. a d. Univ. in Maiburg 1/H., Bar-fusseithor 32 (561)

- Dr Th. W. Juynboll, in Leiden (1106)

- Dr. Adolf Kaegi, Professor a d Univ. zu Zurich, in Hottingen, Kasmosti 4 (1027).
- Lic. Dr. Paul Kahle, stellveitret. Pfarier in Braila (Rumamen), Boulevard Cusa 11 (1296)
- Dr. Georg Kampffmeyer, Privatdocent a. d. Universitat zu Halle a S, Advokatenweg 48 (1304).
- Dr. Adolf Kamphausen, Prof. an der Univ. in Bonn, Webeistr. 27 (462).

Dr. Felix Kauffmann in Frankfuit a/M (1320).

- Dr. Emil Kautzsch, Prof an der Univ. in Halle a/S, Wettmer Str 32 (621)
- Dr Alexander von Kégl, Gutsbesitzer in Puszta Szent Király, Post Laczháza, Com. Pest-Pilis, Ungarn (1104).
- Dr. Charles F. Kent, Professor an Yale University in New Haven, Conn. (1178).

- Dr. Fidr. Kern in Kaiio, St. James' Bar (1285).

- Lic. Dr Konrad Kessler, Professor der orient. Sprachen an d. Univ in Greifswald, Langestr. 10 (875).
- Dr. Franz Kielhorn, Geh. Regierungsrat und Prof. an dei Universität in Gottingen, Hainholzweg 21 (1022).
- Leonard W King, am British Museum, Department of Egyptian and Assyrian Antiquities, in London WC (1191).
- Dr G. Klein, Professor, Rabbiner in Stockholm, Strandvagen 49 (931).
   Dr. P. Kleinert, Prof d. Theol. in Berlin, W, Schellingstr. 11 (495).
- Dr. K. Klemm in Gross-Lichterfelde b. Berlin, Jagerstr. 32 (1208).

Herr Di. Heinr. Aug. Klosteimann, Konsistonaliat und Piof d. Theologie in Kiel, Jageisberg 7 (741).

- Dr Friedrich Knauer, Professor an der Univ in Kiew (1031).

Dr. Kaufmann Kohler, Rabbinei in New York (723).

- Dr. Samuel Kohn, Rabbinei und Piedigei der islacht. Religionsgemeinde in Budapest, VII, Holló-utcza 4 (656)

Dr George Alex. Kohut, Rabbiner und Piedigei in New York, No. 44, West, 58th Street (1219)

Dr. Paul v. Kokowzoff, Professor an der Universität in St. Petersburg, 3 Rotte Ismailowsky Polk, H. 11, Log. 10 (1216)

Dr phil. et theol. Eduard Konig, Prof. a. d Univ. in Bonn, Coblenzerstrasse 89 (891)

- Dr. Sten Konow, Pivatdocent an der Universität in Christiania (1336).

Dr. Alexander Kováts, Professor der Theologie am 10m.-kathol Seminar in Temesvár, Ungarn (1131).
 Dr. phil F. Oswald Kramer, Pfarrer in Gerichsham ber Machen in

Sachsen (1303)

- Dr. J. Kiesmarik, Reichstagsabg, Budapest, Ilona-uteza 10 (1159).

Dr. Johannes Krengel, Rabbiner in Salzburg (1288).

- Theod. Kreussler, Pastor in Uisprung b. Ober-Lungwitz i Erzgebirge 1/S. (1126)

Rich, G. Kruger in Kanea (Kieta) (1826).
Dr. E. Kuhn, Piof. an der Univ. in Munchen, Hessstr. 3 (768)

- Dr. Franz Kuhnert, Pivatdocent an dei Umv in Wien, IV, Phorusgasse 7 (1109).

- Dr. Joseph Kuhneit, Curatus in Breslau, X, Weiderstr. 18 (1238).

- Dr. Ignaz Kúnos, Direktor der orientalischen Handelsakademie in Budapest, V, Alkotmány-utcza 11 (1283).

- Dr Heimann Kuiz, Vikai in Winterbach (Wuittemberg) (1322).

- Dr. Géza Graf Kuun von Osdola, Excellenz, Kaiserl u. Konigl Geheimrat, auf Schloss Maros-Nemeti, Post Déva (Ungain) (696).

Dr. S. Landauer, Piot. u Bibliothekai an der Univ. in Strassburg i/Els.
Ehimannstr 1 (882).

- Di. Carlo Giaf von Landberg, k schwed Kammeiheir und diplomatischer Agent z. D., Munchen, Akademiestiasse 11 (1043).

Dr. Cail Lang, Seminaidrektor in Mettmann (Reg.-Bez. Dusseldorf) (1000).
Dr. Charles R. Lanman, Prof of Sanskit in Harvard University,

9 Fariar Steet, in Cambridge, Massachusetts, U.S.A. (897).

Dr. M. Lauer, Geh. Regierungsrat u. Schulrat in Stade (1013).

Dr. Berthold Laufer, c/o. Hongkong Shanghai Banking Corporation in

Shanghai (China) (1308).

- Dr. S. Lefmann, Professor an der Universitat in Heidelberg, Plock-

strasse 46 (868)
- Dr. jur. et plul. Carl F. Lehmann, Professor an der Umversität in

Beilin, NW, Louisenstr. 51 (1076). Dr. Oscar von Lemm, am Asiat. Museum d. K. Ak. d. W. in St. Peters-

burg, Wassili Ostrow, Nicolai-Quai 1 (1026). L. Leriche, Franzos, Vice-Consul in Casablanca, Marokko (1182).

- Dr. Einst Leumann, Prof. a. d. Univ. in Strassburg 1/Els., Steinwartstr 3 (1021).

- Dr. Mark Lidzbarski, Privatdocent in Kiel, Stiftsstr 19 (1243).

- Dr. Bruno Liebich, Professor an der Universität in Greifswald (1110).

Dr. Ernest Lindl, Presbyter in Munchen, Theresienstr. 39 I (1245). Dr. Bruno Lindner, Professor an der Universität in Leipzig, Crobein b Gaschwitz (952).

Dr. phil. Enno Littmann, Univ. Library of Princeton, N. J., U. S. A. (1271).

 Warmund Freiherr Loeffelholz von Colberg in Munchen, Maisstrasse 1a/4 (1294). Herr David Lopes in Lissabon, R. da Escola Polytechnica, 61 (1284).

- Dr. Wilhelm Lotz, Prof. der Theologie in Erlangen, Landwehisti. 11 (1007).

Dr. Immanuel Low, Oberrabbiner in Szegedin (978).
 Dr. Alfred Ludwig, Professor an der deutschen Universität in Prag,

Konigl. Weinberge, Krameriusgasse 40 (1006).

- Jacob Lutschg, Sekietar d kais. russ Consulats in Bochara (865).

Sn Charles Lyall, K. C. S. I, LL. D, in London, SW, 82 Coinwall Gardens

Heir Dr. Arthur Anthony Macdonell, Piofessor des Sanskiit a. d Univ. in Oxfold, 107 Banbury Road (1051)

Di. J F. Mc Curdy, Prof. am Univ. College in Toionto, Canada (1020)

- Norman McLean, Fellow of Christ's College and Lecturer in Cambridge (England) (1237).

- Dr. Eduard Mahler in Budapest, Nationalmuseum (1082)

 Di Oskar Mann, Bibliothekar an dei Kgl Bibliothek in Berlin, N, Weissenburgerstr. 28 III (1197)

- David Samuel Margoliouth, Fellow of New College and Laudian Professor of Arabic in the University of Oxford (1024).

- Ernst C. Mai i e, Schriftsteller in Leipzig, Brandvorwerksti 22 (1311).

Dr. Kail Maiti, Professor der Theologie an der Umversität in Bein, Manenstrasse 25 (943).

Michael Maschanott, Professor an der geistl. Akademie in Kasan (1123).

 Di B F Matthes, Agent der Amsteid Bibelgesellschaft im Haag, Bilderdijksti 102 (270)

Em. Mattson, id. kand, Upsala, Sysslomausgatan 16 (1341).

Dr. A. F. von Mehren, Protessor in Frederisborg b. Kopenhagen (240).

 Professor Dr. Bruno Merssner, Lehrer am Oriental, Semmar und Privatdocent an der Univ. zu Berlin, SW, Belle-Alhancestr. 47 (1215).

Di. A Merx, Geh. Hofiat, Professor d'Theologie in Heidelberg, Bunsenstrasse 1 (537)

 Dr Ed Meyer, Professor a d Universität zu Berlin, Gross-Lichterfelde, Mommsenstrasse 7/8 (808)

 Di Leo Meyer, k russ wirkheher Staatsrat, ord Honorarprofessor in Gottingen, Haussenstr 9 (724)

 Dr theol, L. H. Mills, Professor of Zend Philology in the University of Oxford, 19 Norham Road (1059).

- Di. phil Eugen Mittwoch in Berlin NW, Kirchstr. 26 (1272)

- Stud phil. Camillo Mobius in Leipzig, Steinwartenstr 40 (1312).

- Di O. F von Mollendorff, Frankfurt a. M., Adalbeitstr. 11 I (986)

- Dr George F Moore, Professor of Theology in Andover, Mass, U S A. (1072).

- Di J. H. Mordtmann, karseil, deutscher Konsul in Smytna (Asiat. Turkei) (807)

Mubarek (Thalib Bey, Exc., in Constantinopel, Cantaidulai (1170).

 D1. Feid, Muhlau, kais iuss wiikl Staatsiat u. Professor d Theol an der Universität in Kiel, Niemannweg 36 II (565).

Sir William Muii, K.C.S.I., LL.D., in Edinburgh, Dean Park House (473) Heii Di. D. H. Mullei, Professor an dei Umversität in Wien, VIII, Feldgasse 10 (824)

Di. Edmund Muller-Hess, Professor in Bern, Effingerstr 47 (834)

Di C. A. Nallino in Neapel, R. Istituto Orientale (1201).
 Dr med. Kail Naibeshuber in Stakes, Tunisien (1275).

- Dr. Eberh Nestle, Professor am theol Semmar zu Maulbronn (805).

D1. W. A Neumann, Prof. a. d. Umv. in Wien, IX, Gainisongasse 18 (518, 1084).

Dr. George Karel Niemann, Professor in Delft (547).

- Dr. Ludwig Nix, Privatdocent an der Universität in Bonn, Clemensstrasse 4 (1079). Herr Dr W. Nowack, Professor an der Univers. in Strassburg 1/Els., Thomasgasse 3 (853)

Di Heinrich Nutzel, Direktorial-Assistent bei den Kgl Museen in Beilin, N., Elsasseistr 31 (1166).

 Dr. J. Oestrup, Docent der semitischen Sprachen an der Universität in Kopenhagen, N. Norrebrogade 42 (1241).

Dr. H Oldenbeig, Prof. an der Univ. in Kiel, Niemannsweg 92 (993)

- Rob Olsen, luther. Pfarrer in Hjorundfjord (Norwegen) (1286).

- J. van Oordt, Rechtsanwalt in Cano, Maison Abst (1224)

- Dr. Max Fleiherr von Oppenheim, Legationsiat, beim deutschen Generalconsulat in Kano (1229).

Dr. Gustav Oppert, Prof. in Beilin, W, Bulowsti 55 I (1264).

- Di Conrad von Orelli, Professoi an dei Universitat in Basel, Beinoullistrasse 6 (707).
- Di Felix E. Peisei, Privatdocent an dei Universität in Konigsberg i/Pi., Schonstrasse 18 a (1064)
- Dr. Felix Perles, Rabbinei in Konigsberg 1. Pi, Hintere Vorstadt 42 (1214)

Max Pesl, Munchen, Lessingstrasse 9 I (1309)

- Dr. Noibert Peters, Prof. der alttestamentlichen Exegese an der B theolog Fakultat in Paderboin (1189)
- Dr. Aithui Pfungst, Fabrikant in Frankfuit a/M, Gaitneiweg 2 (1209).

- Dr Cail Philipp, Beilin, NW, Lessingstr. 15 (1316).

- Dr Friedr Wilh Mait Philippi, Professor and d. Univ. in Rostock, Bismarckstr. 23 (699).
- Di. Bernhard Pick, in Albany, New-York, 393 Washington Str (913)
- Dr. Richard Pietschmann, Professor und Ducktor der Kgl Universitäts-Bibliothek in Gottingen (901).
- Theophilus Goldridge Pinches, Department of Egyptian and Assyrian Antiquities, British Museum, London, W, 38 Bloomfield Road, Maida Hill (1017)
- Dr. Richard Pischel, Professor an der Universität in Berlin, W. Passauerstrasse 23 (796)

- Dr. J. Pollak in Prag II, Krakaueigasse 13 (1317).

- Dr. Oscar Pollak, stud. theol in Innsbruck, Universitatsstr 8 (1342).

Di. Samuel Poznański in Waischau, Tłomackie 7 (1257).

- Dr. Fianz Praetorius. Professor an der Universität in Halle a/S., Kiichtor 14 (685).
- Josef Prasch, Sparkassen-Beamter in Graz (Steiermark) II, Leonhardstrasse 143 (1160).
- Dr. Eugen Prym, Prof an der Univ. in Bonn, Coblenzerstr. 39 (644)
- Lic. Di Alfred Rahlfs, Protessor an der Universität in Gottingen, Prinz Albrechtstrasse 5 (1200).
- Frau Dr. phil. Emma Rauschenbusch-Clough in Ongile, Madras Piesidency, India (1301)
- Hen Dr. H. Reckendorf, Professor a d Univ in Freiburg 1. B., Maximilianstrasse 34 (1077).

- Di. Hans Reichelt in Baden b. Wien, Neugasse 23 (1302)

- Dr. theol. und phil. C. Reinicke, Professor in Wittenberg (871).
- Di. J. N. Reuter, Docent des Sanskut und der vergl. Sprachwissenschaft an der Universität in Helsingtors, Boulevardsgatan 6 (1111).
- H. Reuther, Verlagsbuchhandler in Berlin, W, Kothenerstr. 4 (1306).
- P. Di. Joseph Rieber, Piot. der Theologie an der deutschen Univ. in Prag, III, Carmelitergasse 16 (1154).

- Dr. Paul Rieger in Hamburg, Grindelallée 188 (1331).

- Dr. Fr. Risch, Pfarrer in Heuchelheim, Post Ingenheim, bei Landau, Rheinpfalz (1005).
- Paul Ritter, Lektor a. d Univ. zu Charkow, Instrumentalstr. 3 (1295).
- Dr. James Robertson, Prof. in Glasgow, 7 the University (953).

- Heir Dr. Joh Roediger, Geh Reg-Rat, Direktor der Konigl. Universitäts-Bibliothek in Maiburg 1/H, Baifusserthor 19 (743).
  - Dr Robert W. Rogers, B. A., Professor am Drew Theological Seminary, in Madison, New Jersey, U.S. A. (1133).
  - Di Albert Rohr, Docent an der Univ in Bern (857).
  - Gustav Rosch, pens ev Pfarier in Biberach a. d Riss (932)
  - Baron Victor von Rosen, Piot. an der Universität und Akademiker in St Petersburg, Excellenz, Wassili-Ostrow, 7te Linne, 2 (757).
  - Dr. Arthur von Rosthoin, Legationsiat in Peking (China), K. u. K. osterr.-ungar Gesandtsch. (1225).
  - Dr. G. Rothstein in Kottbus, Turnstr 11 I (1323).
  - Dr. J. W. Rothstein, Prof. a. d. Univ. in Halle a/S., Kailstr. 4 (915).
  - Dr. Max Rottenburg in Vizsoly, Ungarn (1212).
  - W. H. D. Rouse, M.A., Fellow of Christ's College in Cambridge, England (1175).
  - D. F. Rudlof, Superintendent in Wangenheim bei Gotha (1048)
  - Dr. Franz Ruhl, Prof. a. d Univ. in Konigsberg 1/P1, Konigsstr. 39 (880).
  - Dr. theol. und phil. Victor Ryssel, Professor an der Univers. in Zuitch, Fluntein, Plattensti 45 (869).
  - Dr. Ed. Sachau, Geh Regieiungsiat, Piof. an der Univ. in Beilin, W, Woimser Sti 12 (660).
  - Cail Salemann, Exc., Wirkl. Staatsiat, Mitglied dei kais. Akad. d. W.,
     Direktor des Asiatischen Museums in St. Petersburg, Wassili-Ostrow,
     Haus der Akademie (773).
  - Di. Friedr. Sarie, Beilin, W, Kurfuistendamm 25 (1329)
  - Archibald Henry Sayce, M. A., Prof a. d Univ in Oxford (762).
  - Dr. Wilhelm Schenz, Geistl. Rat u. komgl. Lycealicctor in Regensburg (1018).
  - Dr. Lucian Scherman, Professor an der Universität in Munchen, Giselastrasse 8 (1122)
  - Celestino Schnaparelli, Professor des Arabischen an der Universität in Rom, 5 Piazza Esquilino (777).
  - A. Houtum Schindler, General in persischen Diensten, General-Inspektor der Telegraphen in Teheran (1010).
  - Dr. Emil Schlagintweit, k. bayı. Regierungsrat in Zweibrucken (626).
  - Dr. Nivard Schlogl, O. Cist., Prof der Theologie in Stift Heiligenkreuz bei Wien (1289).
  - Di. Nathaniel Schmidt, Professor, Cornell University, Ithaea N. J. (1299).
  - Dr. Richard Schmidt, Privatdocent ander Universität in Halle a/S, Lessingstrasse 17 (1157).
  - Di. Leo Schneedorfer, Piof. der Theologie and deutschen Universität in Prag. I. Aegidigasse (Dominicaner-Kloster) 9 (862).
  - Dr. H. Schnorr von Carolsfeld, Oberbibliothekai dei kgl. Univers.-Bibliothek in Munchen, Giselastrasse 7 (1128).
  - Di. Eberhaid Schiader, Geh. Regierungsrat, Prof. an der Univers. in Berlin, NW, Kronpinzen-Ufer 20 (655).
  - Dr. W. Schrameier, Admiralitatsrat in Berlin (976).
  - Dr. Martin Schreiner, Docent an der Lehranstalt für Wissenschaft des Judenthums in Berlin, N. Ziegelstr. 13 I (1105)
  - Dr. Paul Schroder, kaiserl. deutscher Generalkonsul für Syrien in Beirut (700).
  - Dr. Leopold v. Schroeder, Prof. an der Univ. in Wien, Maximiliansplatz 13 II (905).
  - Dr. Friedrich Schulthess, Professor an der Universität in Göttingen, Schildweg 21 (1233).
  - Lic. Dr. Fr. Schwally, Professor an der Universität in Giessen, Nordanlage 12 (1140).

Herr Dr. Paul Schwarz, Professor an der Univers. in Leipzig, Waldstr. 42 III (1250).

- Dr. Jaroslav Sedláček, Professor an der k. k. bohmischen Universität in Prag; Smichow, Hussstrasse 13 (1161).

 Dr. Einst Seidel, piaktizierender Aizt in Leipzig-Reudnitz, Gienzstrasse 19 II (1187)

 Dr Chr. F. Seybold, Professor der semt. Sprachen an der Univers. in Tubingen, Hechingersti. 14 (1012).

Otto Siegesmund, Pfaner in Gross-Mirkowitz bei Stempuchowo (Bez Bromberg) (1246)

Di Richard Simon, Privatdocent an der Universität in Munchen, Kaulbachstrasse 87 (1193).

- David Simonsen, Oberrabbiner in Kopenhagen, Skindergade 28 (1074).

Dr. Rudolf Smend, Prof. an der Univ Gottingen, Buhl 21 (843).

 Dr. thcol. Henry Preserved Smith, Prof. am Amherst College in Amherst, Mass (918).

- Vincent A. Smith, Gwynfa, Cheltenham, England (1325)

- Dr. Christian Snouck Hungionje, Professor in Batavia, Java (1019).
- Dr. plul Moritz Sobeinheim in Berlin, W, Bellevuestr 18A (1262)
  Dr. J. S. Speyer, Professor an der Universität in Groningen (1227)
- Dr. W. Spiegelberg, Piofesson ander Universitat in Strassburg i/E, Vogesenstr. 22 (1220).

 Jean H. Spiro, Piof. à l'Université de Lausanne, à Vufflens-la-Ville, Cant. de Vaud (Suisse) (1065).

Dr. Reinhold Baron von Stackelberg, Docent am Lazarew'schen Institut in Moskau (1120).

- Dr. phil Freih. Alexander v. Stael-Holstein in Gottingen, Schildweg 36 (1307)

- R. Steck, Prof. d. Theol. an der Universitat in Bein (689).

- In. Mark Autel Stein, M A., c. o. King & Co., London, SW, 45 Pall Mall (1116).

- Dr. Georg Steindorff, Professor an der Universität in Leipzig, Haydustrasse 8 III (1060).

- P Placidus Steininger, Professor dei Theologie in der Benediktiner-Abtei Admont (861).

- Dr M. Steinschneider, Prof in Berlin, O. Wallnei-Theatersti. 34 (175)

- Rev. Dr. T. Stenhouse, in Whitfield, Ninebanks Vicaiage, Northumberland (1062).

 Dr. Edv. Stenij, Adjunkt an der theologischen Fakultat der Umversität in Helsingtors (1167).

J. F. Stenning, M A., Wadhan College in Oxford (1277).

 Dr. Josef Stier, Prediger und Rabbiner der israelit Gemeinde in Berlin, N, Oranienburgerstr. 39 (1134).

- Dr. Theod Stockmayer, Repetent am theol. Seminar in Tubingen (1254)

 Dr. Hermann L. Strack, Professor der Theologie an der Universität zu Beilin, in Gross-Lichterfelde, Ringstr. 98 (977).

 Dr. Maximihan Streck, Privatdocent an der Universität zu Berlin, SW, Nostizstrasse 13 (1259).

 Aithur Strong, M. A., Lecturer in the University of Cambridge, in London. SW, Westminster, 36 Grosvenor Road (1196)

Di. Hans Stumme, Prof. a. d Univ. in Leipzig, Sudstr 115 (1103).

Georges D. Sursock, Dragoman des k deutschen Consulats in Beitut (1014)
 Dr. Heinrich Suter, Professor am Gymnasium in Zurich, Kilchberg
 b Zurich (1248).

- Aron von Szilady, reform. Pfarrer in Halas, Klein-Kumamen (697).

- Di. Jyun Takakusu, Nr. 4 Shiroyamacho, Shiba in Tokyo, Japan (1249).

A. Tappehorn, Plarrer in Vreden, Westphalen (568).

- Dr. Emilio Teza, ordentl. Prof. an der Universitat in Padua (444).

Heir G. W. Thatcher, M. A, B D., in Oxford (1107)

- Dr G. Thibaut, Principal Muir Central College in Allahabad, Indien (781).
- Dr. Tsuru-Matsu Tokiwai, p Adr.: Baion G. Tokiwai in Isshinden, Province Ise, Japan (1217)
- Charles C Torney, Professor in New Haven, Conn., U. S. A. (1324).
- Dr. Fr. Tiechsel, Pfarier in Spiez, Canton Bern (Schweiz) (755) Furst Esper Esperowitsch Uchtomskij, Durchl., Kammerheri Sr Maj. des Kaisers v. Russland, in St Petersburg, Schpaleinaja 26 (1235)
- Heir Rud. Ullmann, Pfarrei in Altenmuhr bei Gunzenhausen in Mittelfranken in Bayein (1150)
  - Dr. J. Jacob Unger, Rabbiner in Iglau (650).
  - Di. J J. Ph. Valeton, emer. Professor der Theol. in Amersfoort (Niederlande) (130)
  - Dr. Herm. Vàmbéry, Prof. an dei Univ. in Budapest, Franz-Josephs-Quai 19 (672).
  - Dr. B Vandenhoff, Privatdocent in Munster 1/W, Crefeld, Oberdiessemerstrasse 136 (1207).
  - Friedrich Veit, Privatgelehrter in Tubingen, Hechingersti 20 (1185)
  - Albin Venis, Principal Sanskrit College in Benares (1143)
  - Dr. G van Vloten, Adjuton Interpretis Legati Warneriani in Leiden, Gangetje 1 (1119).
  - Di J. Ph Vogel, Archaeological Surveyor in Lahore, India (1318)
  - Dr. II Vogelstein, Rabbiner in Stettin, Falkenwalderstr. 127 (1146)
  - Di Heimann Vogelstein, Rabbinei in Konigsberg i/Pi., Tiazheimei Kirchenstiasse 8 (1234).
  - Dr. Hans Voigt, Gymnasial-Oberlehrer und Professor an der Nicolaischule in Leipzig, Hauptmannstrasse 4 (1057).
  - Dr. Wilh Volck, kais iuss wiikl. Staatsrat und Professor dei Theologie in Rostock (536).
  - Lie. Dr K Vollers, Prof a. d. Umv in Jena, Gartenstr. 5 II (1037)
  - Dr. Jakob Wackernagel, Prof. and Univ Gottingen, Hoher Weg 12 (921)
  - Oscar Wassermann in Berlin, C, Burgstr 21 (1260)
     The Venerable Archdeacon A. William Watkins, The College, in Durham (827)
  - Dr. F. H. Weissbach, Bibliotheka an dei Umveisitätsbibhothek und Privatdocent a d. Umv. zu Leipzig, in Gautzsch b. Leipzig (1173).
  - Di. J. Wellhausen, Geh. Regierungsiat und Professor an der Universität in Gottingen, Weberstrasse 18a (832)
  - Dr. C. Werner, Rabbiner in Munchen, Herzog Maxstrasse 3 (1332)
  - Dr. Gustav Westphal in Marburg 1/H., Wehrdaerweg 7 (1335)
  - Dr. J. G. Wetzstein, komgl pieuss. Konsul a D m Beilin, N, Auguststiasse 69 (47).
  - Dr. K. F. Weymann in Hagsfeld bei Karlsruhe 1. B (1279).
  - Di. Alfied Wiedemann, Prof. a. d Univ in Bonn, Konigstr 2 (898).
  - Dr. Eug. Wilhelm, Professor in Jena, Wagnergasse 11 (744).
  - Dr. Hugo Winckler, Privatdocent an der Universität zu Berlin, iii Wilmersdorf bei Beilin, Bingersti. 80 (1177)
  - Dr. Ernst Windisch, Geb Hofrat, Prof. des Sanskrit an der Univ. m Leipzig, Universitätsstr. 15 (737).
  - Dr. Montz Winternitz, Prof. i. Prag, Kgl. Weinberge, Manesgasse 4 (1121)
  - W. Witschel, Oberlehrer am Louisenstadt. Realgymnasium in Berlin, S. Planufer 39 (1226).
  - U. Wogihara, z. Z. in Strassburg 1/Els, Daniel Hutzstr 10 (1319).
  - Dr. M. Wolff, Rabbiner in Gothenburg (263)
  - Dr. James Haughton Woods, Instructor in Philosophy, Harvard University, Boston, Mass., U.S.A., 2 Chestnut Street (1333).
  - Rev. Charles H. H. Wright, D. D., M. A., Ph. D., London, SW, 90 Boling-broke Grove, Battersea (553).
  - W. Aldis Wright, B. A., in Cambridge, England, Trinity College (556)

Herr Dr C. Aug. Wunsche, Professor u. Oberlehrer an d. Ratstochterschule in Dresden, Albiechtstr. 15 (639)

- Dr. Th Zachariae, Piof a. d. Univ. in Halle a/S., Handelstrasse 29 (1149).

Dr. Joseph Zaus, Professor der Philosophie an dei k k. deutschen Universität in Prag, III, 43 (1221).

- Dr K V. Zettersteen, Phivatdocent an der Universität in Lund, Gionegatan 32 (1315).

- Dr. Heinr, Zimmern, Piof. a. d. Univ in Leipzig, Johannisallee 11 (1151).
- Dr. Jos. Zu hat v. Piof. a. d. Piager holmischen Universität, in Smichow

Di Jos. Zu batý, Piof. a. d. Piager bohmischen Universität, in Smichow b/Prag, Hussstrasse 539 (1139)

In die Stellung eines oidentlichen Mitgliedes sind eingetieten 1).

Das Veitel-Heine-Ephraim'sche Beth ha-Midrasch in Berlin (3). Die Konigl. Bibliothek in Beilin W. Openplatz (12).

., Konigl. und Universitäts-Bibliothek in Breslau (16)

"Konigl. und Universitats-Bibliothek in Konigsbeig i/Pr. (13). "Bibliothek des Benedictinerstifts St Bonifaz in Munchen (18)

La Bibliothèque Khédiviale au Caire (Égypte) (32).

Die Bodleiana in Oxford (5).

Grossherzogliche Hofbibliothek in Daimstadt (33).

"K. K. Hofbibliothek in Wien (39). St Ignatius-Collegium in Valkenburg (Holland) (35).

Das Furstlich Hohenzollern'sche Museum in Sigmaningen (1).

The New York Public Libiary, Astor Lenox and Tilden Foundations, in New York, 40 Lafayette Place (44)

Owens College in Manchester, England (30).

Rector of St. Francis Xavier's College in Bombay (9).

Union Theological Seminary in New York (25)

Die Stadtbibliothek in Hamburg (4).

. Konigl. Universitats-Bibliothek in Amsterdam (19)

Universitats-Bibliothek in Basel (26).

, Konigl. Universitats-Bibliothek in Berlin NW, Doiotheenstr. 9 (17).

"Konigl Universitats-Bibliothek in Christiania (43) "Kaiserl. Universitats-Bibliothek in Dorpat (41).

, Königl. Universitats-Bibliothek in Erlangen (37).

... Grossherzogl. Universitäts-Bibliothek in Freiburg 1/B. (42). ... Grossherzogl. Universitäts-Bibliothek in Giessen (10).

", Konigl. Universitats-Bibliothek in Greifswald (21).

" Grossherzogl. Universitats-Bibliothek in Jena (38).

, Konigl. Universitats-Bibliothek in Kiel (24).

"Albertina" in Leipzig, Beethovenstr. 4 (6).

Konigl. Universitats-Bibliothek in Marburg i/H. (29)

"Konigl. Universitats-Bibliothek in Munchen (40).

.. Kaiserl. Universitats-Bibliothek in St. Petersburg (22).

., K. K. Universitats-Bibliothek in Prag (14)

, Princeton University Library in Princeton, N. J., U S. A. (46)

, Grossherzog l. Universitats-Bibliothek in Rostock (34).

"Kaiserl. Universitats-u. Landes-Bibliothekin Strassburg i/Els. (7).

"Königl. Universitats-Bibliothek in Utrecht (11)

"Königl. Universitats-Bibliothek in Wurzburg (45).

<sup>1)</sup> Die in Parenthese beigesetzte Zahl ist die fortlaufende Nummer und bezieht sich auf die Reihenfolge, in der die betreff. Bibhotheken und Institute beigetreten sind.

## Verzeichnis der gelehrten Körperschaften und Institute, die mit der D. M. Gesellschaft in Schriftenaustausch stehen.

(Nach dem Alphabet der Stadtenamen.)

- 1 Das Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen in Batavia.
- 2. Die Konigl. Preuss. Akademie der Wissenschaften in Berlin.
- 3. Die Gesellschaft fur Erdkunde in Berlin SW, Wilhelmstr. 23.
- 4. Das Seminar für Orientalische Sprachen in Berlin C, Am Zeughaus 1
- Die Zeitschrift fur afrikanische und oceanische Spiachen in Beilin W, Potsdameisti. 22 a.
- 6 Die Redaktion des Al-Machriq, Revue catholique orientale, i. Beynouth (Syrien).
- 7 The Bombay Branch of the Royal Asiatic Society in Bombay.
- 8 La Société des Bollandistes, 14, que des Ursulines, à Bruxelles.
- 9. Die Magyar Tudományos Akadémia in Budapest
- 10. Die Orientalische Handels-Akademie in Budapest, V, Alkotmány-utcza 11
- 11. Le Ministère de l'Instruction publique à Caire (Égypte).
- 12. The Royal Asiatic Society of Bengal in Calcutta.13. The Ceylon Bianch of the Royal Asiatic Society in Colombo
- 14. Das Real Instituto di Studj superiori in Florenz, Piazza S. Marco 2
- 15. Societa asiatica italiana in Florenz, Piazza S. Marco 2.
- 16 Study italiani di filologia indo-iranica in Florenz.
- 17. Die Konigl. Gesellschaft der Wissenschaften in Gottingen.
- 18. Der Historische Verein fur Steiermark in Graz.
- 19 Das Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch Indie im Haag.
- 20 Die Gesellschaft fur judische Volkskunde in Hamburg
- 21. Die Finnisch-Ugusche Gesellschaft in Helsingfois.
- 22. Die Revue Biblique in Jerusalem.
- 23. Das Cuiatorium der Universität in Leiden.
- 24. Die Redaktion des T'oung-pao in Leiden
- 25 Der Deutsche Verein zur Erforschung Palastmas in Leipzig
- 26. Das Anthropological Institute, London, W, 3 Hanover Square
- The Society of Biblical Archaeology in London, WC, Bloomsbury, 37 Great Russell Street.
- 28. The Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland in London, W, 22 Albemarle Street.
- 29. The Royal Geographical Society in London, W, 1 Savile Row.
- 30. Das Athénée oriental in Lowen.
- 31. Die Koingl. Bayer. Akademie der Wissenschaften in Munchen.
- 32 The American Oriental Society in New Haven.
- 33. Die École spéciale des Langues orientales vivantes in Paris, 2 Rue de Lille.
- 34 Das Musée Guimet in Pairs.
- 35. Die Revue Archéologique in Paris, 2 Rue de Lille.
- 36. Die Société Académique Indo-chinoise in Paris.
- 37 Die Société Asiatique in Paris, Rue de Seine, Palais de l'Institut.
- 38. Die Société de Géographie in Paris, 184 Boulevard St. Germain.
- 39. Die Kaiseil. Akademie der Wissenschaften in St. Petersburg
- 40 Die Kaiserl. Russ. Geographische Gesellschaft in St Petersbuig.
- 41. Die Société d'Archéologie et de Numismatique in St Petersburg.
- 42 The American Philosophical Society in Philadelphia, No. 104 South, Fifth Street.
- 43. The American Journal of Archaeology in Princeton, New Jersey, U S.A.
- 44. Die R. Accademia dei Lincer in Rom.
- 45. Die Direzione del Bessarione in Rom, 3 S. Pautaleo.
- 46. Die Direction du Service local de la Cochinchine in Saigon.
- 47. Die École française d'Extrême-Orient in Saigon.

### XXVI Verzeichnis der gelehrten Korperschaften und Institute.

- 48 The North China Branch of the Royal Asiatic Society in Shanghai
- 49 The Tokyo Libiary of the Imperial University of Japan in Tokyo.
- 50 The Asiatic Society of Japan in Tokyo
- 51. Die Königl. Umversitätsbibliothek in Upsala.
- 52 The Bureau of Ethnology in Washington.
- 53. The Smithsonian Institution in Washington.
- 54 Die Kaiseil Konigl. Akademie der Wissenschaften in Wien
- 55. Die Numismatische Gesellschaft in Wien I, Universitätsplatz 2.
- 56 Die Mechithausten-Congregation in Wien VII, Mechithaustengasse 4

### Ex officio erhalten je 1 Expl. der Zeitschrift:

Se. Hohert Prinz Moritz von Sachsen-Altenburg in Altenburg.

Das Konigl. Ministerium des Unterrichts in Beilin

Die Privat-Bibliothek St. Majestat des Komgs von Sachsen in Dresden

Se. Excellenz dei Heil Staatsminister von Seydewitz in Diesden.

Die eigene Bibliothek der Gesellschaft in Halle a/S. (2 Exemplare).

Die Komgl. Universitäts-Bibliothek in Halle a/S.

Die India Office Library in London, SW, Whitehall, Downing Str.

Die Kaiser Wilhelms-Bibliothek in Posen

Die Komgl. offentliche Bibliothek in Stuttgart.

Die Konigl Universitäts-Bibliothek in Tubingen

### Verzeichnis der auf Kosten der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft veröffentlichten Werke.

Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft Herausgegeben von den Geschaftsfuhrern I—LVII Band 1847—1903 788 M (I 8 M. II —XXI à 12 M XXII.—LVII. à 15 M) (Fur Mitglieder der D M G. 520 M. 50 Pf)

Fruher erschien und wurde spater mit obiger Zeitschrift vereinigt

Jahnesbericht der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft für das Jahr 1845 und 1846 (1ster und 2ter Band) 8 1846—47 5 M (1845 2 M — 1846 3 M) Die Fortsetzung von 1847—1858 findet sich in den Heften der "Zeitschrift" Bd IV—XIV verteilt enthalten

---- Register zum I-X Band 1858 8 4 M (Fur Mitgheder

Register zum XXI —XXX Band 1877 8 1 M. 60 Pf.

(Fur Mitglieder der D M G 1 M 20 Pt)

Register zum XXXI—XL Band

Register zum XXXI—XL Band 1888 8 4 M. (Fur Mitglieder der D M G 2 M 50 Pf.)

Register zum XLI-L. Band. 1899. 8 4 M 50 Pf. (Fur Mitglieder der D. M. G 3 M)

Bd 2, 3, 8—10, 25—27, 29—32 konnen einzeln nicht mehr abgegeben werden, sondern nur bei Abnahme der gesammten Zeitschritt, und zwar auch dann nur noch zum vollen Ladenpreise. Vom 21 Bande an werden einzelne Jahigange odei Heite an die Mitglieder der Gesellschatt auf Verlangen, unmittelbar von der Commissionsbuchhandlung F. A. Brockhaus in Leipzig, zur Halfte des Preises abgegeben, mit Aunahme von Band 25—27, 29—32, welche nur noch zum vollen Ladenpreise (à 15 M) abgegeben werden konnen

Supplement zum 20 Bande

Wissenschaftlicher Jahresbericht uber die morgenland Studien 1859—1861, von Dr Rich, Gosche. 8 1868 4 M (Fur Mitgheder der D M. G 3 M)

- - --- Supplement zum 24 Bande.

Wissenschaftlicher Jahresbericht fur 1862—1867, von Dr Rich. Gosche. Heft I 8 1871 3 M (Fur Mitglieder der D M G 2 M 25 Pf.) Heft II hiervon ist nicht erschienen und fur die Jahre 1868 bis October 1876 sind keine wissenschaftl. Jahresberichte publiciert worden.

- - - Supplement zum 33 Bande:

Wissenschaftlicher Jahresbericht für October 1876 bis December 1877, von Dr Ernst Kuhn und Dr Albert Soem. 2 Hefte 8 1879 8 M. (Für Mitglieder der D M G 4 M.)

(NB Diese beiden Hette werden getrennt nicht abgogeben)

Wissenschaftlicher Jahresbericht für 1878, von Dr Ernst Kuhn und Dr Albert Socin I Halfte 8 1881 — II Halfte 8 1883 (I & II Halfte complet. 6 M) (Für Mitgheder der D M G 3 M)

Zeitschift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft Supplement zum 33 Bande·

Wissenschaftlicher Jahresbericht für 1879, von Dr.  $Ernst\ Kuhn$  und Dr.  $August\ Muller$ . 8 1881 5 M (Für Mitglieder der D M G 2 M 50 Pf.)

- Supplement zum 34 Bande

Wissenschaftlicher Jahresbericht für 1880, von Dr Ernst Kuhn und Dr August Muller. 8 1883 6 M (Für Mitglieder der D M G 3 M)
Wissenschaftlicher Jahresbericht für 1881 8 1885 4 M. (Für Mitglieder der D M G 2 M)

Abhandlungen fur die Kunde des Morgenlandes, herausgegeben von der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft I Band (in 5 Nummern) 1857—1859 8 19 M. (Fur Mitglieder der D M G 14 M 25 Pf)

Die einzelnen Nummern unter folgenden besondern Titeln:

Nr 1 Mithra Ein Beitrag zur Mythengeschichte des Orients von F. Winduschmann. 1857 2 M 40 Pf (Fur Mitgheder der D M G 1 M 80 Pf) Gänzlich vergriffen.

Nr 2 Al Kindi, genannt "der Philosoph der Araber" Ein Vorbild seiner Zeit und seines Volkes Von G. Flugel. 1857 1 M 60  $P_f$ . (Fur Mitglieder dei D M G 1 M 20  $P_f$ )

Nr 3 Die funf Gâthas oder Sammlungen von Liedern und Spruchen Zarathustra's, seiner Junger und Nachfolger Herausgegeben, ubersetzt und erlautert von M. Haug. 1 Abtheilung. Die erste Sammlung (Gâthâ ahunavaiti) enthaltend 1858 6 M (Fur Mitglieder der D. M G 4 M. 50  $P_f$ ) Vergriffen bis auf 1 Exemplar.

Nr 4 Ueber das Çatrunjaya Mâhâtmyam Ein Beitrag zur Geschichte der Jaina Von Albr.Weber. 1858 4 M 50 Pf (Fur Mitglieder der D M G 3 M. 40 Pf)

Nr 5 Ueber das Verhaltniss des Textes der drei syrischen Briefe des Ignatius zu den ubrigen Recensionen der Ignatianischen Litteratur Von Rich. Adlb. Lupsius. 1859 4M 50Pf. (Fur Mitglieder der DMG 3M40Pf)

-- II Band (in 5 Nummern) 1860—1862 8 27 M 40 Pf. (Fur Mitglieder d D M G 20 M 30 Pf)

Nr 1 Hermac Pastor Acthiopice primum edidit et Acthiopica latine vertit  $Ant.\ d'Abbadie.$  1860 6 M. (Fur Mitglieder der D M G 4 M. 50 Pf)

Nr 2 Die funf Gâthâs des Zarathustra Herausgegeben, ubersetzt und erlauteit von M. Haug. 2 Abtheilung· Die vier ubrigen Sammlungen enthaltend 1860 6 M (Fur Mitglieder der D M. G 4 M 50 Pf)

Nr 3 Die Krone der Lebensbeschreibungen, enthaltend die Classen der Haneiten von Zein-ad-din Käsim Ibn Kutlübugâ Zum eisten Mal herausgegeben und mit Anmerkungen und einem Index begleitet von G. Flugel. 1862 6 M (Fur Mitglieder der D M G 4 M 50 Pf)

Nr 4 Die grammatischen Schulen der Araber Nach den Quellen bearbeitet von G. Flugel. 1. Abtheilung Die Schulen von Basra und Kufa und die gemischte Schule 1862 6 M 40 Pf (Fur Mitglieder der D M G 4 M 80 Pf.)

Nr 5 Katha Sarit Sâgara. Die Marchensammlung des Somadeva, Buch VI VII VIII Herausgegeben von H. Brockhaus. 1862 6 M. Fur Mitglieder der D M G 4 M. 50 Pf) Herabgesetzt auf 3 M., fur Mitglieder 2 M.

Abhandlungen fur die Kunde des Morgenlandes III Band

Nr 1 Sse-schu, Schu-king, Schi-king in Mandschuscher Uebersetzung mit einem Mandschu-Deutschen Worterbuch, herausgegeben von H. Conon von der Gabelentz. 1 Heft Text 1864 9 M (Fur Mitglieder der D M G 6 M 75 Pf)

Nr 2 — 2 Heft Mandschu-Deutsches Worterbuch (Fur Mitgheder der D M G. 4 M 50 Pf)

Nr 3 Die Post- und Reiserouten des Orients Mit 16 Karten nach einheimischen Quellen von A. Sprenger. 1 Heft 1864 10 M (Fur Mitglieder der D M G 7 M 50 Pt

Nr 4 Indische Hausregeln Sanskrit u Deutsch herausg von Ad. Fr. Stenzler. I Âçvalâyana 1 Heft Text 1864 2 M (Fur Mitglieder der D M G 1 M 50 Pf)

\_\_\_ IV Band (in 5 Nummern) 1865-66 8 18 M 20 Pf. (Fur Mitglieder der D M G 12 M 90 Pf)

Nr 1 Indische Hausregeln Sanskrit u Deutsch herausg von Ad. Fr Stenzler. I Âçvalâyana 2 Heft Uebersetzung 1865 3 M (Fur Mitglieder der D M G 2 M 25 Pf

Nr 2 Cântanava's Phitsûtra Mit verschiedenen indischen Commentaren, Einleitung, Uebeisetzung und Anmerkungen herausg von Fr. Kielhorn

1866 3 M (Fur Mitgheder der D M G 2 M 25 Pf)

Ni 3 Ueber die judische Angelologie und Daemonologie in ihrer Abhangigkeit vom Parsismus Von A. Kohut. 1866 2 M (Fur Mitglieder der D M G 1 M 50 Pf)

Ni 4 Die Grabschrift des sidonischen Konigs Eschmun-ézei ubersetzt und erklart von E. Meier. 1866 1 M 20 Pf (Fur Mitglieder der D M G 90 Pf)

Nr 5 Katha Sarit Sâgara Die Marchensammlung des Somadeva Buch IX—XVIII (Schluss) Herausgegeben von H. Brockhaus. 1866 16 M (Fur Mitglieder der D M G 12 M) Herabgesetzt auf 9 M. fur Mitglieder 6 M.

- -- V Band (in 4 Nummern) 1868-1876 8 31 M 10 Pt. (Fur Mitglieder der D M G 22 M 85 Pf)

Nr 1 Versuch einer hebraischen Formenlehre nach der Aussprache der heutigen Samaritaner nebst einer darnach gebildeten Transscription der Genesis mit einer Beilage von H. Petermann. 1868 7 M 50 Pf (Fur Mitglieder der D M G 5 M 65 Pf)

Nr 2 Bosnisch-turkische Sprachdenkmaler von O. Blau. 1868 9 M

60) Pf. (Fur Mitglieder der D M G 7 M 20 Pf)

Nr 3 Ueber das Saptaçatakam des Hâla von Albr. Weber. 1870 8 M (Fur Mitglieder der D M G 6 M.) Herabgesetzt auf 2 M, fur Mitglieder 1 M.

Nr 4 Zur Sprache, Literatur und Dogmatik der Samaritaner Drei Abhandlungen nebst zwei bishei unedirten samaritan Texten herausgeg von Sam. Kohn. 1876 12 M (Fur Mitglieder d D M G 9 M)

Mitglieder der D M G 29 M 25 Pf.)

Nr 1 Chromque de Josué le Stylite, écrite vers l'an 515, texte et traduction par P. Martin. 8 1876 9 M (Fur Mitglieder der D M G 6 M 75 Pf)

Nr 2. Indische Hausregeln Sanskrit und Deutsch herausgeg von Ad. Fr. Stenzler. II Pâraskara 1 Heft Text 1876. 8 3 M 60 Pt

(Fur Mitgheder der D M G 2 M 70 Pf)

Nr 3 Polemische und apologetische Literatur in arabischer Sprache, zwischen Muslimen, Christen und Juden, nebst Anhangen verwandten Inhalts Von M. Steinschneider. 1877 22 M (Fur Mitglieder der D M G 16 M 50 Pf)

Abhandlungen fur die Kunde des Morgenlandes VI Band

Nr 4 Indische Hausregeln Sanskrit und Deutsch herausg von Ad. Fr. Stenzler. II Pâraskaia 2 Heft Uebersetzung 1878 8 4 M. 40 Pf. (Fur Mitglieder der D M G 3 M 30 Pf)

---- VII Band (in 4 Nummern). 1879-1881 8 42 M(Fur

Mitglieder der D M G 29 M 50 Pf.)

Nr 1 The Kalpasûtia of Bhadrabahu, edited with an Introduction, Notes and a Prâkiit-Samskiit Glossary, by H. Jacobi. 1879 8 10 M. (Fur Mitglieder der D M G 7 M 50 Pf) Herabgesetzt auf 6 M., fur Mitglieder 4 M.

Nr 2 De la Metrique chez les Syriens par M l'abbé Martin 1879

4 M (Fur Mitglieder der D M G 3 M)

Nr 3 Auszuge aus synschen Akten persischer Martyrer Uebersetzt und durch Untersuchungen zur historischen Topographie erlautert von Georg Hoffmann. 1880 14 M. (Fur Mitglieder der D M G 10 M. 50 Pf.)

No 4 Das Saptaçatakam des Hala, herausg von Albi Weber 1881. 8 32 M (Fur Mitglieder der D M G 24 M) Herabgesetzt auf 18 M, fur Mitglieder 12 M.

VIII Band (in 4 Nummern). 1881-1884 8 27 M. 50 Pf. (Fur Mitglieder der D M G 19 M. 50 Pf)

Die Vetâlapañcavinçatikâ in den Recensionen des Çıvadâsa und eines Ungenannten, mit kritischem Commentar herausg von Heinrich Uhle. 1881 8 8 M (Fin Mitglieder der D M G 6 M) Herabgesetzt auf 6 M., fur Mitgheder 4 M

No 2 Das Aupapatika Sûtra, erstes Upânga der Jama I Theil Emleiting, Text und Glossar von Dr Ernst Leumann 8 1883 6 M.

(Fur Mitgheder der D M G 4 M 50 Pf)

No 3 Fragmente syrischer und arabischer Historiker, herausgegeben und übersetzt von Friedrich Buethgen. 1884 3 7 M. 50 Pf. (Für Mitgheder der D M G 5 M)

No 4 The Baudhayanadharmafastra, ed E. Hultzsch

8 M (Fur Mitglieder der I) M G 6  $M_{\star}$ )

IX Band (in 4 Nummern). 1886-1893. 8. 33 M 50 Pf. (Fur Mitgheder der D. M. G 23 M. 50 Pf)

No 1 Worterverzeichniss zu den Hausregeln von Açvalayana, Pâraskara, Cankhayana und Gobhila. Von Adolf Friedrich Stenzler. 1886 4 M. 50 Pf. (Fur Mitglieder dei D M G 3 M.)

Historia artis grammaticae apud Syros Composuit et edidit Adalbertus Merr. 1889 S. 15 M. (Fur Mitglieder der D. M G. 10 M1

No 3. Sâmkhya-pravacana-bhâshya, Vijîiânabhikshu's Commentar zu den Samkhyasûtras Aus dem Sanskrit übersetzt von Richard Garbe. 1889. 10 M (Fur Mitglieder der D. M G 8 M)

No. 4. Index zu Otto von Bohtlingk's Indischen Sprüchen Von August Blau. 1893 8 4 M. (Fur Mitglieder der D. M. G. 2 M. 50 Pf.) --- X Band (in 4 Nummern). 1893-1897 8. 24 M. 30 Pf. (Für Mitglieder der D. M. G. 16 M. 20 Pf.)

No. 1. Die Cukasaptati, Von Richard Schmidt, 1893, 8 Fur Mitglieder der D. M. G. 6 M

No. 2. Die Avasyaka-Erzahlungen, herausgegeben von Ernst Leumann 1. Heft. 1897. 8. 1 M. 80 Pf. (Fur Mitglieder der D. M. G. 1 M. 20 Pf.) No. 3. The Pitimedhasūtras, ed. by W. Caland 1896. 8. 6 M. Fur Mitglieder der D. M. G. 4 M.)

No. 4. Die Marāthī-Uebersetzung der Śukasaptatı. Marāthī und deutsch von Richard Schmidt. 1897. 8. 7 M. 50 Pf. (Fur Mitgheder der D. M G. 5 M

- Abhandlungen fur die Kunde des Morgenlandes. XI. Band (in 4 Nummern). 1898-1902 8. 29 M. 50 Pf. (Fur Mitglieder der D. M G 21 M. 75 Pf.)
  - No. 1. Worterbuch der Dialekte der deutschen Zigeuner, zusammengestellt von Rudolf von Sowa. 1898 8. 4 M. 50 Pf. (Fur Mitglieder der D. M. G 3 M.)
  - No 2. Grundriss einer Lautlehre der Bantuspiachen nebst Anleitung zui Aufnahme von Bantusprachen. Anhang: Verzeichnis von Bantuwortstammen von Carl Meinhof. 1899. S. 8 M. (Fur Mitglieder d. D. M. G. 6 M)
  - No. 3. Lieder der Libyschen Wuste. Die Quellen und die Texte nebst einem Exkurse uber die bedeutenderen Beduinenstamme des westlichen Unteragypten von Martin Hartmann. 1899. 8, 8 M. (Fur Mitglieder der D. M. G. 6 M.)
  - No. 4. Candra-Vyakarana, die Grammatik des Candrogomin. . Herausgegeben von Bruno Liebich. 1902. S. 9 M (Fur Mitglieder der D. M G 6 M. 75 Pf)
  - --- XII Band.
  - No 1 Uber das nituelle Sūtia des Baudhāyana Von W. Caland. 1903 8. 2 M (Fur Mitglieder der D. M. G. 1 M 50 Pf)
- Vergleichungs-Tabellen der Muhammedamschen und Christlichen Zeitrechnung nach dem eisten Tage jedes Muhammedanischen Monats berechnet, herausg von Ferd. Wustenfeld. Anast Neudiuck 1903 4 1 M 50 Pf (Fur Mitglieder der D M G 1 M)
- Fortsetzung der Wustenfeld schen Vergleichungstabellen der Muliammedanischen und Christlichen Zeitrechnung (von 1300 bis 1500 der Hedschra). Herausgegeben von Dr Eduard Mahler 1887 4. 75 Pf (Fur Mitgheder der D M G 50 Pf)
- Biblioteca Arabo-Sicula, ossia Raccolta di testi Arabici che toccano la geografia, la storia, le biografie e la bibliografia della Sicilia, messi insieme da Michele Amari. 3 fascicoli 1855-1857 8 12 M (Fin Mitglieder der D M G 9 M) Herabgesetzt auf 9 M., fur Mitgheder 6 M.
- Appendice alla Biblioteca Arabo-Sicula per Michele Amari con nuove annotazioni critiche del Prof Fleischer. 1875. 8 4 M (Fur Mitglieder der D M G 3 M) Herabgesetzt auf 3 M., fur Mitgheder 2 M.
- Seconda Appendice alla Biblioteca Arabo-Sicula per Michele Amari. 1887. 8 2 M. (Fur Mitglieder der 1) M G 1 M. 50 Pf.) Herabgesetzt auf 1 M 50 Pf., fur Mitglieder 1 M.
- Die Chroniken der Stadt Mekka, gesammelt und auf Kosten der D M G herausgegeben, arabisch und deutsch, von Ferdinand Wustenfeld. 1857-61 8 42 M (Fur Mitglieder der D M G. 31 M 50 Pf) Herabgesetzt auf 30 M, fur Mitglieder 20 M.
- Biblia Veteris Testamenti aethiopica, in quinque tomos distributa Tomus II, sive libri Regum, Paralipomenon, Esdrae, Esther Ad librorum manuscriptorum fidem edidit et apparatu critico instruxit A. Dillinann. Fase I 1861
- 4 8 M (Fur Mitglieder der D M G 6 M)
   Fase II, quo continentur Libri Regum III et IV 4. 1872 9 M (Fur Mitglieder der D M G 6 M 75 Pf)
- Firdusi Das Buch vom Fechter Herausgegeben auf Kosten der D M G von Ottokar von Schlechta-Wssehrd. (In turkischer Sprache) 1862 8. 1 M (Fur Mitgheder der D M G, 75 Pf)
- Subhi Bey Compte-rendu d'une découverte importante en fait de numismatique musulmane publié en langue turque, traduit de l'original par Ottocar de Schlechta-Wssehrd. 1862 8 40 Pf. (Fur Mitglieder der D M G 30 Pf

- The Kâmil of el-Mubarrad Edited for the German Oriental Society from the Manuscripts of Leyden, St Petersburg, Cambridge and Berlin, by W. Wright. XII Parts 1864—1892. 4. 96 M. (Fur Mitgl der D. M. G. 72 M.) Ist Part 1864 4 10 M (Fur Mitglieder der D. M. G. 7 M. 50 Pf) IId—Xth Part 1865—74 4 Jeder Part 6 M (Fur Mitglieder der D. M. G. 1882 4 16 M (Fur Mitglieder der D. M. G. 12 M.) XIIth Part (Critical notes) besorgt von M. J. de Goeje 1892 4. 16 M (Fur Mitglieder der D. M. G. 12 M.)
- Jacut's Geographisches Worterbuch aus den Handschriften zu Berlin, St Petersburg, Paris, London und Oxford auf Kosten der D $\,\rm M$ G herausg von Ferd. Wustenfeld. 6 Bande 1866—73 8 180 M (Fur Mitglieder der D $\,\rm M$ G 120 M)
- I.—IV. Band in je 2 Halbbanden 1866—1869. 8. Jeder Halbband 16 M. 50 Pf. (Fur Mitglieder der D. M. G. je 11 M.)
- V. Band. 1873. 8. 24 M. (Fur Mitglieder der D.M.G. 16 M)
   VI. Band. I. Abtheilung. 1870. 8. 8 M. (Fur Mitglieder der D. M. G. 5 M 30 Pf)
- Ibn Ja'is, Commentar zu Zamachsari's Mufassal Nach den Handschriften zu Leipzig, Oxford, Constantinopel und Cairo herausgeg von G. Jahn. 2 Bande 1876—1886. 4. 117 M. (Fur Mitglieder der D M G 78 M.) Herabgesetzt auf 72 M., fur Mitglieder 48 M.
- I Band 1 Heft 1876 2 und 3. Heft 1877 4 Heft 1878 5 Heft 1880 6 Heft 1882 4 Jedes Heft 12 M (Fur Mitglieder der D M G je 8 M) Herabgesetzt auf 7 M. 50 Pf., fur Mitglieder 5 M.
- Jedes Heft 12 M (Fur Mitglieder der D M G je 8 M) Herabgesetzt auf je 7 M. 50 Pf., fur Mitgl. je 5 M. 4 Heft 1886 4 9 M. (Fur Mitglieder der D M G M.) Herabgesetzt auf 4 M. 50 Pf, fur Mitglieder M.
- Chronologie orientalischer Volker von Albêrûnî Herausg von *C. Ed. Sachau*.

  2 Hefte 1876—78 4 29 *M* (Fur Mitglieder der D M G 19 *M*)

  Herabgesetzt auf 15 *M*., fur Mitglieder 10 *M*.
- -- Heft 1. 1876. 4. 13 M. (Fur Mitglieder der D. M. G. 8 M. 50 Pf.) Herabgesetzt auf 6 M, für Mitglieder 4 M.
- - - Heft 2. 1878 4. 16 M. (Fun Mitglieder der D. M. G. 10 M. 50 Pf.) Herabgesetzt auf 9 M., fur Mitglieder 6 M
- Malavika und Agnimitra Ein Drama Kalidasa's in 5 Akten. Mit kritischen und erklarenden Anmerkungen herausg von Fr. Bollensen. 1879 8 12 M (Fur Mitglieder dei D M G 8 M.) Herabgesetzt auf 6 M., für Mitglieder 4 M.
- Maitrâyanî Samhitâ, herausg von Dr Leopold von Schroeder. 1881—1886. 8. 36 M. (Für Mitglieder der D M G 27 M)
- Die Mufaddalijät. Nach den Handschriften zu Berlin, London und Wien auf Kosten der deutschen morgenlandischen Gesellschaft herausgegeben und mit Anmerkungen versehen von *Hemrich Thorbecke*. Erstes Heft Leipzig, 1885. 8. Text 56 S., Anmerk 104 S 7 M 50 Pf. (Für Mitglieder der D. M G 5 M.)

- Katalog d Bibliothek der Deutschen Morgenland Gesellschaft I Drucke. 2. Auflage, bearbeitet von R. Pischel, A. Fischer, G. Jacob 1900 8 10 M. (Fur Mitglieder der D M G 5 M)
  - II Handschriften, Inschriften, Munzen, Verschiedenes 1881 8. 3 M. (Fur Mitglieder der D M G 1 M 50 Pf)
- Noldleke, Th, Ueber Mommsen's Darstellung der romischen Heirschaft und rom Politik im Orient. 1885 8 1 M. 50 Pf. (Fur Mitglieder der D M G 1 M. 15 Pf.) Vergriffen bis auf 8 Exemplare.
- Teuffel, F., Quellenstudien zur neueren Geschichte der Chânate Separatabdruck aus der Zeitschrift der D. M. G., Band 38 1884 8 In 15 Exemplaren 4 M (Fur Mitelieder der D. M. G. 3 M)
- Catalogus Catalogorum. An Alphabetical Register of Sanskrit Works and Authors by *Theodor Aufrecht*. 1891. 4. 36 *M* (Fur Mitgheder der D. M. G. 24 *M*.)
- Part II. 1896. 4 10 M (Fur Mitglieder der D M G 6 M)
- Goldziher, Ign, Der Diwan des Garwal b. Aus Al-Hutej'a. (Separatabdruck aus der Zeitschrift der D. M. G., Band 46 und 47) 1893. 8. 6 M (Fur Mitglieder der D. M. G. 3 M)
- Huth, Georg, Die Inschriften von Tsaghan Baisin. Tibetisch-mongolischer Text
   mit einer Uebersetzung sowie sprachlichen und historischen Erlauterungen
   1894. 8. 3 M. (Fur Mitglieder der D. M. G 2 M.)
- Die Deutsche Morgenlandische Gesellschatt 1845—1895. Ein Ruckblick gegeben von den Geschaftsfuhrern in Halle und Leipzig 1895 8 1 M. (Fur Mitglieder der D. M. G graus.)
- Bacher, W., Die Anfange der hebraischen Grammatik (120 S) Leipzig 1895 S 4 M. 50 Pf. (Fur Mitglieder der D M. G 3 M) (Separat-Abdruck aus der Zeitschrift der D M G., Bd 49, in 60 Exemplaren.)
- Kathakam. Die Samhitâ der Katha-Çakhâ, herausgegeben von Leopold von Schroeder I. Buch. Leipzig 1900 gr. 8. 12 M. (Fur Mitglieder der D. M. G. 9 M.)
- Meinhof, Carl, Das Tši-venda'. (76 S) 1901. 8. 2 M. 40 Pf (Fur Mitglieder der D. M. G. 1 M. 80 Pf.) (Separat-Abdruck aus der Zeitschutt der D. M. G., Bd 55, in 54 Exemplaren)
- Goeje, M J de, Eine dritte Handschrift von Mas'ūdī's Tanbīh. (14 S) 1902 8. 60 Pf (Fur Mitglieder der D. M G 40 Pf) (Separat-Abdruck aus der Zeitschrift der D. M G., Bd. 56, in 106 Exemplaren)
- Smith, Vincent A., Andhra History and Comage (27 S) 1902. S. 1 M. 50 Pf (Fur Mitglieder der D. M. G. 1 M.) (Separat-Abdruck aus der Zeitschrift der D. M. G., Bd 56, in 20 Exemplaren.)
- Zu den fur die Mitglieder der D M G festgesetzten Preisen konnen die Bucher nur von der Commissionsbuchhandlung, F A Brockhaus in Leipzig, unter Francoeinsendung des Betrags bezogen werden; bei Bezug durch andere Buchhandlungen werden diese Preise nicht gewahrt

#### International India Exploration Society.

Im Jahre 1897 wurde auf dem XI. Internationalen Orientalistenkongresse in Paris der Plan einer International India Exploration Society gefasst und 1899 auf dem XII. Kongresse in Rom ein Zentralkomitee gewahlt, das in den einzelnen Landern Europas und in Amerika Lokalkomitees gebildet hat. Aussere Umstande haben bisher die Thatigkeit derselben gehindert Nachdem jetzt die Schwierigkeiten beseitigt sind, ist auf dem XIII Kongresse in Hamburg im September 1902 beschlossen worden, die Arbeit energisch in Angriff zu nehmen.

Bisher sind in Indien systematische Ausgrabungen noch nicht gemacht worden. Die alten Kongsstadte Pätaliputra, Säketa, Takshaçilä, Ujjayinī, von deren einstiger Grosse und Herrlichkeit Inder und Griechen berichten, sowie zahlreiche andere historisch wichtige Statten liegen noch fast ganz unerforscht untei der Erde begraben; von alten Inschriften, die allein die noch sehr dunkle alteste indische Geschichte aufhellen konnen, sind zur Zeit nur wenige ans Licht gezogen worden Dass aber der Boden Indiens nicht geringere Ausbeute verspricht als der von Agypton und Babylonien-Assyrien, haben die Ausgrabungen im nepalesischen Tarai gezeigt, die zur Auffindung wichtiger Inschriften und des Grabes des Buddha geführt haben

Die indische Regierung hat dem Plane einer archaologischen Erschliessung Indiens bereitwillig zugestimmt und vollste Hilfe versprochen. Sie allein kann aber nicht alle Mittel aufbringen. Auch ist es wunschenswert, dass Deutschland ein Anrecht darauf erwirbt, bei den Ausgrabungen gehoit zu werden.

Deswegen richten wir an alle Freunde aichaologischer Studien die Bitte, der Gesellschaft beizutreten und das Unternehmen durch einmalige Schenkung einer grosseren Geldsumme oder durch einen Jahresbeitrag, der auf M 20 festgesetzt ist. oder beides, zu unterstutzen.

Anmeldungen zum Beitritt nimmt jeder der Unterzeichneten entgegen. Alle Gelder bitten wir an den Ehrensekretar des deutschen Komitees, Herrn Dr. A. Pfungst, Frankfurt a. M., Gartnerweg 2, zu schicken.

#### Das deutsche Komitee:

Professor Di. Garbe, Tubingen, Biesinger Strasse 14. Geheimer Regierungsrat Professor Dr. Kielhorn, C. I. E, Gottingen, Hainholzweg 21.

Professor Dr. Kuhn, Munchen, Hessstrasse 3.

Professor Dr. Pischel, Berlin W. 50, Passauer Strasse 23. Geheimer Hofrat Professor Dr. Windisch, Leipzig, Universitatsstr. 15.

Dr. A. Pfungst, Frankfurt a. M., Gartnerweg 2.

#### Personalnachrichten.

In die Stellung eines ordentlichen Mitgliedes sind für 1903 eingetreten.

Das Deutsche evangelische Institut für Altertumswissenschaft
des hl. Landes in Jerusalem (47),

Die Theologische Lehranstalt in Wien (48),

als ordentliches Mitglied ist beigetreten 1343 Herr Pfarrer Albrecht in Budweten

#### Berichtigung.

Die Adresse des Herrn Prof. B. Liebich ist in dem diesjahrigen Mitgliederverzeichnis irrtumlich angegeben worden. Es muss heissen: Bieslau, XIII, Kaiser-Wilhelmstrasse 53. . # 1

### Allgemeine Versammlung der D. M. G. am 8. Okt. 1903 zu Halle a. S.

Die diesjährige Allgemeine Versammlung findet zu Halle a. S. statt, im Anschluss an die vom 6.—9. Oktober tagende 47. Versammlung Deutscher Philologen und Schulmänner.

Als Obmänner haben die vorbereitenden Geschäfte für die orientalistische Sektion der Philologenversammlung übernommen: Herr Professor Dr. Praetorius in Halle und Herr Direktor Dr. Halfmann in Eisleben.

Folgende Vorträge sind bisher für diese Sektion angemeldet worden:

Herr Prof. Rothstein a) Über Strophik in der hebraischen Poesie, b) Charakteristische Mittel rhythmischer Schönheit und Kraft im hebraischen Verse.

Die geschaftliche Sitzung der D. M. G. haben wir auf Donnerstag den 8. Oktober früh  $8^{1}/_{2}$  Uhr angesetzt. Sie wird voraussichtlich in einem Auditorium der Universität stattfinden.

Halle und Leipzig, im Mai 1903.

Der geschäftsführende Vorstand.

#### Verzeichnis der vom 5. März bis 31. Mai 1903 für die Bibliothek der D. M. G. eingegangenen Schriften u. s. w.

#### I. Fortsetzungen

- Zu Ab 210. 4º. Handschriften-Verzeichnisse, Die, der Koniglichen Bibliothek zu Berlin. Band 13. Verzeichnis der lateinischen Handschriften von Valentin Rose. Zweiter Band, zweite Abteilung. Berlin 1903. (Von der General-Direktion der Konigl Bibliothek.)
- Zu Ae 30. Nachrichten von der Konigl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen. Philologisch-historische Klasse. 1903. Heft 1. 2. 3. Gottingen 1903.
- Zu Ae 45. Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e filologiche. Serie quinta. Vol. XI. Fasc. 11<sup>0</sup>—12<sup>0</sup>. Roma 1902.
- Zu Ae 185. Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen und der historischen Classe der k. b. Akademie der Wissenschaften zu Munchen. 1902. Heft IV 1903. Heft 1. Munchen 1903
- Zu Ae 190. Sitzungsberichte der philosophisch-historischen Classe der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften Band 144. Wien 1902.
- Zu Af 54. Report, Annual, of the Board of Regents of the Smithsonian Institution, showing the Operations, Expenditures, and Condition of the Institution for the Year ending June 30, 1900. Report of the U. S National Museum. Washington 1902.
- Zu Af 116. Muséon, Le. Études philologiques, historiques et religieuses...
  Fonde en 1881 par Ch. de Harlez. Nouvelle Série. Vol. IV. Nos. 1—2.
  Louvain 1903.
- Zu Af 124. Proceedings of the American Philosophical Society held at Philadelphia for promoting useful knowledge. Vol. XLI. No. 171. Philadelphia 1902
- 9. Zu Ah 5. Analecta Bollandiana Tomus XXII. Fasc. II. Bruxellis 1903.
- Zu Ah 5b. Chevalier, Ulysse, Repertorium hymnologicum Supplementum, folia 33-35 (p. 513-560).
- Zu Bb 606. Bessarione. Pubblicazione periodica di studi orientali. Serie II. Vol. IV. Fasc. 70. 71. Anno VII. Roma 1902—1903.
- Zu Bb 628 4°. Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême-Orient. Tome III, no 1. Hanoi 1903.
- Zu Bb 720. Journal of the American Oriental Society. Twenty-third Volume, Second Half. New Haven 1902.
- Zu Bb 725. Journal of the Asiatic Society of Bengal. Vol. LXXI, Part I, No. 1; Part III, No. 2. 1902. Calcutta 1902.

- 15 Zu Bb 725. Journal of the Asiatic Society of Bengal. Vol LXI, Part I, No. I—IV. 1892; Vol. LXI, Part I, Extra No 1892; Vol. LXII, Part III, No 1—3. 1893; Vol. LXIII, Part I, No. 1. 2. 4. Calcutta. (Erganzung vorhanden gewesener Lucken, durch die Gute der Asiatic Society of Bengal)
- Zu Bb 725c. Proceedings of the Asiatic Society of Bengal. No. VI—X. 1902. Calcutta 1902. 1903.
- Zu Bb 755. Journal, The, of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society. No. LVIII Vol XXI. 1902. Bombay 1903.
- 18 Zu Bb 790 Journal Asiatique . . . Dixième Série. Tome I. No. 1. 1903. Paris.
- Zu Bb 818. al-Machriq. Revue catholique orientale bimensuelle. Sciences-Lettres-Arts. Bairūt. — VI. 1903. 5. 6. 7. 8 9 10
- 20 Zu Bb 901. Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde, uitgegeven door het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen. Deel XLVI. Aflevering 1. Batavia | 's Hage 1903.
- Zu Bb 901n. 4º Verhandelingen van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen. Deel LIV. 2º. Stuk. Batavia | 's Hage 1903.
- 22. Zu Bb 905. 40. T'oung-pao Archives pour servir à l'étude de l'histoire, des langues, de la géographie et de l'ethnographie de l'Asie Orientale Rédigées par Gustave Schlegel et Henri Cordier. Série II. Vol. IV. No. 1. Mars 1903. Leide 1903.
- Zu Bb 930. Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft. Siebenundfunfzigster Band. I. Heft Leipzig 1903.
- 24. Zu Bb 935. Zeitschrift fur afrikanische, ozeanische und ostasiatische Sprachen. Mit besonderer Berucksichtigung der deutschen Kolonien. Neue Folge der Zeitschrift fur afrikanische und ozeanische Sprachen Herausgegeben . . . von A Seidel. VI Jahrgang, 4. Heft Berlin 1902.
- Zu Bb 945. Zeitschrift, Wiener, für die Kunde des Morgenlandes...
   XVII. Band. 1. Heft Wien 1903.
- Zu Bb 991. 40. Actes du douzième Congrès international des Orientalistes, Rome 1899. Tome 2; 3, partie 1, 2... Florence 1902.
- 27. Zu Bb 1150. Abhandlungen fur die Kunde des Morgenlandes, herausgegeben von der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft. XII. Band No. 1. [= W. Caland, Über das rituelle Sūtra des Baudhāyana.] Leipzig 1903.
- Zu Bb 1242. Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft. 1903.
   1-3. Jahrgang S. Berlin.
- Zu Ca 15. 40. Zeitschrift fur Agyptische Sprache und Altertumskunde. Herausgegeben von A. Erman und G. Steindorff. Band XXXX. Erstes Heft. Leipzig 1903
- Zu De 10764. at-Tabarī, Abū Ğa'far Muhammad b Ğarīr, Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabari cum aliis edidit M. J. de Goeje. Introductio, Glossarium, Addenda et Emendanda. Lugd. Bat. 1901.
- Zu Eb 10. 2º. Assam Library. Catalogue of Books and Pamphlets for the quarter ending the 31st December 1902.
- Zu Eb 50. 20. Bengal Library Catalogue of Books for the Fourth Quarter... 1902. (Calcutta) 1903.
- Zu Eb 225. 2°. Catalogue of books, registered in Burma during the quarter ending the 31st December 1902. Rangoon 1903.

#### Verz. der fur die Bibliothek der D. M. G. eingeg. Schriften u s.w. XXXIX

- 34. Zu Eb 295. 20. Catalogue of Books registered in the Punjab under Act XXV of 1867 during the quarter ending the 31st December 1902 (Lahore 1903.)
- 35. Zu Eb 765a. 20. Statement of Particulars regarding Books and Periodicals published in the United Provinces of Agra and Oudh, registered...during the Fourth Quarter of 1902. (Allahabad 1903.)
- Zu Eb 2047. Grantha Pradarsani. . edited & published by S. P V. Ranganathasvami Ayyavaralugaru [Lieferung] 33. Vizagapatam 1902.
- 37. Zu Ed 1237. 40. Ararat. 1902. 11. 12. 1903 1 2. 3. 4. Wafaršapat.
- 38. Zu Ed 1365. 40. Handes amsoreay. 1903. 4. 5. Wienna.
- Zu Fa 76. Szemle, Keleti . . . . Revue orientale pour les études ouraloaltaiques. . . IV. évfolyam 1903. 1. szám. Budapest
- 40. Zu Ia 125. Revue Biblique Internationale publiée par l'École pratique d'études bibliques Douzième Année, No. 2, 1903. Paris.
- Zu Ia 140a. Mittheilungen und Nachrichten des Deutschen Palaestma-Vereins. . . . Leipzig 1901. Nr. 4—6 1902. Nr. 2.
- Zu Ic 2290. Proceeding of the Society of Biblical Archaeology. Vol. XXV. Part 3. 4 & 5. [London] 1903.
- Zu Mb 135. 4°. Monats blatt der numismatischen Gesellschaft in Wien. Nr. 236. 237. 238 Bd. VI. Nr. 3. 4. 5. Marz. April Mai 1903.
- 44. Zu Mb 245. Zeitschrift, Numismatische, holausgegeben von der Numismatischen Gesellschaft in Wien durch deren Redactions-Comité Vierunddreissigster Band. Eistes und zweites Semester. 1902. Wien 1903
- Zu Na 325. Revue archéologique. Quatrième Série. Tome I. Mars-Avril 1903. Paris 1903.
- Zu Nf 452
   Epigraphia Indica and Record of the Archaelogical Survey of India Edited by E. Hultzsch. Calcutta. Vol. VII Part IV. V. October 1902. January 1903. Calcutta.
- 47. Zu Nf 452. 20 Survey, Archaeological, of India (New Imperial Series.) Volume XXXII. Jas. Burgess and Henry Cousens, The architectural antiquities of Northern Gujarat, more especially of the Districts included in the Baroda State. London 1903. (Arch. Survey of Western India, Vol. IX) (Vom India Office, London.)
- 48 Zu Oa 151. Journal, The Geographical Vol. XXI. No. 3. 4. 5. London.
- Zu Oa 256. 4°. Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin.
   No. 3. 4. Berlin.
- Zu Oc 175. 4<sup>0</sup>. Journal, The, of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland. Vol. XXXII, 1902 July to December London.
- 51. Zu P 150. 4°. Journal, The, of the College of Science, Imperial University of Tökyö, Japan. Vol. IX, Part I. II, Vol. X., Part I II; Vol. XIII, Part III Tökyö, Japan 1895—1900. (Erganzung von Lucken, durch die Gute des College of Science.)

#### II. Andere Werke.

- 11568. Litteratur-Zeitung, Orientalistische Herausgegeben von F. E. *Peiser*. Erster—Funfter Jahrgang. 1898—1902. Berlin o. J. (Von Dr. G. Kampfimeyer.)

  Bb 800. 40.
- 11569. Centralblatt, Literarisches, für Deutschland ... Herausgegeben von Eduard Zarncke 53. Jahrgang. Leipzig 1902. (Von dems) Af 30. 40.

- 11570. Catalogus codicum manuscriptorum Bibliothecae Regiae Monacensis. Tomi I pars I. Codices Hebraicos complectens. Editio altera = Steinschneider, Moritz, Die hebraeischen Handschriften . . . Munchen 1895. (Von der Konigl. Bibliothek, München.) Ab 130<sup>2</sup>.
- 11571. Himly, Karl, Sven Hedins Ausgrabungen am alten Lop-nur. (SA. aus Petermann's Geogr Mitteil. 1902, Heft XII.) (Vom Verf.) Ob 2401. 40.
- 11572. (Chauvin, Victor,) Avicenne. [SA. aus Muséon, N. Série IV, 77—90] (Vom Verf) L 310
- 11573. Mehtá, Narmadáshankar Devshankar, Vedánta siddánta bheda: Or an Account of the Doctrinal Differences among the various Followers of Śamkaráchárya. Bombay 1903 The Sujna Gokulji Zálá Vedánt Prize Essay 1894. (Von der Universitat Bombay.) L 535.
- 11574. Congrès international, Premier, des études d'Extrême-Orient. Hanoi 1902. Compte rendu analytique des séances. Hanoi 1903. (Von der École française d'Extrême-Orient.)
  Bb 970. 4°.
- 11575. Wächter, Albert Hugo, Der Verfall des Griechentums in Kleinasien im XIV. Jahrhundert. (Jenenser Diss.) Leipzig 1902. (Von Herrn Prof. Dr. Vollers.)
  Ob 1968.
- 11576. Henze, Hermann, Der Nil. Eine nach neueren Quellen bearbeitete Darstellung seiner Hydrographie und seiner wirtschaftlichen Bedeutung (Jenenser Diss.) Halle a. S. 1903. Abdruck von: Angewandte Geographie, Heft 4. (Von demselben.)
- 11577. Koenigsberger, Bernhard, Aus Masorah und Talmudkritik. Exegetische Studien. Heft 1... Berlin 1902. (Von Herrn Prof. Dr Seybold.) Dh 679
- 11578. Maimonides' Einleitung in die Misna. Arabischer Text mit umgearbeiteter hebraischer Uebersetzung des Charizi und Anmerkungen. (Strassburgei Diss von) Bernhard Hamburger. Berlin 1902. (Von Herrn Prof. Dr. Hoin)
- 11579. Mischpâtim. Ein samaritanisch-arabischer Commentar zu Ex. 21—22, 15 von *İbrâhîm Iln Jakâb*. Nach einer Berliner Handschrift herausgegeben und mit einer Einleitung und Anmerkungen versehen. (Strassb. Diss. von) Meier Klumel. Berlin 1902. (Von dems.) De 7379.
- 11580. Das Targum zu Ezechiel nach einer südarabischen Handschrift herausgegeben, mit einer Einleitung und Varianten versehen. (Diss. von) Samuel Silbermann. Strassburg i. E. 1902. (Von dems) Ib 1355.
- 11581. Die Abhandlung des Abû Hâmid al-Ġazzâlî. Antworten auf Fragen, die an ihn gerichtet wurden. Nach mehreren Handschriften herausgegeben und erlautert von Heinrich Malter. Heft I. II. Frankfurt a. M. 1896. Auch mit hebr. Titel.
- 11582. Landau, E, Die gegensinnigen Worter im Alt- und Neuhebraischen sprachvergleichend dargestellt. Berlin 1896. Dh 689.
- 11583. Die hebräische Elias-Apokalypse und ihre Stellung in der apokalyptischen Litteratur des rabbinischen Schrifttums und der Kirche. I. Halfte. Kritische Ausgabe mit Erlauterungen... nebst Übersetzung... von Moses Buttenwieser. Leipzig 1897. Ib 590.
- 11584. Turkisches Lesebuch zunächst für Vorlesungs-Zwecke zusammengestellt von Georg Jacob. 1. Teil: Texte in lateinischer Umschrift Erlangen 1903. (Vom Verf.)
  Fa 2575.
- 11585. Codex 286 du Vatican. Récits de voyages d'un Arabe. Traduction de l'arabe par Olga de Léhédew . . . St-Pétersbourg 1902. (Von Herrn Prof. Dr. Vollers.)

  De 9920 40.

- 11586. Annales médicales et Bulletin de statistique de l'Hôpital des Enfants Hamidié publié . . . sous la direction du Médecin en chef . . IIIème Année. Constantinople 1902. Auch mit turkischem Titel. (Von der Direction des Hospitals, durch den Herrn Chefarzt Dr. Ibrahim.)
  Fa 2622. 4.9.
- 11587. The Journal of the Anthropological Society of Bombay. Vol. VI.
  No. 1—4. Bombay 1902. (Von der Gesellschaft.)
  Oc 176
- 11588. Altindische Schelmenbucher. I. Ksemendra's Samayamatrika (Das Zauberbuch der Hetaren.) Ins Deutsche ubertragen von Johann Jacob Meyer. Leipzig o. J. [1903]. (Vom Lotus-Verlag, Leipzig) Eb 3073.
- 11589. Meyer, Johann Jakob, Asanka, Sudschata, Tangara und andere Dichtungen. Leipzig o. J. [1903]. (Von dems.) Ef 482.
- 11590. Question macédonienne, La prétendue. [o O. u J; Leipzig? 1903] Nh 858. 20.
- 11591. Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabarı cum aliis edidit M. J. de Goeje. Prima Series I—VI, Secunda Series I—III; Tertia Series I—IV; Introductio, Glossarium, Addenda et Emendanda; Indices. Lugduni Batavorum 1879—1901 15 Bande. (Zweites Exemplar. Durch die Gute der Buchhandlung vormals E. J. Brill.)

  De 10764 a.
- 11592. Tsimshian Texts by Franz Boas. Washington 1902 = Smith-sonian Institution Bureau of Amer. Ethnology . . . Bulletin 27. Fh 530. 40.
- 11593. (Chauven, Victor.) Exode XX, 12. (A. aus Revue de Théologie, Montauban, [1903] p. 114—119.) (Vom Verf) Ic 454
- 11594. Scherman, L., Zur Zentralasıatisch-indischen Archaologie. (SA. aus d. Beilagen z. "Allg Zeit." Nr. 89 u. 90 1903.) (Vom Veif.) Ng 563.
- 11595. Gregorio, G. De, e Chr. F. Seybold, Glossario delle voci siciliane di origine arabe. (A. aus Studi glottologici italiani vol. III p. 225—251. Palermo 1903.) (Von Herrn Prof. Dr. Seybold.) Eh 226
- 11596. Бартолдъ, В, Теократическая идея и свётская власть въ мусульманскомъ государстве. С.-Петербургъ 1903. (Vom Verf.) Ne 40.
- 11597. Moelwyn-Hughes, John Gruffydd, Die cymnischen Triaden, ihr Ursprung und ihr Verhaltms zu den Mabinogion. (Diss.) Leipzig 1903. (Von Herrn Prof. Dr. A Fischer.)
- 11598. Mahling, Benno, Die Ansichten der Oceanier und Indianer über die Erde. (Diss) Leipzig 1902. (Von dems) Oc 193.
- 11599. Himly, Karl, (Besprechung des Werkes: Cabaton, Antoine, Nouvelles recherches sur les Chams... Paris 1901). (Vom Verf.) Bb 1251 (2a). 4<sup>0</sup>.
- 11600. Hmly, Karl, (Besprechung des Werkes: Cadière, L., Phonétique Annamite... Paris 1902). (Von dems.) Bb 1251 (3a) 40
- 11601. Wiesner, Julius, Mikroskopische Untersuchung alter ostturkestanischer und anderer asiatischer Papiere nebst histologischen Beitragen zur mikroskopischen Papieruntersuchung . . . (SA. a. d. LXXII. Bd. d. Denkschriften d. math.-naturw. Cl. d. Kais. Ak. d. Wiss) Wien 1902. (Vom Verf.)
  Na 412. 40.
- 11602. Blochet, E., Les sources orientales de la Divine Comédie Paris 1901.

   Les Littératures Populaires. Tome XLI. (Vom Verlag) G 32.
- 11603. The Didascalia Apostolorum in Syriac. Edited from a Mesopotamian Manuscript with various readings and collations of other Mss. by Margaret Dunlop *Gibson*. London 1903 = Horae semiticae No. I. (Von d. Herausg.)

  Ib 748. 40.

- XLII Verz. der für die Bibliothek der D M. G. eingeg. Schriften u. s w.
- 11604. The Didascalia Apostolorum in English. Translated from the Syriac by Margaret Dunlop Gibson. London 1903 = Horae semit. No. II (Von d. Übers)

  Ib 749. 40.
- 11605. Leander, Pontus, Ueber die sumerischen Lehnworter im Assyrischen.
  Akademische Abhandlung Uppsala 1903 = Uppsala Universitets
  Årsskrift 1903. Filosofi . . . 3. (Vom Verf.)

  Db 329.
- 11606. Burney, C. F., Notes on the Hebrew Text of the Books of Kings with an Introduction and Appendix. Oxford 1903. (Vom Verf.) Ic 635.
- 11607. Trois traités d'anatomie arabes par Muhammed ibn Zakariyyā al-Rāzī, 'Alī ibn al-'Abbās et 'Alī ibn Sīnā. Texte inédit de deux traités. Traduction de P. de Koning. Leide 1903. De 11220. 4°. (Vom Herausg)
- 11608. Gibb, E J. W., History of Ottoman Poetry. Vol. II edited by Edward G. Browne. London 1902. (Vom Verlag.)
  Fa 3152.

#### Die folgenden Bücher

#### sind zur Ergänzung der Bibliothek erwünscht.

Mitglieder, welche der Bibliothek Fehlendes besitzen und entbehren können, wurden durch Zuwendungen (wenn auch nur einzelner Teile) der Bibliothek einen Dienst erweisen

- Abhandlungen, Philologische und Historische, der Konigl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin. 1859. 1862. Unsere Reihe beginnt mit 1848. Fruhere Bande waren auch erwunscht. [Ae 5. 40.
- Bibliothek, Keilinschriftliche, . . . herausg. v. Eberh. Schrader. Band IV und VI. [Db 10.
- Brockelmann, C, Geschichte der arabischen Litteratur. Bd. I. Weimar 1897/98. [Vorhanden Bd. II.] [De 12917
- Grundriss der indo-arischen Philologie, Band I, Heft 1. 3b. 6.
   10. 11; Band II, Heft 1b. 3b. 8; Band III, Heft 1a. 2. 4. 8. 9. 10.
- Grundriss der iranischen Philologie... herausg v. Wilh. Geiger und Ernst Kuhn. Bd. I, Abt. 1, Liefer. 3 [S. 249-332 mit Tit, Vorwort und Index zu I, 1]; Bd I, Abt. 2, Liefer. 2-4 [S. 201-535 mit Tit u. Ind. zu I, 2]; Bd. II, Lief 4, S. 481-550 und S. 605-640 [Ec 60. 40.
- 6. Ibn-al-Athiri chronicon . . . edidit Car. Joh. Tornberg. Vol. X. [De 6002.
- Journal Asiatique. 1822—1827. Nouveau Journal Asiatique [= Journ. As. Série II] 1828 Avril, Mai, Juillet—Novembre, 1829 Janv., Juill., Sept., Nov.; 1830 Janv., Avr., Mai, Sept.; 1831 Mars—Déc; 1832. 1833 ganz; 1834 ganz, m. Ausnahme von Avril; 1835 ganz mit Ausnahme von Mars und Avril. Journ. As. Série III [14 Voll., zu Vol. III 1 Atlas in 2º. 1836—42] fehlt uns ganz. Série IV, Tome I—VI und XVII/XVIII.
- 8. Journal of the American Oriental Society. Vol. XVI, No. 2.
  [Bb 720.

Verz. von der Bibliothek der D. M. G. fehlenden Banden u. s. w. XLIII

- Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland. Vol. 10. 11. 14 19. 20, Part 3. 4 — New Series, Vol X, Part 3 (und event. 4). — Index to the publications of the Royal As. Soc. during the years 1827—88.
- Köniq, Eduard, Historisch-kritisches Lehrgebaude der hebraischen Sprache
   2. Halfte, 1. Theil: Abschluss der speciellen Formenlehre und generelle Formenlehre. Leipzig 1895. [Die Bibl. besitzt I und II, 2.]

Dh 676.

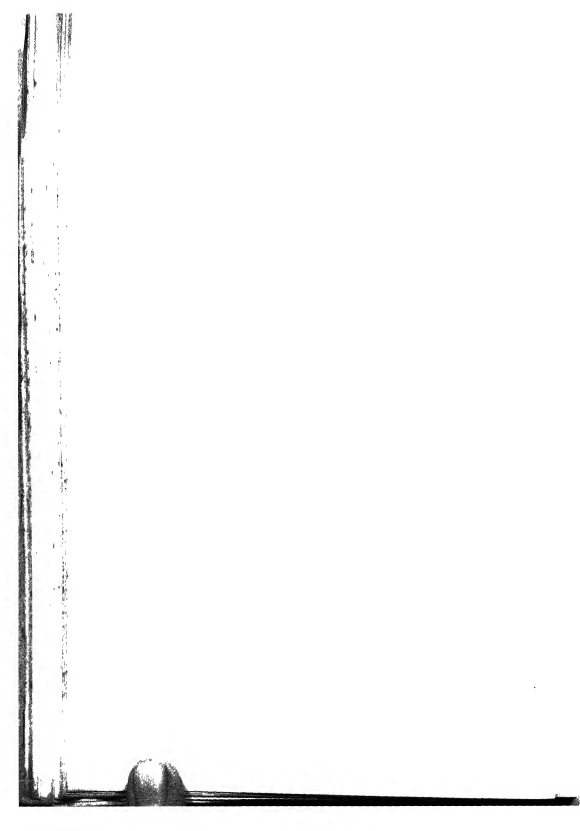
- 11. Nachtigal, Gustav, Saharâ und Sûdân. Bd. I.
- Ob 872.
- Transactions of the Royal Asiatic Society. Vol. I—III. 1827.
   1830 and 1835. [Gehort zu Bb 750.
- Zeitschrift fur Assyriologie und verwandte Gebiete . . . herausg. von Carl Bezold. Band IX-XI und XIV-XVII. [Db 251.
- 14. Cordier, Henri, A Catalogue of the library of the North-China-Branch of the R. Asiatic Society. Shangai 1872. [War 1886 verliehen und ist nicht in die Bibliothek zuruckgelangt] [Alte Nummer 3451
- Cust, Rob., Memorandum of the vernacular languages of India [from the Annual Report of the London Philological Society]. 1875. 8°. [Wie Nr. 14.]
   [Alte Nr 3612
- 16. Didas calia apostolorum Syriace. [Edidit P de Lagarde.] Lipsiae 1854 [Ist an Prof. Socin verliehen gewesen, war aber nach dessen Tode in seinem Nachlasse nicht aufzufinden] [Dc 1857.

Mitglieder, welche über den Verbleib von Nr. 14—16 etwas wissen, werden um gefällige Mitteilung gebeten.

Sehr erwunscht wäre der Bibliothek die vollständige Zuwendung der neuerscheinenden

orientalistischen Dissertationen und Programme

der deutschen Universitäten.



#### Personalnachrichten.

Als ordentliche Mitglieder sind der D.M.G. für 1903 beigetreten

1344 Herr Peter Rheden, Professor am Collegium Vincentinum in Brixen (Tirol),

1345 "Traugott Mann, stud. phil. in Berlin N., Johannisstr 7 und

1346 "Gotthold Weil, in Berlin, Bruckenstrasse 10.

Semen Austritt erklarte Hen Professor Bruno Meissner, Berlin.

Durch den Tod verlor die Gesellschaft: Herrn Dr. Ehni, † 19. Juli ds.

## Allgemeine Versammlung der D. M. G. am 8. Okt. 1903 zu Halle a. S.

Die diesjährige Allgemeine Versammlung findet zu Halle a. S. statt, im Anschluss an die vom 6—9. Oktober tagende 47. Versammlung Deutscher Philologen und Schulmanner.

Als Obmanner haben die vorbereitenden Geschafte fur die orientalistische Sektion der Philologenversammlung übernommen: Herr Professor Dr. Praetorius in Halle und Herr Direktor Dr. Halfmann in Eisleben.

Folgende Vortrage sind bisher für diese Sektion angemeldet worden:

Herr Prof. Rothstein. a) Über Strophik in der hebraischen Poesie. b) Charakteristische Mittel rhythmischer Schonheit und Kraft im hebraischen Verse;

Herr Prof. Sievers, Zur Form- und Quellengeschichte der Genesis:

Herr Dr. Hertel, Das Tantrākhyāyika, eine kaschmirische Recension des Pañcatantra;

Herr Prof. A. Fischer, Zur Entstehung der Orthographie des Schriftarabischen.

Die geschäftliche Sitzung der D. M. G. haben wir auf Donnerstag den 8. Oktober früh  $8\frac{1}{12}$  Uhr angesetzt. Sie wird voraussichtlich in einem Auditorium der Universität stattfinden.

Halle und Leipzig, im September 1903.

Der geschäftsführende Vorstand.

#### Verzeichnis der vom 1. Juni bis 31. Juli 1903 für die Bibliothek der D. M. G. eingegangenen Schriften u. s. w.

#### I. Fortsetzungen.

- Zu Ae 5. 40. Abhandlungen, Philosophische und historische, der Koniglichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin Aus dem Jahre 1902. Berlin 1902.
- Zu Ae 30. Nachrichten von der Konigl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen Philologisch-historische Klasse. 1903 Heft 4. Geschattliche Mittheilungen 1903 Heft 1 Gottingen 1903.
- Zu Ac 45. Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e filologiche. Serie quinta. Vol. XII. Fasc. 10-20. 30-40. Roma 1903.
- Zu Ae 165. 40. Sitzungsberichte der Königlich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin 1—XXIV. Beilin 1903
- 5 Zu Af 160. 8º Transactions and Proceedings of the American Philological Association. 1902. Volume XXXIII — Boston, Mass.
- Zu Ah 5. Analecta Bollandiana Tomus XXII. Fasc III. Biuxellis 1903. Dabei Index in tomos I—XX, fol 1 (p 1—16).
- Zu Ah 5 b Chevalier, Ulysse, Repertorium hymnologicum Supplementum, folium 36 (p. 561-576)
- Zu Bb 10. Bibliographie, Orientalische, . . . bearbeitet und herausgegeben von Lucian Scherman. XVI. Jahrgang Erstes Heft. Berlin 1903.
- Zu Bb 606. Bessarione. Pubblicazione periodica di studi orientali. Serie II. Vol. IV. Fasc. 72. Anno VII. Roma 1903.
- Zu Bb 670. Giornale della Società Asiatica Italiana. Volume 16, Parte Prima. 1903. Roma-Firenze-Torino 1903.
- Zu Bb 750. Journal, The, of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland April, July 1903 London.
- Zu Bb 790 Journal Asiatique . . . Dixième Série. Tome I. No. 2. 1903. Paris.
- Zu Bb 818. al-Machriq. Revue catholique orientale bimensuelle. Sciences-Lettres-Arts. Bairūt. — VI 1903. No 11 12, 13, 14.
- 14 Zu Bb 901. Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde, uitgegeven door het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen. Deel XLVI. Aflevering 2 en 3. Batavia | 's Hage 1903.
- 15 Zu Bb 901 d. Notulen van de Algemeene en Directievergaderingen van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen. Deel XL 1902. Aflevering 4. Batavia | 's-Gravenhage 1903.

#### XLVIII Verz, der für die Bibliothek der D.M.G. eingeg. Schriften u.s.w.

- 16. Zu Bb 905. 4º. T'oung-pao Archives pour servir à l'étude de l'histoire, des langues, de la géographie et de l'ethnographie de l'Asie Orientale Rédigées par Gustave Schlegel et Henri Cordier. Série II. Vol IV. No. 2. Mai 1903. Leide 1903.
- Zu Bb 930 Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Siebenundfunfzigster Band. II. Heft Leipzig 1903.
- 18 Zu Bb 1180 a. 4º Annales du Musée Guimet Bibliothèque d'Études. Tome XIV = Moret, Alexandre, Le rituel du culte divin journalier en Égypte. D'après les Papyrus de Berlin et les textes du Temple de Séti Iei à Abydos. Paris 1902
- 19. Zu Bb 1200, p, 26. Abu'l-Fadl 'Allāmī. The Akbarnāma of Abul-Fazl translated from the Persian by H. Beveridge, Vol. I, Fasc. VII. Calcutta 1902. [= Bibliotheca Indica. New Series, No. 1027.]
- 20. Zu Bb 1200, p, 52. [Ġulūm Ḥusam Zardpūrī Salīm.] The Riyāzu-s-salātīn A History of Bengal . Translated . . . by Maulavi Abdus Salam. Fasciculus II. Calcutta 1902. [= Bibl. Ind. New Series, No. 1019.]
- 21. Zu Bb 1200, s. 45. Ápastamba, The Śrauta Sútia of, belonging to the Black Yajur Veda, edited by Richard *Garbe* Vol. III. Fasciculus XVII Calcutta 1903. = Bibliotheca Indica. New Series, No. 1030
- Zu Bb 1200, s, 172. Gadādhara Rājaguru, Gadādhara Paddhatau Kālasāta edited by Sadāgura Migra of Purī. Vol. I, Fasciculus IV V. Calcutta 1902. 1903 [= Bibliotheca Indica. New Series, No 1026, 1033]
- Zu Bb 1200, s, 230 Govendānanda Kavekankanācārya, Varṣakrıyā-kaumudī. Edited by Paṇdıta Kamalakrsṇa Smrtibhūsana. Fasciculus VI. Calcutta 1902. [= Bibhotheca Indica Now Series, No 1021]
- 24. Zu Bb 1200, s, 295 Jīmūtavūhana, Kālavivekah. The Kāla-Viveka edited by Mudhusūdana Smrtiratna. Fasciculus V. Calcutta 1903 [== Bibliotheca Indica New Series, No. 1032]
- 25. Zu Bb 1200, s, 394 [Kumārila,] Clokavārtika tianslated from the Original Sanskiit with Extracts from the Commentaries of Sucarīta Miçra (the Kāçikā) and Parthasārathi Miçra (the Nyāyaratnākara) by Gangānātha Jhā. Fasciculus III. Calcutta 1902. [= Bibliotheca Indica, New Series, No. 1017]
- 26. Zu Bb 1200, s, 470. 40 Malik Muhammad Jaisī, The Padumāwati. Edited, with a Commentary, Translation, and Critical Notes, by G. A. Grierson and Sudhākara Divēdi. Fasciculus IV. Calcutta 1902. [== Bibliotheca Indica New Series, No. 1024.]
- Zu Bb 1200, s, 505. Nāgešabhatṭa, Mahābhāsyapıadīpoddyota by Nāgeça Bhatta. Edited by Paṇdit Bahuvallabha ('āstrī. Vol II, Fasciculus V—VII. Calcutta 1902. 1903. [= Bibliotheca Indica. New Series, No. 1018. 1022. 1029]
- Zu Bb 1200, s. 610. Pingula. Prākrita-Paingalam. Edited by Chandra Mohana Ghosha. Fasciculus VII. Calcutta 1902 [= Bibliotheca Indica. New Series, No. 1015.]
- 29. Zu Bb 1200, s, 700. Satapathabrāhmanam. The Catapatha Brāhmana of the White Yajurveda, with the Commentary of Sayuna Acarya. Edited by Pamilt Satyavi ata Samarrana Vol I, Fasciculus VI Calcutta 1902. [— Bibliotheca Indica New Series, No. 1016.]
- 30. Zu Bb 1200, s, 705 [war 710] Śatasāhasrikā prajñāpāramitā A Theological and Philosophical Discourse of Buddha with his Disciples . . . Edited by Pratāpacandra Ghoṣa Part I. Fas. 4. Calcutta 1902. [== Bibl. Ind. New Series, No 1025]

- 31. Zu Bb 1200, s, 720. Siddharsi, Upamitibhavaprapañcā kathā. The Upamitibhavaprapañcā Kathā of Siddharshi Originally edited by the late Peter Son and continued by Hermann Jacobi Fasciculus V. Calcutta 1902. [== Bibliotheca Indica New Series, No. 1023]
- 32. Zu Bb 1200, s, 950. Vidyākara Vājapeyī, Nityācūra Paddhatih Edited by Pandita Vinoda Vihūrī Bhattūcāriyya Fasciculus VI. VII Calcutta 1902. 1903. [= Bibliotheca Indica. New Series, No. 1020. 1035]
- Zu Bb 1242. Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft. 1903.
   Jahrgang 8 Berlin.
- 34. Zu Bb 1280. 40. Rāja-Çekhara's Karpūra-Mañjarī A Drama by the Indian Poet Rājaçekhara (about 900 a.D.). Critically edited in the original Prākrit, with a Glossarial Index, and an Essay on the Life and Writings of the Poet by Sten Konow and translated into English with Notes by Charles Rockwell Lanman. Cambridge, Mass., 1901. = Harvard Orient. Series Vol. 4. (Von President and Fellows of Harvard College.)
- 35 Zu Ca 9. Sphinx, Revue cutique embrassant le domaine entier de l'égyptologie publiée . . . par Karl Piehl. Vol. VI. Fasc. IV Vol. VII. Fasc I Upsala.
- 36 Zu Eb 10. 20. Assam Library. Catalogue of Books and Pamphlets for the quarter ending the 31st March 1903.
- 27 Zu Eb 195. List of Sanskrit, Jama and Hindi Manuscripts deposited in the Sanskrit College, Benares, during 1897, 1898, 1899, 1900 and 1901. Allahabad 1902 (Vom Government Press Office)
- 38. Zu Eb 295. 20. Catalogue of Books registered in the Punjab under Act XXV of 1867 during the quarter ending the 31st March 1903 (Lahore 1903.)
- Zu Eb 485. 2°. Memorandum of Books registered in the Hyderabad Assigned Districts during the quarter ending 31st March 1903. Akola 1903.
- 40. Zu Ed 1237. 40. Ararat. 1903. 5. 6. Wałarsapat.
- 41. Zu Ed 1365. 40. Handes amsoreay. 1903 6. 7. Wienna.
- Zu Fa 61. 4º Memoires de la Société Finno-Ougrienne. XXI. (Wichmann, Yrjo, Die tschuwassischen Lehnworter in den permischen Sprachen.) Helsingfors 1903.
- 43 Zu Fg 100. Transactions of the Asiatic Society of Japan Vol XXX Part III. December 1902. Tokyo
- 44. Zu Ha 200. Revue de l'histoire des religions. Tome XLV. No 2 Tome XLVI. No 1. 2. Paris 1902
- 45. Zu Ia 125 Revue Biblique Internationale publiée par l'École pratique d'études bibliques Douzième Année. No 3. 1903. Paris.
- 46. Zu Ia 128 Rivista Cristiana, La Comitato Direttivo Emiho Comba — Enrico Bosco — Giovanni Luzze. Nuova Serie. Anno Quinto. Febbraio —Maggio 1903 Firenze 1903
- Zu Ia 140. Zeitschrift des Deutschen Palaestma-Vereins Band XXVI.
   Heft 1 u 2. 3 Leipzig 1903
- Zu Ia 173. 4°. Encyclopædia Biblica. A Critical Dictionary . . . edited by T. K. Cheyne and J. Sutherland Black. Volume IV. Q to Z. London 1903.
- Zu Ie 2290. Proceeding of the Society of Biblical Archaeology. Vol. XXV. Part 6. [London] 1903.
- Zu Mb 135. 4°. Monatsblatt der numsmatischen Gesellschaft in Wien. Nr. 239. 240. Bd. VI. Nr. 6. 7 Juni, Juli 1903.

- L Verz. der für die Bibliothek der D. M. G. eingeg. Schriften u. s. w.
- Zu Mb 1266 Wroth, Warwick, Catalogue of the Coins of Parthia . .
   London 1903 (A Catalogue of the Greek Coins in the British Museum.)
   (Von den Trustees of the British Museum.)
- Zu Na 325. Revue archéologique. Quatrième Série. Tome I. Mai-Juin 1903 Paris 1903.
- 53. Zu Nf 452. 4°. Epigraphia Indica and Record of the Archæological Survey of India Edited by E. Hultzsch. Calcutta. Vol. VI Part VIII. 1903 Vol. VII Part VI. VII. April, July 1903. Calcutta
- 54. Zu Oa 43. Отчетъ Императорскаго Русскаго Географическаго Общества за 1902 годъ Часть I. II С-Петербургъ. 1903.
- 55. Zu Оа 48. 80 Записки Императорскаго Русскаго Географическаго Общества. По отдёленю Этнографии. Т. ХХVII Смоленскій этнографическій сборникъ. Составиль В. Н. Добровольскій. Часть IV. Москва 1903.
- Zu Oa 151. Journal, The Geographical Vol. XXI. No. 6. Vol. XXII.
   No. 1. London.
- 57. Zu Oa 256. 40 Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin. 1903. No. 5. 6. Berlin.
- 58. Zu Ob 2845. 40. Encyclopædie van Nederlandsch-Indic . samengesteld door P A. van der Lith en Joh. F. Snelleman Afl. 32 33 's-Gravenhage—Leiden
- Zu P 150. 4°. Journal, The, of the College of Science, Imperial University of Tökyö, Japan. Vol XVI, Article 15; Vol. XVIII, Article 1 2; Vol. XIX, Article 1.5 Tökyö, Japan 1903.

#### II Andere Werke.

- 11609 Ibn al-Qifti's Ta'rīḥ al-lukamū'. Auf Giund der Vorarbeiten Aug.
  Müller's herausgegeben von Julius Lippert. Leipzig 1903. (Vom
  Herausgebei.)

  De 9769. 40.
- 11610. Teyler's Theologisch Tijdschrift . . . Eerste Jaargang. Aflevering 1. 2. 3. Haarlem 1903.
- 11611. The Princeton Theological Review Vol I. No. 1. 2. January, April 1903 Philadelphia. Ia 123 40.
- 11612. Revue de l'Orient Chrétien. Recueil (Année 1: Supplément) trimestriel. 1re Année 1896; 4e-7e Année 1899-1902; 1903 No 1. Paris.
- 11613. Prajūākaramati's Commentary to the Bodhicaryāvatāra of Çāntīdeva.
  Edited with Indices by Louis de la Vallée Poussin. Fasciculus I II.
  Calcutta 1901. 1903. [= Bibl. Ind., New Series, No 983. 1031.]
  Bb 1200, s, 698.
- 11614. Dāna Kriyā Kaumudī by Govindānanda Kuvikankanācūryya. Edited by Pandita Kamalakrsna Smrtibhūsana. Fasciculus I. Calcutta 1902. [= Bibl. Ind., New Series, No 1028.] Bb 1200, s, 228.
- 11615. Bendall, Cecil, Catalogue of the Sanskrit Manuscripts in the British Museum London 1902. (Von den Trustees des Britischen Museums) Eb 45. 4°.
- 11616. Schrader, F. Otto, Über den Stand der indischen Philosophie zur Zeit Mahävīras und Buddhas. Strassburg 1902. (Von Herrn Dr. Richard Schmidt.)
  L 570.

- 11617. Zeitschrift für armenische Philologie. [Band I:] Untei Mitwikung von Abgar Joannissiany herausgegeben von Franz Nikolaus Finck, Esnik Gjundschezum und Agop Manandum. [Von II, 1 ab] Herausgegeben von Agop Manandum, Franz Nikolaus Finck und Esnik Gjandschezum. Band 1, Band 2, Heft 1. 2 Marburg (Hessen) 1903.
- 11618. Meinhold, J., Jesaja und seine Zeit dargestellt. Freiburg i. B. 1898 Ic 738
- 11619. Dingelstedt, Victor, The Mussulman subjects of Russia. (A. aus: The Scottish Geographical Magazine for January 1 0) Hb 709.
- 11620. Alt-osmanische Sprachstudien Mit einem azerbaizanischen Texte als Appendix. Von Hermann Vambér y. Leiden 1901. Fa 3021.
- 11621. Letchniajee, Lingum, An Introduction to the Giammai of the Kui or Kandh Language. Second Edition. Revised and Corrected. Calcutta 1902. Fe 260
- 11622. Thopdschian, H., Armenien vor und wahrend der Araberzeit (A. aus: Zeitschi f aimen. Philologie Bd. II, Heft 1) (Vom Verf.) Ed 135.
- 11623. Horn, Paul, Die Kiankenpflege im alten Peisien (SA aus Zeitschr. i Krankenpflege . . . Bd XXV, 1903. No 5) (Vom Verf.) P 133.
- 11624. Exegesis Psalmorum, impilinis Messianicorum, apud Syros Nestorianos e Codice adhuc inedito illustrata auctore Bernhaido Vandenhoff. Rheine 1899. (Vom Verf.) De 2027.
- 11625. Singer, Wilhelm, Das Buch der Jubilaen oder die Leptogenesis. Eister Theil· Tendenz und Ursprung Zugleich ein Beitiag zur Religionsgeschichte. Stuhlweissenburg (Ungain) 1898. Ic 2170.
- 11626. Hara, Shinkichi, Die Meister der Japanischen Schweitzierathen . . . Eingeleitet von Justus Brinckmann Beiheft zum Jahrbuch der Hamburgischen Wissenschaftlichen Anstalten. XX Hamburg 1902. XLIV, 233 S. (Durch die Gute des Herrn Museumsdirektors Justus Brinckmann.)

  Qb 695. 40.
- 11627. [Titel genau wie 11626, doch nur S. I-XLIV.] Qb 695a. 40.
- 11628. Grundriss der Indo-Arischen Philologie und Altertumskunde... Herausgegeben von G. Buhler. I. Band, Heft 3 B. Die indischen Worterbucher (Kośa). Von Theodor Zachariae. Strassburg 1897. (Vom Verf)

  Eb 3. 40
- 11629. al-Buḥūrī Abū 'Abd Allāh Muhammad b Ismā'īl, Kitāb al-adab almufiad. o. O 1309. (Von Herrn Di. F. Kern.) De 4048. 40.
- 11630. Almad b. Šuʻaib an-Nasā'ī, Kitūb haṣā'iş amīr al-mu'minīn 'Alī b.
  Abī Tālib Kairo 1308. (Von dems.) De 3106.
- 11631. Muhammad b. Idrīs uš-Šūfi<sup>27</sup>, Kıtābu 'l-fiqh al-akbar fi 't-tauhīd Kano o. J (Von dems) De 8867.
- 11632. Šarb-zūdah 'Abd ar-Ralūm b. 'Alī, Kıtābu nazm al-farā'id wa-ǧam' al-fawā'id fī bajān al-masā'il allatī waqa' fīhā al-ihtilāf baina al-Mātu-rīdīja wa-'l-Aš'arīja fi 'l-'aqā'id ma' dikr adillat al-farīqain. Kano 1317 (Von dems)

  De 10195.
- 11633. at-Tabarī Abū Ġuʻfar. Kitāb ihtilāf al-fuqahā' . . . tubiʻa ʻalā nafaqat musahhihih Frīderīk Kern. Kairo 1320/1902. (Vom Herausgeber Dr. F. Kern.)

  De 10782
- 11634. Haupt, Paul, Isaiah's Parable of the Vineyard (A. aus. Amer Journ of Sem. Lang. and Lit Vol. XIX, No. 4, July 1903.) (Vom Verf.) Ic 709.

- 11635. Haupt, Paul, The Poetic Form of The First Psalm. (A aus: Amer. Journ. of Sem Lang. a. Lit. Vol. XIX, No. 3, April 1903.) (Vom Verf.)
- 11636. Sadée, Leopoldus, De Boeotiae titulorum dialecto. (Diss) Halis Sax. 1903 (Von Heirn Dr. R. Schmidt) Eg 138.
- 11637. Franke, O., Die Rechtsverhaltnisse am Grundeigentum in China Leipzig
  1903. (Vom Verf) K 783
- 11638. (Anantabhatta.) Vidhānapārijātah. The Vidhāna-Pārijāta. Edited by Paṇdita Tāiāprasanna Vidyāratna. Vol. I. Fasciculus I Calcutta 1903. [= Bibl Ind, N. S, No 1034.] Bb 1200, s, 33.
- 11639. Jehūdā b. Bul'ām, Abū Zakarījā' Jahjā. Arabischer Commentar zum Buche Josua von Abû Zakarjâ Jahjâ (R. Jehûda) ibn Bal'âm Zum ersten Male herausgegeben von Samuel Poznański. Frankfurt a. M. 1903. Auch hebr. Titel. (Vom Herausgeber.)
- 11640 Johns Hopkins University Circulars. Vol. XXII. No. 163. Baltimore, June 1903. (Von Herrn Professor Dr. Paul Haupt) Af 40. 40.
- 11641. Brockelmann, C., Die Femininendung t im Semitischen. Gelesen in der Sitzung der orientalisch-sprachwissenschaftlichen Sektion der Schlesischen Gesellschaft vom 26. Februar 1903. o. O. u J. (Vom Veit) Da 358
- 11642. Heider, August. Die aethiopische Bibelubersetzung . . . 1. Heft Bibelkritische Abhandlung Die Prophetie des Jeremia an Pashur Mit deutscher Übersetzung. Leipzig 1902. (Vom Veif) 1d 1612.
- 11643. Heider, August, Die aethiopische Bibelubersetzung (Diss) Halle a. S.
  1902. (Vom Veit.) Id 1612 a.
- 11644. Comedia de los reyes escrita en mexicano á principios del siglo XVII (por Agustín de la Fuente). La tradujo al castellano Francisco del Paso y Troncoso... Florencia 1902 == Biblioteca Náuatl Vol I -- El Teatro (Cuaderno 30). (Von Dr. G Kampffmeyer) Fh 555.
- 11645. [Pīvī Re'īs.] (Herzog, R.) Ein turkisches Werk über das Ägaische Meer aus dem Jahie 1520 (A. aus: Mitteil. d Kais. Deutsch. Archaolog. Inst. in Athen Bd. XXVII, 1902, 4.) (Von Herrn Prof. C. F. Seybold.) Fa 2963.

#### Die folgenden Bücher

#### sind zur Ergänzung der Bibliothek erwünscht.

Mitglieder, welche der Bibliothek Fohlendes besitzen und entbehren konnen, wurden durch Zuwendungen (wenn auch nur einzelner Teile) der Bibliothek einen Dienst erweisen.

- Abulfedae Annales Muslemici Arabice et Latine. Opera . . . Io Iacobi Reiskii . . . Tom, II—V. Hafniae (1789?)—1794. [De 2722. 40.
- 18. Archiv für österreichische Geschichte. Bd. 30. [Nh 170.
- Beiträge zur Assyriologie... herausgegeben von Friedrich Delitzsch und Paul Haupt. Band IV Heft 2 und Folgendes. [Vorhanden Bd. I—III und IV p. 1—201.]

20 Bessarione Fasc. 1-36.

- [Bb 606.
- Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indie.
   Nieuwe Volgreeks, Deel IX (= 1865). [Bb 608.
- Gibb, E. J. W., A History of Ottoman Poetry Vol I [Vorhanden Vol. II 1902.]
- 23 Harvard Oriental Series, Vol. II = Vijnānabhikşu, The Sāmkhya-Pravacana-Bhāṣya, or Commentary on the Exposition of the Samkhya Philosophy. Edited by R Garbe. Cambridge, Mass., 1895. [Bb 1280. 40.
- 24. Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain & Ireland Vol. XI. XIX. XX, p. 269 ff. (1863?) New Series Vol X, p. 305 ff. (1878?) [Bb 750.
- 25 Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society. Bombay. Vol. VI; Vol. VIII, p. 1-64. [Bb 755.
- 26. Journal of the [North-] China Branch of the Royal Asiatic Society. Vol. VI, Vol. XX, p. 115-192; Vol XXVII. XXIX. [Bb 765]
- 27 Quellen der altindischen Lexikographie. I. Hemacandra, Anekārthasaṃgiaha, Wien 1893. III. Mankhakośa, Wien. IV. Dhātupātha, Wien. [Wir besitzen II = Eb 2090. 40]
- 28. Researches, Asiatic, or, Transactions of the Society instituted in Bengal, for Inquiring into the History . . . of Asia Vol. I—III. VI—XXI [Wir besitzen Vol. IV V in einem Londoner Abdruck 1798, 1799.] Bb 856.
- 29. Revue de l'Oilent Chrétien. Année II und III 1897. 1898 [Ia 126.
- Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft. Herausgegeben von Bernhard Stade. Jahrgang 5 ff. 1885 ff. [Ia 145.

Sehr erwünscht ist der Bibliothek die vollständige Zuwendung der neuerscheinenden

orientalistischen Dissertationen, Programme u. s. w.

der Universitäten.



## Protokollarischer Bericht über die am 8. Oktober 1903 zu Halle a/S. abgehaltene Allgemeine Versammlung der D. M. G. <sup>1</sup>)

Die Sitzung beginnt 8<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Uhr in einem Horsaal der Universität. Zum Vorsitzenden wird dei Schiiftfuhrer der Gesellschaft, Prot Praetorius, gewahlt, zum stellvertretenden Voisitzenden Geh Hofrat Prof. Windisch, zu Schnittfuhrern die Heiren Dr. R. Schmidt und Dr G. Rothstein

Zunachst kommt, als wichtigster Punkt der Tagesordnung, zur Beratung und Beschlussfassung der "Antrag des geschaftsfuhrenden Vorstandes aut Revision der Satzungen in Anpassung an die bez. Bestimmungen des Burgerl. Gesetz-Buches, und auf Eintragung der D. M. G. in das Vereinsregister, nach voraufgegangener Bestatigung bez Neuwahl des Gesamtvorstandes durch die Allgemeine Versammlung".

Der Gesamtvorstand, bestehend aus den Herren Windisch, Praetorius, Fischer, Kampffmeyer, Kautzsch, Zimmern, Noldeke, Pischel, Kuhn, Erman und Reinisch, wird durch Acclamation neu gewahlt. Bei der Beratung des Entwurfs der neuen Satzungen werden folgende Anderungen vorgeschlagen, bei III, Absatz 4 zu schreiben $\cdot$  "... Beitrag von 15 M Dafur wild . . . geliefert" und hinter der ersten Parenthese einzuschalten: "Auch sieht ihnen die Benutzung dei in der Bibliothek der Gesellschaft vereinigten wissenschaftlichen Sammlungen unter gewissen dafur festgesetzten und regelmassig den Mitgliedern bekannt zu gebenden Bestimmungen zu" (Antrag Fischer), desgleichen bei VI, Absatz 1 hinter "ihren Wohnsitz" "moglichst" einzuschalten (Antrag Fischer), dem zweiten Satze von IX, Unterabsatz die Fassung zu geben "Alljahrlich vor der Allgemeinen Versammlung wird das Hauptkassenbuch mit den Belegen einem von den Geschaftsführein bestellten Monenten zu Prufung vorgelegt" (Antrag Fischer), und dem zweiten Satze von X, Absatz 1 die Fassung: "Von den Artikeln werden 10 Sonderabzuge umsonst geliefert" (Antrag Meyer) . . . . "bei besonderer (d. h. stets doppelter) Seitenzahlung 0,15 M" (Antrag Fischer); und schliesslich am Anfang von X, Absatz 2 die Worte zu streichen, "in dieselbe nicht passende" (Antrag Meyeri. Diese Abanderungsvorschlage werden genehmigt und ebenso darauf der ganze Entwurt. Desgleichen wird ein Antrag Strack angenommen. "den geschattsfuhrenden Vorstand zu eimachtigen, an den nun genehmigten Satzungen die Anderungen vorzunehmen, die seitens des Gerichts behuß Bewilligung der En-

<sup>1)</sup> Das Verzeichnis der Anwesenden s. in Beilage A.

tragung in das Vereinsregister verlangt werden" Genehmigt wird ferner das zur Eintragung der Gesellschaft in das Vereinsregister erforderliche Protokoll uber die gefassten Beschlusse, nachdem es dem zu diesem Zwecke heibeigerufenen Halleschen Rechtsanwalt Di Keil zur Prufung unterbreitet worden.<sup>1</sup>)

Es folgt die Verlesung der Jahresberichte des geschaftsfuhrenden Vorstands Prof. Praetorius tragt den Bericht des Schriftfuhrers<sup>2</sup>) vor. Im Anschluss daran teilt Prof. Kautzsch einen Brief Noldeke's mit, der die Unterstutzung von Becker's geplanter Ausgabe der Ansäb alasraf warm empfiehlt.

Darauf tragt Prof. Fischer den Kassenbericht<sup>3</sup>) vor, gestutzt auf die von der Firma F. A. Brockhaus gelieferten Unterlagen. Der Bericht schliesst mit den Worten: "Die Einnahmen überschreiten also die Ausgaben um M. 440,83. Damit haben wir zum ersten Mal wieder ein Plus in unserer Kasse, so dass unsere Finanzverhaltnisse als saniert gelten konnen Freilich berechtigt uns das vorderhand in keiner Weise zu grosseren Ausgaben. Die Gesellschaft wird vielmehr noch eine Zeit lang strenge Sparsamkeit üben mussen, um so allmahlich wieder in das Fahrwasser sicherer Finanzen zu gelangen".

Es folgt der Redactionsbericht von Prof. Fischer.<sup>4</sup>) Prof. J. W. Rothstein knupft daran den mit lebhaftem Beifall angenommenen Antrag, dem bisherigen Redacteur, Geh. Hofrat Prof. Windisch, den Dank der Allgemeinen Versammlung und der Gesellschaft überhaupt für seine langjahrige aufopfernde Thatigkeit auszusprechen.

Zu Kassenrevisoren werden die Herren Prof. Vollers und Prof. Stiack bestellt.

Die Subvention der Zeitschrift fur Agyptische Sprache und Altertumskunde wird auf den Antrag von Prof. Steindorff auf drei weitere Jahre verlangert.

Den Beschluss macht der Bibliotheksbericht von Dr. Kampfimeyer<sup>5</sup>) Dr. Kampfimeyer verbindet damit folgenden Antrag·"Die Allgemeine Versammlung setzt einen Ausschuss ein, der eine neue Bibliotheksordnung auszuarbeiten hat. Diese Ordnung ist der nachsten Allgemeinen Versammlung zur Beschlussfassung vorzulegen. Der Ausschuss soll gebildet werden aus den Herren Prof. Pischel, Prof. Jacob, Prof. Vollers, Prof. Zachariae, Bibliotheksduektor Prof. Pietschmann, Oberbibliothekar Dr Flemming und Dr. Kampffmeyer." Der Antrag wird nach kurzer Debatte angenommen, dabei wird festgesetzt, dass der Entwurf der neuen Ordnung den Mitgliedern der Gesellschaft schon vor der nachsten Allgemeinen Versammlung zur Kenntnisnahme und Prufung unterbreitet werden soll.

Als Ort der nachsten Allgemeinen Versammlung wird Leipzig gewahlt. Darauf wird die Sitzung vertagt,

Wiedereroffnung der Sitzung Nachmittag 3 Uhr 45 Min. Dem Kassierer wird auf Antrag der beiden Revisoren Decharge erteilt.

<sup>1)</sup> Siehe die Mitteilung S. LXII.

<sup>2)</sup> Sieho Berlage B.

<sup>4)</sup> Siehe Beilage C.

<sup>3)</sup> Siehe Beilage D.

<sup>5)</sup> Siehe Beilage E.

#### Beilage A.

Liste der Teilnehmer an der Allgemeinen Versammlung der D. M. G. am 8. Oktober 1903 in Halle a/S 1)

- 1 H. Zimmern, Leipzig
- 2. Georg Steindorff, Leipzig.
- 3. A Fischer, Leipzig.
- 4. E. Windisch, Leipzig.
- 5. K Vollers, Jena
- 6 F. Kern, Beilin.
- 7 G. Kampffmeyer, Halle a/S.
- 8. Hermann L Strack, Berlin.
- 10. B Baentsch, Jena.
- 11. F. E. Peiser, Konigsberg i/Pr.
- 12. B Liebich, Breslau

- 13. J W Rothstein, Halle a/S.
- 14 E Kautzsch, Halle a/S
- 15. C Steuernagel, Halle a/S.
- 16 Dr Kramer, Gerichsham.
- 17. Joh. Hertel, Dobeln.
- 18. Gustav Rothstein, Friedenau-Beilin
- 19. R. Schmidt, Halle a/S.
- ≠20. R. Cordel, Berlin.
- 21 F Praetorius, Halle a/S
- 22. E Meyer, Berlin.

#### Beilage B.

Bericht des Schriftführers für 1902/1903.

Seit dem vorjahrigen Bericht (Bd 56, S. LIII.) sind der Gesellschaft 15 ordentliche Mitglieder beigetreten (Nr. 1333-1346, dazu noch Herr I)r. Alfred Jahn in Brunn), samtlich für 1902 oder 1903 Dazu kommen noch 2 Institute, die in die Stelle ordentlicher Mitglieder eintraten. - Ausgetreten sind die Herren Benzinger, Hirt, Meissner, Peters. Geloscht wurden die Namen von 7 ordentlichen Mitgliedern.

Durch den Tod verlor die Gesellschaft ihr Ehrenmitglied, Herrn Cowell, und die ordentlichen Mitglieder Freiherrn von Biedermann, Dieterici, Ehni, Garabed Effendi Caracache, Stratton, van Vloten.

Die Gesellschaft trat in das Jahr 1903 ein mit 414 ordentlichen Mitgliedern und 37 Instituten in der Stelle von ordentlichen Mitgliedern, zusammen 451 ordentlichen Mitgliedern (10 mehr als im Vorjahre).

In Schriftaustausch trat die Gesellschaft mit der Revue Biblique in Jenusalem, mit der Revue de l'Orient Chrétien in Fresnes-lès-Rungis (Seine). mit Teyler's Theologisch Tijdschrift in Haarlem und mit der Zeitschrift für Aimemische Philologie in Charlottenburg.

Durch die Beschlusse der vorigen Allgemeinen Versammlung (Bd. 56, S. XLVIII) ist die unterstutzende Thatigkeit der Gesellschaft auf langere Zeit hinaus festgelegt worden. In Ausfuhrung dieser Beschlüsse hat der weitere Vorstand zunachst Herrn Chauvin für jedes kunftige Heft seiner Bibliographie des ouvrages arabes, im ungefahren Umfange der bisherigen Starke, bis auf weiteres eine Unterstutzung von 120 M. zugesagt. Die Unterstutzung der von Heirn Becker geplanten Ausgabe der Ansab al-asraf des Beläduri ist

<sup>1)</sup> Die Teilnehmer, die nicht Mitglieder der D M.G. sind, sind durch einen Stern kenntlich gemacht.

gleichfalls Gegenstand wiederholter eingehender Beratung des weiteren Vorstandes gewesen, doch konnte ein bestimmter und einstimmiger Beschluss bisher nicht gefasst werden. Die Mehrzahl der Vorstandsmitglieder war ungefahr der Ansicht, dass der geschaftsfuhrende Vorstand unter Berucksichtigung der Finanzlage der Gesellschaft die dem Herrn Becker zu gewahrende Unterstutzung festsetzen moge. Und somit wird sich denn dieser nach der Allgemeinen Versammlung hieruber schlussig zu machen haben. — Ausser den laufenden Unterstutzungen an die Oriental. Bibliographie und die Agypt Zeitschrift sind weitere Unterstutzungen nicht gezahlt worden (auch an Herrn Chauvin noch nicht) — Aus alteren Vorstandsbeschlussen liegen jetzt nur noch Verpflichtungen vor zum Drucke von A. Fischer's in Aussicht genommene Ausgabe des Wäqidī auf Kosten der Gesellschaft und zur Unterstutzung von Bronnle's Kitāb al-maksūr wa'l-mamdūd mit 400 M.

Da unser bisheriger Redacteur, Herr Windisch, Mitte Februar 1903 aus Gesundheitsrucksichten auf lange Zeit Leipzig verlassen musste, so übernahm statt seiner Herr A. Fischer die Redaction der Zeitschrift und der Abhandlungen; desgleichen die Kontrolle der Finanzverhaltnisse. — Gelegentlich dieses Wechsels wurde als Ansicht des geschaftsführenden Vorstandes festgestellt, dass die Firma F A. Brockhaus unser Kassierer ist, nicht der Inhaben der Firma.

Vom 56. Bande der Zeitschrift wurden abgegeben 463 Exemplare an Mitglieder der Gesellschaft, 67 Exemplare an gelehrte Gesellschaften und Institute; 137 Exemplare wurden durch den Buchhandel vertrieben. Zusammen 667 Exemplare (12 mehr als im Vorjahre). — Der Gesamtabsatz unserer Veroffentlichungen eigab 3677,19 M. (wovon in Abzug zu bringen 963,95 M Provision der Films F. A Brockhaus)

Das Fleischerstipendium wurde in Hohe von 350 M. am 4. Marz 1903 Herin Pivatdocenten Dr. M. Lidzbarski in Kiel verliehen

F. Praetorius

#### Beilage C.

Reductions bericht für 1902/3.

Heft I des laufenden Jahrgangs der Zeitschrift war Anfang Mai fertig. Hett II konnte noch im Juni und Heft III noch im Soptember verausgabt werden Heft IV ist bereits so weit gefordert, dass es spätestens Ende Dezember in den Handen der Mitglieder sein durfte Und so hoffe ich die Zeitschrift in Zukunft stets punktlich gegen Quartalsschluss vorlegen zu konnen.

Von folgenden grösseren Außatzen der letzten zwei Jahrgange der Zeitschrift habe ich, in Befolgung eines in den letzten Jahren von der Redaction eingeführten und von der Hamburger Allgemeinen Versammlung gutgeheissenen Brauches, auf Kosten der Gesellschaft Sonderabzuge herstellen lassen, um sie zu deren ausschliesslichem Vorteil in den Buchhandel zu bringen:

Inandavardhana's Dhranyāloka. Übersetzt von Heimann Jacobi 159 S. (Separatabdruck aus Bdd. 56 und 57, in 20 Exemplaren) 6 M., tur die Mitglieder der Gesellschaft 4 M.

Studien zu den Dichtungen Abrahams ben Ezra. Von K. Albrecht. 53 S (Sepaiatabdruck aus Bd 57, in 60 Exemplaren.) 1 M 75 Pf, für die Mitglieder der Gesellschaft 1 M. 25 Pf.

Andhra History and Coinage (continued). By Vincent A. Smith. 23 S (Separatabdruck aus Bd. 57, in 20 Exemplaien.) 1 M 50 Pf., fur die Mitglieder der Gesellschaft 1 M.

Von den Abhandlungen ist eine neue Nummer veroffentlicht worden.

XII. Bd. No 1. Uber das rituelle Sātra des Baudhāyana. Von Dr. W Caland 1903. 2 M, fur die Mitglieder der Gesellschaft 1 M. 50 Pf

Eine weitere Arbeit fur die Abhandlungen ist mit von M. Steinschneider in Aussicht gestellt worden, eine Zusammenstellung der europaischen Übersetzungen aus dem Arabischen, sowohl der gedruckten als der handschriftlichen, bis zum Jahre 1550, von ihrem Verfasser auf ungefahr 100 Druckseiten taxiert. Das Manuskript dazu sollte beietts im August ds. bei mit eingehen, ist aber bisher noch nicht eingetroffen.

Diesen geschaftlichen Angaben bitte ich einige kuize personliche Bemeikungen anschliessen zu duifen. Als ich Mitte Februai Geheimrat Windisch in der Fuhrung der Redaction abloste, nachdem dieser sie, zum grossen Vorteil tur die Gesellschaft, 23 Jahre hindurch ununterbrochen in den Handen gehabt, war ich mir sotort daruber klar, dass ich mem neues Amt, falls ich seiner in der rechten Weise warten wollte, ungefahr in demselben Geiste zu führen haben wurde, wie mein Vorganger. Ich gedenke also wie diesei - und damit 1st im Grunde das ganze Programm gegeben, nach dem 1ch zu arbeiten beabsichtige - in der Zeitschrift ohne Ansehen der Person und der Schulrichtung jeden zum Wort kommen zu lassen, der nach meinem eigenen oder nach dem Urteil kompetenter und unbefangener Fachgenossen ein Recht hat gehort zu werden, ich werde aber auch wie dieser datuber wachen, dass die Hefte unserer Zeitschrift frei bleiben von gehassiger Polemik, die in dem Organ einer Gesellschatt wie der unsrigen, deren Mitglieder gleiche Ziele vertolgen und sich deshalb in ihren Bestrebungen mehr oder weniger solidarisch fuhlen sollten, noch weniger am Platze ist als anderweit. Im ubrigen aber täusche ich mich daruber nicht, dass ich meines Amtes nur dann in wirklich erspriesslicher Weise werde walten konnen, wenn ich bei den Mitghedern der Gesellschaft Unterstutzung mit Rat und That und namentlich auch Vertrauen in meine guten Absichten finde. Und um solche Unterstutzung und solches Vertrauen mochte ich zum Schluss noch bitten.

A. Fischer

Summa der Druckherstellungskosten.

## Beilage D.

Kasse der D. M. G. auf das Jahr 1902.

| MATTE AMOR & Kosson   | Einnahmen.                                        | Ansgaben.                                         |
|-----------------------|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 2411) Che vo cy 11142 | 24715 cM 06 () Kassenbestand vom Jahre 1901       | 200 cM. 42 & Üborschreitung aus dem Vorjahre      |
| 472 6                 | 472 c.M. 90 8 auf ruckstandige Jahresbeitrage für | 5585 M. 56 & fur Duck, Lithogra                   |
|                       | die Jahne 1899/1901.                              | "Zeitschrift", Band 50                            |
| 5861                  | " 35 " Jahresbeitrage für das Jahr 1902           | 1332 ,, 12 ,, fur Druck und Papuer                |
| 480                   | " — " Beitrag von zwei Mitgliedern auf            | lungen". Band XI, Ni                              |
|                       | Lebenszeit.                                       |                                                   |
| . 25                  | Beitrage in Summa,                                |                                                   |
|                       | 34 M. 90 & auf nuckstand Porti für dinekte Zu-    | 1300 " — " Unterstutzung orientalistischer Druck  |
|                       | sendung der "Zeitschrift" per Post                | 1412 " 23 " Honorare fur die "Zeitschuft", Band E |
|                       | auf die Jahre 1899/1901.                          | Bande, inkl Konsektmen.                           |
| 949                   | " " Porti fur direkte Zusendung der               | 1654 " 25 " Honorae fur Redaction der "Zeitschr   |
|                       | "Zeitschrift" per Post auf das Jahr               |                                                   |
|                       | 1902                                              | der Gesellschaft und den Rechnungs                |
| 15                    | " - " Porto von einem Mitglied auf                |                                                   |
|                       | Lebenszert                                        | 150 " — " an die Buennandiung f. A. Blocki        |
| . 90 " 868            | eingegangene Porti in Summa                       | rung der Kasse                                    |
| 37.                   | Vermogens-Zuwachs des Fleischer-Strpendii pro     | 410 ,, 64 ,, fur Porti, Frachten etc., inkl. der  |
|                       | 1902, It statutenmassig danuber geführtem be-     | zahlten u der durch die Buchhandl,                |
| sonder                | sondern Kassa-Buch und gepruftem Abschluss        | haus verlegten.                                   |
| 11437 c               | 11437 M. 43 & Bestand nach der Rechnung pro 1902  | 537 " 82 " fur Buchbinder-Arbeiten (inkl solcher  |
| 11415 ,, 06 ,,        | " 06 " " " " 1901                                 | thek d Gesellschaft in Halle a/S).                |

# Ausgaben.

85 M. 56 & fur Druck, Lithographie etc der orsehrertung aus dem Vorjahre

"Zeitschrift", Band 56

12 ,, fur Druck und Papner der "Abhandlungen", Band XI, Nr 4. 35 "

terstutzung orientalistischer Druckwerke

norare fur die "Zeitschnift", Band 56 und fluhere nde, inkl Konektmen. norace fur Redaction der "Zeitschrift", Band 56,

vie fur sonstige Geschaftsfuhrung an die Beamten Gesellschaft und den Rechnungsmonenten die Buchhandlung F. A. Biockhaus fur Fuhng der Kasse

Portı, Frachten etc., inkl. der in Halle geilten u der durch die Buchhandl. F. A. Block-

Buchbinder-Arbeiten (inkl solcher fur die Biblious veilegten.

| 22 cM. 37 8 Zuwachs pro 1902 w o                                                                                             | Insgemein (fur Anzeigen, Wechselstempel u Kurs-  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| 465 " 25 " Zinsen von hypothekarisch angelegten Geldern                                                                      | differenzen, Schreib- und Bibliotheks-           |
| 127 10 zunnekerstattete Auslacen                                                                                             | Materialion, Verpackungs- und Transport-         |
| 141 30                                                                                                                       | Kosten von Buchern und Beischlussen,             |
| amerenzen                                                                                                                    | Haltung und Wasche von Handtuchern,              |
| 2745 " — " Unterstutzungen, als                                                                                              | Reinigung und Aufwartung in der Biblio-          |
| 1500 M — 8 von der Konigl Preuss Regierung                                                                                   | thek, sowie sonstige kleine Anschaff-            |
| 345 " — " (200 fl rh) von der Konigl                                                                                         | ungen im Laufe d. J)                             |
| Wurttembergischen Regierung.                                                                                                 | 1302 cll 70 & Ausgaben d Buchh F A. Brockhaus,   |
| 900 " — " von der Konigl Sachs Regierung                                                                                     | lt deren Rechnung v 30. Juni 1903.               |
| 2745 cM 8 w o                                                                                                                | (ab für Posten, welche in vonstehen-             |
| 1302 M 70 & durch die von der Buchhandlung                                                                                   | 338 75 der Specifikation verteilt schon          |
| F A Brockhaus It Rechnung vom ,                                                                                              | mit enthalten und in der Rech-                   |
| 30 Juni 1903 gedeckten Auslagen                                                                                              | nung bezeichnet sind                             |
| 2374 " 49 " Baurzahlung derselben, 1t deren   963 " 95 "                                                                     | 95 " Demnych verbleibende Ausgaben der Buchh F A |
| Rechnung vom 30 Juni 1903,                                                                                                   | Brockhaus, inkl deren Provision auf den im Laufe |
| 3677 ,, 19 ,,                                                                                                                | des Jahres erzielten Absatz an Publikationen der |
| 38866 M. 55 3 Summa Hiervon ab:                                                                                              | Gesellschaft etc                                 |
| verbleiben.                                                                                                                  | 13688 cl. 29 & Summa der Ausgaben,               |
| 25178 M 26 & Bestand und zwar:                                                                                               |                                                  |
| 13300 cM $ \langle$ hypothek angelegte Gelder.                                                                               |                                                  |
| 11437 " 43 " Vermogen des Fleischer-Strpendii.                                                                               |                                                  |
| 440 ", 83 ", in Baaı,                                                                                                        |                                                  |
| 25178 c/l 26 8 w o                                                                                                           |                                                  |
| Konigl Universitats-Kassen-Rendant Rechnungs-Rath Boltze in Halle a S., als Monent F A. Brockhaus in Leipzig, d Z Kassierer, | ıt FA. Brockhaus in Leipzig, dZ Kassiener.       |

#### Beilage E.

Bibliotheksbericht für 1902-1903

Die Bibliothek hat sich, ausser durch die zahlreichen Foitsetzungen sowie durch Eiganzungen vorhanden gewesener Lucken, um 231 Bande (Nr 11428 -11658) sowie um eine wertvolle chinesische Hs. (B Nr 682) vermehrt Ausgeliehen wurden 850 Bande und 40 Hss. an 65 Entleiher Die Katalogisierung der Bibliothek Socin wie auch der semitischen Hss. 1st weiter gefordert worden Begonnen wurde mit einer Sichtung und Ordnung der bisher ungeordnet gebliebenen Abteilungen der Bibliothek (Handschriften, Inschriften, Munzen, verschiedene Gegenstande). Diese Ordnung muss notwendigerweise soweit gefordeit werden, dass auf Grund derselben bereits innerhalb der nachsten Monate in den neuen Raumen der Bibliothek die Einrichtungen getroffen werden konnen, welche zur endgiltigen Aufnahme jener Abteilungen notig sind. Der so lange ersehnte Umzug unserer Bibliothek in die in Aussicht gestellten neuen Raume 1st endlich in bestimmte Nahe geruckt. Zwischen der Kaiserl. Leopoldinisch-Carolinischen Akademie der Naturforscher in Halle und dem Vorstande unserer Gesellschaft ist ein von der Koniglich Preussischen Staatsregierung inzwischen genehmigter Vertrag abgeschlossen worden, auf Grund dessen unsere Bibliothek das ganze Erdgeschoss des von der genannten Akademie zur Zeit aufgefuhrten Bibliotheks-Neubaues (Wilhelmstrasse 36/37, Eingang Friedrichstrasse), beziehen wird.1) Die Raume sollen vertragsmassig bis zum 1. April 1904 für den Einzug tertig sein. In der That ist der Rohbau augenblicklich bereits fast vollendet und die Bibliotheksverwaltung hat bereits angefangen, sich mit Einzelheiten der ınneren Einrichtung zu beschaftigen

G Kampfimeyer

#### Mitteilung.

Die Eintragung unserer Gesellschaft in das Vereinsregister zu Leipzig ist unter dem 28. XI ds. vom Leipziger Konigl. Amtsgericht vollzogen worden. Sobald ein Bescheid vom Konigl. Amtsgericht zu Halle a/S. vorliegt, bei dem nunmehr gleichfalls die Eintragung in das Vereinsregister nachgesucht worden ist, werden die Satzungen unserer Gesellschaft in ihrer neuen Gestalt, zusammen mit den auf die Eintragung bezuglichen amtlichen Schriftstucken, hier mitgeteilt werden. Jedem Mitgliede der Gesellschaft wird ausserdem auch ein Sonderabdruck der Satzungen zugehen.

Der geschaftsfuhrende Vorstand.

<sup>1)</sup> Siehe S. LXIII.

#### Vertrag betreffend die neuen Räume unserer Bibliothek.1)

#### Zwischen

1. der Kaiserlichen Leopoldinisch-Karolinischen Deutschen Akademie der Naturforscher in Halle a/S.,

vertreten durch ihren nach dem Protokolle vom 23 September 1895 gewahlten Plasidenten, Geheimen Regierungsrat Professor Dr. Kail Freiherrn von Filtsch, ebenda,

- der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft ebenda und zu Leipzig, vertreten durch ihre nach dem Protokoll d d Hamburg den 6 Sept. 1902 gewahlten 4 geschaftsleitenden Vorstandsmitglieder, namlich
  - a) den Professor Dr. Praetorius in Halle a/S., b) den Privatdocenten Dr. Kampffmeyer, ebenda,
  - c) den Professor Dr. Fischer zu Leipzig und
- d) den Professor Dr. Windisch, ebenda, 3. der Koniglichen Preussischen Staatsiegierung,

vertreten durch den Kurator der vereinigten Friedrichs-Universität Halle-Wittenberg, Meyer, hier,

wnd nachstehender

#### Vertrag

geschlossen

#### § 1.

Auf Grund von Vereinbarungen ist gegenwartig die Bibliothek der zu 1 genannten Akademie im jetzigen zoologischen Institut (vormals chrurgischen Klinik), die Bibliothek der zu 2 genannten Gesellschaft in der Komglichen Universitats-Bibliothek untergebracht.

Die den erwahnten Bibliotheken zur Verfugung stehenden Raume sind indessen nicht mehr zureichend.

8 2

Die genannte Akademie hat daher mittels der Vertrage vom 30. Marz 1901 und vom 3 Februar 1903 das hierselbst in der Wilhelmstrasse Nr. 37 gelegene, im Grundbuche Band 78 Blatt 2931 verzeichnete Hausgrundstuck für den Kaufpreis von 65 000 Mark und das Nachbargrundstuck Nr. 36 in derselben Strasse, eingetragen im Grundbuche Band 79 Blatt 2984, für den Preis von 45 000 Mark aus eigenen Mitteln und zunachst zu dem Zwecke erworben, um auf diesen Grundstucken für sich ein eigenes Bibliotheksgebaude nach den Planen des Stadtbaurats Kortum zu errichten.

§ 3

Die Akademie verpflichtet sich aber, der Deutschen Motgenlandischen Gesellschaft und der Koniglichen Staatsregierung gegenuber, in diesem Gebaude

<sup>1)</sup> Das Original befindet sich bei den Akten des Konngl. Umversitats-Kuratoriums in Halle a/S, eine beglaubigte Abschrift bei unseren Bibliotheks-Akten.

#### Vertrag betreffend die neuen Raume unserer Bibliothek.

auch die Bibliothek der Morgenlandischen Gesellschaft aufzunehmen und ihr zu diesem Zwecke in dem Erdgeschosse

a) ein Lesezimmer.

b) ein Beamtenzimmer,

c) ein Magazin mit Regalen fur mindestens 45 000 Bande fur die Zeit vom 1. April 1904 bis 1. April 1924 zu uberlassen

Der Akademie bleibt die Mitbenutzung des Erdgeschosses insoweit vorbehalten, als solche fur den Zugang zu den der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft nicht mit zu gewahrenden Raumen erforderlich ist.

Sollte die Akademie in dem neuen Bibliotheksgebaude Centralheizung eintuhren, so steht der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft die Mitbenutzung der bezuglichen Anlage gegen Entrichtung eines der Zahl und Grosse der von ihr benutzten Raume entsprechenden Anteils an den Heizungskosten zu

Die Akademie und die Deutsche Morgenlandische Gesellschaft verpflichten sich einander und der Staatsregierung gegenüber, ihre Bibliotheken in Halle zu belassen. Sie entsagen fernei vom 1. April 1904 ab allen Anspruchen auf Weiterbenutzung der ihnen in dem zoologischen Institut und in der Koniglichen Universitats-Bibliothek überwiesenen Raume.

Dagegen macht sich die Konighche Staatsregierung verbindlich, der Akademie vom 1. April 1904 ab bis zum 1. April 1924 als Entschadigung fui die von den beiden Gesellschaften aufzugebenden Bibliotheksraume beziehungsweise als Vergutung fur das der Morgenlandischen Gesellschaft seitens der Akademie eingeraumte Nutzungsrecht einen jahrlichen Staatszuschuss von 3000 Mark zu zahlen

Die Kosten und den Stempel dieses Vertrages und der ihr vorausgegangenen Verhandlungen tragen die beiden Gesellschaften je zur Halfte

Halle a/S., den 30 Mai 1903.

Prof. Dr Kail Frhr. von Fritsch, Geheimer Regierungs-Rat, Prasident der Kaiserlichen Leopoldmisch-Carolinischen Deutschen Akademie der Naturforscher.

gez. Dr. Franz Praetorius.

" . Dr. Georg Kampffmeyer " : Dr. August Fischer.

" : Dr. Ernst Windisch.

(L. S.)

Der Kurator der Universitat gez .: Meyer.

Genehmigt.

Berlin, den 30. Juni 1903.

(L. S.)

Der Minister der geistlichen, Unterrichts- und Medizinal-Angelegenheiten. Im Auftrage gez.: Naumann.

#### Personalnachrichten.

Als ordentliche Mitglieder sind der D. M. G. für 1903 beigetreten

- 1347 Herr Dr. Alfred Jahn, K. K. wirklicher Gymnasiallehrer in Brunn, I, Deutsches Staatsgymnasium,
- 1348 , Lic. Dr. K Steuernagel, Privatdocent in Halle a'S., Gothestr 7,
- 1349 ,, Dr M Horten in Elberfeld, Ludwigstr. 56,
- 1350 , stud. phil. or Ad Helbig in Heidelberg, Anlage 53 II, und
- 1351 ,, stud jur. Arthur von Wurzbach in Laibach, Rain 10,

fur 1904:

- 1352 Herr Professor Dr. H Luders in Rostock, St. Georgstr 4, und
- 1353 , cand. 1ev. min Curt Steyer in Dobeln, Muldenstr. 3

Ihren Austritt erklarten die Herren Dr. E. Hubert in Budapest und Professor Dr. Philippi in Rostock.

Durch den Tod verlor die Gesellschaft die ordentlichen Mitglieder Herrn Dr. von Mollendorff in Frankfurt a M., i 17 Aug 1903, und

- Geh. Regierungsrat Professor Dr. Dieterici in Charlottenburg, † 18. Aug. 1903.
- An Stelle des auf seinen Wunsch aus dem Vorstande ausscheidenden Prof Praetorius tritt vorbehaltlich der Genehmigung durch die nachste Allgemeine Versammlung am 1. Januar 1904 Prof. Eug. Hultzsch, Halle a/S., Schillerstr. 50, als Schriftfuhrer in den geschaftstuhrenden Vorstand unseier Gesellschaft ein.

#### Verzeichnis der vom 1. Aug. bis 30. Nov. 1903 für die Bibliothek der D. M. G. eingegangenen Schriften u. s. w.

- I. Fortsetzungen und Erganzungen von Lucken.
- Zu Ab 360. Списокъ книгъ, пріобрѣтенныхъ Вибліотекою Императорскаго С-Петербургскаго Университета въ 1902 году. No. 1. 2. С.-Петербургъ 1902 1903.
- Zu Ae 5. 4<sup>0</sup>. Abhandlungen, Philosophische und historische, der Koniglichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Aus dem Jahre 1859. 1862. Berlin 1860. 1863. (Erganzung der vorhanden gewesenen Lucken, durch die Gute der Koniglichen Akademie der Wissenschaften)
- Zu Ae 45. Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e filologiche Serie quinta. Vol. XII. Fasc. 50-60. Roma 1903.
- 4 Zu "Ae 45 a. 4º Atti della R. Accademia dei Lincei. Anno CCXCIX 1902 Rendiconto dell' adunanza solenne del 7 giugno 1903. Vol II. Roma 1903
- 5. Zu Ae 65. 40 Bulletin de l'Académie Impénale des Sciences de St-Pétersbourg Ve Serie Tome XVI No. 4. 5. Tome XVII No. 1—4. St.-Pétersbourg 1902.
- Zu Ae 96. Értekezesek a nyelv- és széptudományok koreből...
   Szerkeszti Gyúlai Pál XVIII. kotet. 1—5. szam. Budapest 1902. 1903
- Zu Ae 130. Kozlemények, Nyelvtudományi. XXXII kotet. 2.—4 fuzete XXXIII. kotet 1. fuzete. Budapest 1902. 1903.
- Zu Ae 165. 4<sup>0</sup>. Sitzungsberichte der Koniglich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin XXV—XL. 7. Mai—30 Juli 1903. Berlin 1903
- Zu Ae 185. Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen und der historischen Classe der k. b. Akademie der Wissenschaften zu Munchen. 1903 Heft II. III. Munchen 1903.
- 10. Zu Ac 190. Sitzungsberichte der philosophisch-historischen Classe der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften Band 145 Wien 1903
- Zu Ae 196. Szily, C., Rapport sur les travaux de l'Académie hongroise des sciences en 1902. Budapest 1903.
- Zu Af 116. Muséon, Le. Études philologiques, historiques et religieuses...
   Fondé en 1881 par Ch. de Harlez. Nouvelle Série. Vol. IV. No. 3.
   Louvain 1903.
- Zu Af 124. Proceedings of the American Philosophical Society held at Philadelphia for promoting useful knowledge. Vol. XLII. No. 172. Philadelphia 1902.
- Zu Ah 5. An alecta Bollandiana. Tomus XXII. Fasc. IV. Bruxellis 1903.
   Dabei: Index in tomos I—XX, tol 2—5 (p. 17—48).

- Zu Ah 5b Chevalier, Ulysse, Repertorium hymnologicum Supplementum, folium 37 (p 577-592)
- Zu Bb 10. Bibliographie, Otientalische, . bearbeitet und herausgegeben von Lucian Scherman. XVI. Jahrgang Zweites Heft. Berlin 1903.
- 17 Zu Bb 606. Bessarione. Pubblicazione penodica di studi orientali. Serie II Vol. V. Fasc. 73. 74. Anno VIII. 1903—1904 Roma.
- Zu Bb 608. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indie

   Zevende Volgreeks Eerste Deel. (Deel LV der geheele Reeks)
   Derde Aflevering. 's-Gravenhage 1903
- 19 Zu Bb 628. 4º Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême-Orient. Tome III, no. 2. Hanor 1903.
- 20 Zu Bb 720 Journal of the American Oriental Society Twenty-fourth Volume, First Half New Haven 1903
- Zu Bb 725. Journal of the Asiatic Society of Bengal. Vol LXIII Part I, No. 3. 1894. Calcutta 1894 (Erganzung einen Lucke, durch die Gute dei Asiatic Society of Bengal.) Vol LXXI Part I, No. 2. 1902. Vol LXXI Part I, Extra No. 2. 1902. Vol. LXXII Part I, No. 1. 1903. Vol. LXXII. Part III, No. 1. 1903. Part III. Title page and Index for 1894, 1896, and 1898. Part III. Title page and Index for 1899, 1900, & 1901. Calcutta 1902. 1903.
- 22 Zu Bb 725 c Proceedings of the Asiatic Society of Bengal. No XI Extra No 1902, No I—V January—May 1903 Calcutta 1903.
- 23 Zu Bb 750. Journal, The, of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland October 1903 London.
- 24 Zu Bb 790 Journal Asiatique. Dixième Série. Tome I No. 3. Tome II No. 1, 1903. Paris.
- Zu Bb 818 al-Machriq Revue catholique orientale bimensuelle.
   Sciences-Lettres-Arts. Bairūt VI. 1903 No 15—19. 20 21.
- 26 Zu Bb 825. Mittheilungen des Seminars für Orientalische Spiachen an der Koniglichen Friedrich Wilhelms-Universität zu Berlin. Jähigang VI Berlin 1903.
- 27 Zu Bb 901. Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde, uitgegeven door het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen . . Deel XLVI. Aflevering 4. 5. Batavia | 's Hage 1903.
- 28 Zu Bb 901d. Notulen van de Algemeene en Directievergaderingen van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen. Deel XLI 1903. Aflevering 1 Batavia | 's-Gravenhage 1903
- 29 Zu Bb 905. 4º. T'oung-pao Archives pour servir a l'étude de l'histoire, des langues, de la géographie et de l'ethnographie de l'Asie Orientale Rédigées par Gustave Schlegel et Henri Cordier. Série II. Vol IV. No. 3. Juillet 1903. Leide 1903
- Zu Bb 930 Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschatt.
   Siebenundfunfzigster Band III. Heft Leipzig 1903.
- 31 Zu Bb 945 Zeitschrift, Wiener, für die Kunde des Morgenlandes... XVII. Band 2. 3 Heft. Wien 1903
- Zu Bb 1180. 4°. Annales du Musée Guimet. Tome trentième. Troisième partie. Paris 1903.
- 33 Zu Bb 1180 a 4º. Annales du Musée Guimet. Bibliothèque d'Études. Tome 11. 15. Paris 1902. 1903. (= Kern, II, Histoire du Bouddhisme . . . T. 2; Moret, Alex, Du caractère religieux de la royauté pharaonique)

## LXVIII Verz, der für die Bibliothek der D.M. G. eingeg. Schriften u. s.w.

- 34. Zu Bb 1200, p, 26. Abu'l-Fadl 'Allāmā. The Akbarnāma of Abul-Fazl translated from the Persian by H. Beveridge. Vol. I, Fasc. VIII Calcutta 1903 [= Bibliotheca Indica. New Series, No. 1036].
- 35. Zu Bb 1200, p, 52. [Gulām Ḥusam Zandpūrī Salīm] The Riyāzu-s-salātīn A History of Bengal . Translated . . . by Maulavi Abdus Salam. Fasciculus III Calcutta 1902 [== Bibl. Ind. New Series, No. 1037].
- 36. Zu Bb 1200, s, 33 Anantabhatta, The Vidhāna-Pārijāta Edited by Pandita Tūrūprasanna Vidyūratna. Vol. I. Fasciculus II. Calcutta 1903 [== Bibliotheca Indica. New Series, No 1046]
- 37. Zu Bb 1200, s, 228. Govindānanda Kavikankanācūrya, Dānakriyākaumudī Edited by Pandita Kamalakrsna Smrtibhūsana Fasciculus II. Calcutta 1903 [= Bibhotheca Indica. New Series. No. 1039].
- 38. Zu Bb 1200, s, 375. Khandadeva, Bhātta Dīpikā, a Work belonging to to the Pūrvva Mīmāmsā School of Hindu Philosophy by Khanda Deva Edited by Mahāmahopādhyāya Canda Kānta Tarkūlankūra. Vol I, Fasciculus IV. Calcutta 1903 [Bibliotheca Indica. New Series, No. 1043]
- Zu Bb 1200, s, 505. Nāgeśabhatta, Mahābhūsyapıadīpoddyota by Nāgeċu Bhatta. Edited by Pandit Bahuvallabha Çāstrī. Vol II, Fasciculus VIII Calcutta 1903 [= Bibliotheca Indica New Series, No. 1048].
- 40. Zu Bb 1200, s, 700. Śatapathabrāhmanam. The Çatapatha Brāhmana of the White Yajurveda, with the Commentary of Sāyona Ācārya. Edited by Pandit Satyavrata Sāmairamī Vol I, Fasciculus VII Calcutta 1903 |= Bibliotheca Indica. New Series, No. 1038].
- 41. Zu Bb 1200, s, 705 [war 710]. Śatasāhasrikā prajñāpāramitā. A Theological and Philosophical Discourse of Buddha with his Disciples. Edited by Pratāpacandra Ghosa Part I. Fas. 5. Calcutta 1903 [= Bibl. Ind. New Series, No 1040]
- 42. Zu Bb 1225 40 Изданія Факультета восточных Языковъ Императорскаго С-Петербургскаго Университета. No. 10 12. 13. С-Петербургь 1902. 1903. No 10 Образцы персидскаго народнаго творучества . . Собрадь в перевель В А. Жуловели. No. 12 Китайскіе Тексты, выбранные П С. Половых. No. 13 Полову, П С., Государственный строй Китая и органы управленія.
- Zu Bb 1242. Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft. 1903.
   Jahrgang 8 Berlin.
- Zu Bb 1250. 4º. (II, 11, 1) Describourg, Hartwig, Les manuscrits arabes de l'Escurial décrits Tome second, Fascicule I. Morale et politique Paris 1903.
- 45 Zu Bb 1250. 4°. (IV, 3) El-Bokhâri, Les traditions islamiques traduites de l'arabe avec notes et index par O. Houdas et W Marçais. Tome premier. Paris 1903.
- Zu Bh 1250. 4º. (IV, 11.) 'Oumâra du Yêmen, sa vie et son œuvre. Par Hartwig Derenbourg. Tome second (Partie arabe) . . Paris 1902
- Zu Bb 1429. 4°. Expedition, Sudarabische. Band V, Teil I. Die Somali-Sprache von Leo Reinisch. III. (Grammatik.) Wien 1903. (Von der Kais. Akademie der Wissenschaften in Wien)
- Zu Ca 9. Sphinx. Revue critique embrassant le domaine entier de l'égyptologie publice . . . par Karl Fiehl. Vol. VII. Fasc. II & III Upsala.
- Zu De 2586. The sixth book of the select Letters of Severus Patriaich of Antioch in the Syriac version of Nisibis. Edited and translated by E. W. Brooks. Vol. II. (Translation.) Part I. Oxford 1903. (Vom Verleger.)

- 50 Zu De 20 *Chauvin*, Victor, Bibliographie des ouvrages arabes ou relatifs aux Arabes publiés dans l'Europe chrétienne de 1810 à 1885. VII Les Mille et une nuits. (Quatrième partie) Liége | Leipzig 1903. (Vom Verf)
- 51. Zu De 3774 Извъстія Ал-Бекри и другихъ авторовъ о Руси и Славянахъ. Часть 2. (Разысканія Л. Куника) Санктпетербургъ 1903 (Von der Kais. Akademie der Wiss in St-Petersburg.)
- 52 Zu De 6875 Ibn Qutaiba's 'Ujûn al aljbâr . . . herausgegeben von Carl Brockelmann. Teil II. Strassburg 1903. Beiheft zum XVII. Band der Zeitschr. f. Assyriologie . . . herausg. v Carl Bezold. (Vom Herausgeber Prof. Brockelmann.)
- 53. Zu Dh 185. 40 Wiener, Samuel, Bibliotheca Friedlandiana. Catalogus librorum impressorum Hebraeorum in Museo Asiatico Imperialis Academiae Scientiarum Petropolitanae asservatorum Fasc IV. Petropoli 1902. (Von der Kais. Akademie der Wissenschaften in St Petersburg)
- Zu Eb 50. 20 Bengal Library Catalogue of Books for the First, Second Quarter . 1903. (Calcutta) 1903.
- 55. Zu Eb 165 40 Catalogue of the Sanskiit Manuscripts in the Libiary of the India Office. Part III Sanskiit Literature A. Scientific and Technical Literature. II. Rhetoric and Law. By Julius Eggeling. London 1891 (Erganzung einer Lucke, duich die Gute von Heirn Professor Di. Windisch)
- 56 Zu Eb 225. 20 Catalogue of books, registered in Burma during the quarter ending the 31st March, the 30th June 1903. Rangoon 1903
- 57. Zu Eb 295. 20. Catalogue of Books registered in the Punjab under Act XXV of 1867 during the quarter ending the 30th June 1903. (Lahore 1903)
- 58. Zu Eb 485. 20. Memorandum of Books registered in the Hyderabad Assigned Districts during the quarter ending 30th June, 30th September 1903. Akola 1903.
- 59. Zu Eb 765a. 20. Statement of Particulars regarding Books and Penodicals published in the United Provinces of Agra and Oudh, registered . . . during the First, Second Quarter of 1903. (Allahabad 1903.)
- 60. Zu Eb 1882. 40. Das Mānava-('rauta-Sūtra herausgegeben von Friedrich Knauer. Buch II. III—V. St.-Pétersbourg 1901, 1903. (Von der Kais Akademie der Wissenschaften in St. Petersburg)
- 61. Zu Eb 2020. Bibliotheca Buddhica. I. (¿ūntidera, Çikshāsamuccaya, A Compendium of Buddhistic Teaching. Edited by Cecil Bendull. IV. St-Pétersbourg 1902.) II. (Rāstrapālaparipicchā. Sūtra du Mahāyāna Publié pai L Finot St.-Pétersbourg 1901.) III. (Avadānaçataka. A Century of Edifying Tales belonging to the Hīnayāna. Edited by J. S. Speyer. I St.-Pétersbourg 1902.) (Von der Kaiserl. Akademieder Wissensch. in St. Petersburg)
- 62. Zu Eb 2144 [fruher 3037]. Schelmenbucher, Altindische II Dāmo-daragupta's Kuttanimatam (Lehren einer Kupplerin). Ins Deutsche übertragen von Johann Jacob Meyer Leipzig o. J [1903]. (Vom Lotus-Verlag, Leipzig.)
- 63. Zu Ed 135 Zeitschrift für armenische Philologie. Herausgegeben von Agop Manandran, Franz Nikolaus Finck und Esnik Gjandscheziun. Band 2, Heft 3. Marburg (Hessen) 1903.
- 64. Zu Ed 1237. 40. Ararat. 1903. 7. Walarsapat.
- 65. Zu Ed 1365. 40. Handes amsoreay. 1903. 8. 9. 10. 11. Wienna.

## $\mathbf{LXX}$ Verz der fur die Bibliothek der D M. G. eingeg. Schriften u.s.w.

- 66. Zu Eg 330 40 Χρονικα, Βυζαντινα Τομος ογδοος Τευχος α΄ καὶ β΄, γ΄ καὶ δ΄, Τομος εννατος Τευχος α΄ καὶ β΄ Санктнетер-бургъ 1901. 1902.
- Zu Fa 60. 40. Journal de la Société Finno-Ougrienne. XXI Helsingissa 1903.
- 68. Zu Fa 76. Szemle, Keleti. Revue orientale pour les études ouraloaltaiques . . . IV. évfolyam. 1903. 2. szám Budapest.
- 69. Zu Fa 1310. Gyujtemény, Vogul népkoltési. I. kotet. Kiegészitő füzet Budapest 1902. (Von der Magyar Tudományos Akadémia)
- 70 Zu Fa 2288. 4º. Radloff, W., Versuch eines Worterbuches der Turk-Dialecte. Lieferung 14—16 St-Pétersbourg 1901—1903.
- Zu Fb 12. 4°. Brandes, J, Beschrijving der Javaansche, Balineesche en Sasaksche Handschriften aangetroffen in de nalatenschap von Dr. H. N van der Tuuk. 2° Stuk Ghatotkatjaçarana—Putrupasadji Batavia 1903. (Von der Koniglich Niederlandischen Regierung durch deren Gesandtschaft in Beilin)
- 72. Zu Fg 100. Transactions of the Asiatic Society of Japan Vol. XX. Part I; Vol XX, Supplement Part II, III (Section I), V; Vol XXI, Vol XXII, Part I—III; Vol. XXIII, Vol. XXIII Supplement; Vol. XXX, Part I Yokohama 1892—1902. (Erganzung vorhanden gewesener Lucken, durch die Gute der Asiatic Society of Japan.)
- 73 Zu Ha 200. Revue de l'histoire des religions Tome XLVI. No. 3. Tome XLVII. No 1-3 Paris 1902 1903.
- Zu Ia 123. 4° Review, The Princeton Theological. Vol I. No. 3. July 1903. Philadelphia
- 75 Zu Ia 125. Revue Biblique Trimestnelle (Von Tome IV ab: Revue Biblique Internationale) Publiée Sous la direction des Professeurs de l'École (Von T. VII ab: Publiee par l'École) pratique d'Études bibliques établie au couvent dominicain Saint-Étienne de Jérusalem. Année 1—3. 1892—1894. Paris o. J., Année 5—11. Tome 5—11. Paris 1896—1902 (Unsere Serie ist damit jetzt vollstandig) Année 12. No. 4. 1903. Paris
- Zu Ia 126 Revue de l'Orient Chrétien. Recueil trimestrial. 1903.
   No. 2. 3. Paris 1903.
- Zu Ia 128 Rivista Cristiana, La Comitato Direttivo. Emilio Comba
   — Enrico Bosio Giovanni Luzzi. Nuova Serie Anno Quinto, Giugno,
  Luglio, Agosto, Settembre, Ottobre, Novembre 1903. Firenze 1903.
- Zu Ia 135 S<sup>0</sup> Tijdschrift, Teyler's Theologisch, . . Jaargang 1 Aflevering 4. Haarlem 1903
- Zu Ia 140. Zeitschrift des Deutschen Palaestina-Vereins Band XXVI.
   Hett 4 Leipzig 1903
- 80. Zu Ia 140a Mittheilungen und Nachrichten des Deutschen Palaestina-Vereins Leipzig 1902. Nr. 3-5. 6. 1903. No. 1. 2.
- Zu Ic 2290. Proceedings of the Society of Biblical Archaeology. Vol. XXV. Part 7. [London] 1903.
- Zu Mb 135. 40. Monats blatt der numismatischen Gesellschaft in Wien. Nr. 241. 242 243 244. Bd. VI. Nr. 8. 9. 10. 11. August, September, Oktober, November 1903.
- Zu Na 325. Revue archéologique. Quatième Série. Tome II. Juillet-Août, Septembra-Octobre 1903. Paris 1903.
- Zu Ne 47. Becker, Carl H., Beitrage zur Geschichte Agyptens unter dem Islam. Zweites Heft Strassburg 1903. (Vom Verf.)

- 85. Zu Nf 342. 20. Progress Report of the Archæological Survey of Western India, for the year ending 30th June 1903. (Vom Government of Bombay General Department. Archæology.)
- 86. Zu Nf 343. 20 Progress Report, Annual, of the Archeological Surveyor, Punjab Circle, for the year ending 31st March 1903 (Vom Punjab Secretariat, P. W. Department.)
- Zu Nf 805. Wilhelm, Eugen, Perser. [= Jahresberichte der Geschichtswissenschaft, 1901.] (Vom Verf.)
- 88. Zu Nh 170. Archiv fur osterreichische Geschichte 91, 2; 92, 1 Wien 1902.
- 89 Zu Nh 171. Fontes rerum Austriacarum. Oesterreichische Geschichts-Quellen. Diplomataria et Acta. LV. Band. Wien 1902.
- Zu Nh 1010. Magyaroszági tanulók kulfoldon IV... Budapest 1902.
   (Die Matrikeln der Natio Hungarica an der Universität Wien 1453—1630, herausg von Karl Schrauf.) (Von der Magyar Tudomanyos Akadémia)
- 91. Zu Ni 415 Отчеть о состояни и дѣятельности Императорскаго С-Петербургскаго Университета за 1902 годь . . . С.-Петербургь 1903. (Von der Universitats-Bibliothek in St. Petersburg.)
- 92 Zu Oa 42 Извъстія Императорскаго Русскаго Географическаго Общества. Томъ XXXVII, 1901, Выпускъ VI; Томъ XXXVIII, 1902, Выпускъ V; Томъ XXXIX, 1903, Выпускъ I—III. С.-Петербургъ 1903.
- 93. Zu Oa 48. 80 Записки Императорскаго Русскаго Географическаго Общества. По отдёленю Этнографии. Т. XXVIII Вып I. С.-Петербургъ 1903.
- 94 Zu Oa 151. Journal, The Geographical Vol. XXII. No. 2 3 4. 5. August, September, October, November 1903. London.
- Zu Oa 256. 40 Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin.
   1903. No. 7. 8. Berlin.
- 96 Zu Oa 452. 40 Сборникъ трудовъ Орхонской экспедици. V. Санктиетербургъ 1901.
- 97. Zu Ob 2780. 4º Dagh-Register gehouden int Casteel Batavia vant passerende daer ter plaetse als over geheel Nederlandts-India Anno 1644—1645. Uitgegeven . . onder toezicht van J de Hullu. 's-Gravenhage 1903.
- 98. Zu Ob 2845. 40. Encyclopædie van Nederlandsch-Indie samengesteld door P. A. van der Lath en Joh. F. Snelleman Afl. 34 's-Gravenhage-Leiden
- 99. Zu Oc 175. 40. Journal, The, of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland. Vol. XXXIII, 1903. January to June. London.
- 100. Zu Oc 176. 80. Journal, The, of the Anthropological Society of Bombay Vol. VI. No. 5. Bombay 1903
- 101. Zu Oc 2065. 4°. Шрепьт, Л., Объ внородцахъ Амурскаго края. Томъ третій . . . Санктлетербургъ 1903. (Von der Kais. Akademie der Wiss, in St.-Petersburg)
- 102. Zu P 150. 4° Journal, The, of the College of Science, Imperial University of Tōkyō, Japan. Vol XVII, Article 11; Vol. XVIII, Article 3; Vol. XIX, Article 6. 7. Tōkyō, Japan 1903.

#### LXXII Verz. der für die Bibliothek der D. M. G. eingeg. Schriften u. s. w.

#### II. Andere Werke.

| 11646. | Liebich, B.,  | Das Datum Candragomin's und        | Kalidasa's (SA. a d    |
|--------|---------------|------------------------------------|------------------------|
|        | Jahresbericht | d. Schles. Ges. f. vaterl. Kultur. | Sitz. d. orientsprach- |
|        | wiss. Sektion | vom 16. Juli 1903.) (Vom Verf.)    | Eb 2472                |

- 11647. Kampffmeyer, Georg, Marokko Halle a. S 1903 Angewandte Geographie . . . I. Serie, 7. (u. 8) Heft (Vom Verf.) Ob 798
- 11648. Trumbull, James Hammond, Natick Dictionary Washington 1903 = Smithsonian Institution. Bureau of Ethnology: J W Powell, Director Bulletin 25. Fh 328. 40.
- 11649. Lowy, Albert, Die Echtheit der Moabitischen Inschrift im Louvie aufs neue gepruft Wien 1903 (Vom Verf.) Dh 9423.
- 11650. Stein, M Aurel, Sand-buried ruins of Khotan. Personal narrative of a journey of archeological & geographical exploration in Chinese Turkestan... London 1903 (Vom Verleger?) Ob 2542.
- 11651 Martin, J-B., Une carrière scientifique. M. le chanoine Ulysse Chevalier. Lyon 1903. (Vom Verf.) Nk 211,
- 11652. Scriban, August, Hiatus, Elision und Synalophe im rumanischen Vers. (Diss.) Halle a. S. 1903 (Vom Verf.) Eh 645.
- 11653 Hoffmann, J, Mundari Grammar. Calcutta 1903. (Von dem Herrn Lieutenant Governor of Bengal.) Fe 850.
- 11654. Über das Haihayendracarıta des Harıkavi Von Th. v Schtscherbatskor St.-Pétersbourg 1900 Mémoires de l'Académie Imp. des sciences de St.-Pétersbourg. Sér VIII, Vol. IV, No. 9. Ae 70 40.
- 11655. Die Fragmente des *Toparcha Goticus* (Anonymus Tauricus) aus dem 10. Jahrhundert. Von Friedrich *Westberg*... St-Pétersbourg 1901 = Mémoires de l'Ac. Imp. d. sciences de St.-Pétersb. Série VIII, Tome V, No. 2. = Ae 70. 40.
- 11656. Des Klerikers *Gregorios* Bericht uber Leben, Wunderthaten und Translation der hl. Theodora von Thessalonich. Nebst der Metaphrase des Joannes *Staurakios*. Herausgegeben von Eduard *Kurtz* St.-Pétersbourg 1902 = Mém. de l'Ac. Imp. des sciences de St.-Pétersbourg. Sér. VIII, Vol. VI, No. 1. = Ae 70. 4°.
- 11657 Publications du Musée d'Anthropologie et d'Ethnographie de l'Académie Impériale des sciences de St.-Pétersbourg. II III St.-Pétersbourg 1901 (Von der Kais. Akademie der Wiss. in Petersburg.)

  Oc 263. 40
- 11658. Wiener, S., Bibliographie der Oster-Haggadah 1500—1900. St.-Pétersbourg 1902 (Von derselben.) Dh 167 40.
- 11659. Ethé, Hermann, Catalogue of Persian Manuscripts in the Library of the India Office Volume I. Oxford 1903. (Von dem Secretary of State for India in Council.)
  Ec 1430. 40.
- 11660 Finck, Franz Nikolaus, Lehrbuch des Dialekts der deutschen Zigeuner. Marburg 1903 (Vom Verf.) Eb 6188
- 11661. Govindānanda Kavikankanācāryya, Srāddha Kıyā Kaumudī. Etited by Paṇdita Kamalakṛṣna Smṛtibhūṣaṇa. Fasciculus I. II. Calcutta 1903. Bb 1200, s, 229.
- 11662. Umāsvāti, Tattvârthàdhigama. Being in the Original Sanskrit with the Bhâshya by the Author himself. Edited by Mody Kheshavlal Premchand. Vol. I. Fasciculus I. Calcutta 1903.

= Bb 1200, s, 878.

- Nıgamānta-Mahā-Deçika, Çrīman-, Çatadūsanī With the Commentary entitled Candamāmta by Çrīman-Mahā-Cārya. Etited by P. Anandacharlu Vidyāvinod. Vol. I, Fasciculus 1. Calcutta 1903.

   Bb 1200, s, 545.
- 11664. Narasimha Vājapeyī, Nityācāra-Pradīpah. Edited by Paṇdita Vinoda Vihāri Bhāttācāryya. Fasciculus 1 Calcutta 1903 = Bb 1200, s, 535.
- 11665. Sarat Chandra Das, A Tibetan English Dictionary with Sanskitt Synonyms. Revised and Edited under the orders of the Government of Bengal by Graham Sandberg and A. William Heyde. Calcutta 1902. Ff 1335 40.
- 11666. Bibliothèque de l'École des langues orientales vivantes (Vinson, Julien, Manuel de la langue tamoule . .). Tome 1 (Rambaud, J.-B., La langue wolof). Paris 1903. Bb 1119 50
- 11667 Meyer, Johann Jakob, Kāvyasamgraha. Erotische und esoterische Lieder. Metrische Übersetzungen aus indischen und anderen Sprachen Leipzig o J [1903] (Vom Lotus-Verlag, Leipzig) Ef 483.
- 11668. Report on Archæological Work in Burma for the year 1901—02.
  1902—03 Rangoon 1902 1903. (Vom Superintendent, Government
  Printing, Burma)

  Nf 382 20.
- 11669 Modi, Jivanji Jamshedji, The Parses at the court of Akbar and Dastur Meherjee Rana... Bombay 1903. (Vom Verf.) Hb 2858
- 11670 Die Gedichte des Mutalammis, aiabisch und deutsch bearbeitet von K. Vollers Leipzig 1903 (SA. aus Beitr zur Assyriol. . . Bd. V, Heft 2) (Vom Herausg)
  De 9158.
- 11671 Ramstedt, G J., Über die Konjugation des Khalkha-Mongolischen Akademische Abhandlung. Helsingfors 1902 (Durch die K. Universitäts-Bibliothek, Uppsala.) Fa 2150 40.
- 11672 Segerstedt, Torgny Karl, Till frågan om polyteismens uppkomst. Akademisk Afhandling... Stockholm 1903. (Durch dieselbe.) Ha 272.
- 11673. Chauvin, Victor, "L'Abrégé des Merveilles" et Les mille et une Nuits. (In Mélusine T. IX, No. 3 [und 4?] 1898.) (Vom Verf) De 3011 40.
- 11674. Catalogue of two Collections of Sanskrit Manuscripts preserved in in the India Office Library Compiled by Charles H. Tawney and Frederick W Thomas. London 1903 (Vom Secretary of State for India.)
  Eb 167.
- 11675. Finck, Franz Nikolaus, Katalog der armenischen Handschriften des Herin Abgar Joannissiany zu Tiflis. Gedruckt Leipzig. In Kommission Marburg. 1903. (Vom Verf)
  Ed 50.
- 11676. Nilos Doxapatres ταξις των πατοιαρχικών θουνών armenisch und griechisch herausgegeben von Franz Nikolaus Finck... Wałarsapat 1902. (Von dems) Ed 996. 4°.
- 11677. Richter, Gustav, Oratio in honorem Eugenii Wilhelm professoris sexagesimum diem natalem celebrantis habita. (Progr.) Jena (1903). (Vom Verf.) Nk 924. 40.
- 11678. Mûsâ Maumûnî's (Maimonides') Acht Capitel Arabisch und deutsch mit Anmerkungen von M Wolff. Zweite, vermehrte und verbesserte Ausgabe. Leiden 1903 (Vom Herausgeber) De 6687°.
- 11679. Zummern, Heinrich, Keilinschriften und Bibel nach ihrem religionsgeschichtlichen Zusammenhang. Ein Leitfaden zur Orientierung im sog. Babel-Bibel-Streit mit Einbeziehung auch der neutestamentlichen Probleme . . Berlin 1903. (Vom Verf)

# LXXIV Verz. der fur die Bibliothek der D. M. G. eingeg. Schriften u. s. w.

- 11680. Lammens, Henri, Notes sur les Musulmans indiens. Extrait des "Missions Belges de la Compagnie de Jésus" 4º année, septembre 1902. Bruxelles 1902 (Vom Verf.) Ob 1418. 4º.
- 11681. Lammens, Henri. La future route des Indes. Extrait des "Missions Belges de la Compagnie de Jésus". Bruxelles 1903. (Von dems) Ob 1418. 40.
- 11682. Bunte Geschichten vom Himalaja Novellen, Schwanke und Marchen von Somadewa aus Kaschmir, deutsch von Johannes Hertel Munchen 1903. (Vom Übersetzer)
  Eb 3483.
- 11683. Peisker, Martin, Severus von Antiochien. Ein kritischer Quellenbeitrag zur Geschichte des Monophysitismus. (Diss.) Halle a. S. 1903. (Vom Verf)
- 11684. Westphal, Gustav, Die Vorstellungen von einer Wohnung Jahwes nach den alttestamentlichen Quellen. I Teil. (Diss.) Marburg 1903 (Vom Verf.)
  Hb 1572.
- 11685. Douglas, Robert Kennaway, Supplementary Catalogue of Chinese Books and Manuscripts in the British Museum. London 1903. (Von den Trustees des Brit Museums.)
- 11686. Вестберы, Фридрикъ, Комментарій на записку Ибрагима ивн-Якуба о славянакъ . . . Санктнетербургъ 1903. (Von der Kaiserlichen Gesellschaft der Wissenschaften in St.-Petersburg.) De 3775.
- 11687. Журналы засёданій совёта Императорскаго С.-Петербургскаго Университета за 1902 г. No. 58. С.-Петербургъ 1903. (Von der Kaiserlichen Universitats-Bibliothek in St. Petersburg.) Ni 410.
- 11688 Терт-Мовсесян, Месропь, Исторія перевола библін на армянскій языкь С-Петербургь 1902. Ід 2245. 40.
- 11689. Турасет, В, Богъ Тотъ Опыть изследованія въ области исторіи древне-египетской культуры Leipzig 1898. Нь 80. 40.
- 11690 Douglas, Robert Kennaway, Catalogue of Chinese Printed Books, Manuscripts and Drawings in the Library of the British Museum. London 1877. (Von den Trustees des Brit. Museums.) Ff 34. 20.
- 11691. Mironow, Nicolaus, Die Dharmaparīksā des Amitagati Ein Beitrag zur Literatur- und Religionsgeschichte des indischen Mittelalters. (Strassburger Diss.) Leipzig 1903. (Von Herrn Prof Zachariae)

Sehr erwünscht ist der Bibliothek die vollständige Zuwendung der neuerscheinenden

orientalistischen Dissertationen, Programme u. s. w.

der Universitäten und anderer Lehranstalten.

# Notes on the Maghī dialect of the Chittagong Hill Tracts.

 $\mathbf{B}_{\mathbf{y}}$ 

#### Sten Konow.

Maghī is the local name for Burmese in the Chittagong Hill Tracts. According to the information collected for the Linguistic Survey of India, it is spoken by about 22 500 individuals in the Chittagong Hills, and by 16 417 in Chittagong It is, in all essentials, the same dialect as the Burmese of Arakan

A translation of the parable of the Produgal Son and a folktale in Maghī have been prepared in the Chittagong Hill Tracts for the use of the Linguistic Survey Burmese and its dialects do not, however, fall within the limits comprised by the survey, and the Maghī specimens will not accordingly, be printed in that publication. I have therefore thought it advisable to publish them separately. We know so little about Burmese dialects that I hope that this undertaking may prove to be of some use.

The original specimens are written in Burmese characters, and in transliteration. The writer has evidently tried to write Standard Burmese as best he could. It is, therefore, possible that the specimens do not give a true impression of the accidence and syntax of Maghī. Their chief interest is that they allow us to judge of the phonetical development of the dialect, and the remarks which follow are only concerned with the relation between Maghī and Standard Burmese phonology. They are entirely based on the specimens as I have got them. I do not profess to have sufficient knowledge of Burmese to have avoided all mistakes, and what I have given cannot be considered as more than materials for the use of more competent scholars.

Standard Burmese has the following consonants:-

Gutturals, k, kh, g, gh, and n. Palatals, c, ch, j, jh, and n. Cerebrals, t, th, d, dh, and n. Dentals, t, th, d, dh, and n. Labials, p, ph, b, bh, and m.

Semivowels, y, r, l, w. Sibilant,  $\vartheta$ . Aspirate, h.

The vowels are.—a,  $\bar{a}$ , i,  $\bar{i}$ , u,  $\bar{u}$ , c, u, o,  $\bar{o}$ , and ui ( $\ddot{u}$ ).

It is a well known fact that these sounds are not all used in modern Burmese, and we need not here discuss this question. I must also abstain from repeating the various rules for the pronunciation of Standard Burmese, my object being to point out the phonetical relation existing between the written form of the language and the Maghī dialect of the Chittagong Hill Tracts

**Pronunciation of consonants**—The pronunciation of the consonants in Maghī differs in several points from that prevailing in Standard Burmese.

The palatals are not pronounced as ts, s, and dz, but like the corresponding sounds in Sanskrit. The original manuscript does not usually make any difference between c and ch, but treats both as unaspirated letters. The analogy from the other vargas, however, shows that there is a difference between them, and I have, therefore, transliterated them as c and ch respectively

The cerebrals are pronounced as dentals, as is also the case in Standard Burmese. The only one which occurs in the specimens is n, which we find in Pali words such as  $\bar{a}$ - $n\bar{a}$ , order; gun-tsaiti, meritorous power. I have translaterated it as n.

y is apparently a semi-vowel, an  $\dot{i}$  and not a y. This I might infer from the fact that it is often written  $\dot{i}$  and  $\dot{e}$ , or  $\dot{i}y$  and ey; thus,  $\dot{k}h\dot{i}a$ , to explain:  $\dot{k}hea\dot{i}$ , to pity;  $\dot{i}y\bar{u}$ , to take; peya, to feast. It is sometimes prefixed to other vowels; thus, ye-la, probably for  $\bar{\imath}$ -la, this even, nevertheless; ye-na, probably for  $\bar{\imath}$ -nhen, therefore; yon, Standard  $au\dot{n}$ , until, so that. Compare 'a in Tibetan.

r is pronounced as r, and not like y as in Standard Burmese. Forms such as a-yan, former time; pyan, prepare, which are written a-ran and pran in Standard, are probably older than the forms with r. A-yan may be compared with Kōm  $ay\bar{o}n$ , Khami  $y\bar{a}n$ -ni, Shö  $\bar{a}$ -yan, formerly.

rw and rhw correspond to Standard lw and lhw; thus, rwai, to excell; rhwai, to release.

 $\vartheta$ , the sound of th in English 'thin', becomes ts in Maghī; thus,  $ts\bar{a}$ , to drink; tsai, a word. The postposition  $t\bar{u}$ , to, corresponds to Standard  $\vartheta i$ , but is perhaps a different word.

The aspirated mediae, with the exception of bh, do not occur in Maghī. bh is apparently only another spelling for ph. It alternates with this latter sound in a-pha and a-bha, father. In all other cases Standard Burmese bh is represented by ph; thus, pha-nai, a sandal; pho-ra, God;  $ph\bar{u}$ , a verbal suffix.

Compound consonants.—The consonants y, r, w, and h, are combined with other consonants in the some way as in Standard

Burmese. The pronunciation of such compounds is, however, in many cases different.

The compounds with y which occur in the specimens are ky, khy, py, phy, by, and my. Thus,  $ky\bar{a}$ , a tiger: khya, to explain, pyan, to prepare pheya, i. e. probably phyo, to waste;  $ma\text{-}tsan\text{-}by\bar{a}$ , unworthy;  $a\text{-}my\bar{a}$ , many. y is in all such cases pronounced as y or as  $\dot{x}$ ; compare spellings such as  $kiy\bar{a}$  to transgress. peya, i. e.  $py\bar{o}$ , to feast. The word a-seya or a-se, younger, has been written  $a\text{-}\theta ye$  in Burmese characters. I have not been able to identify it with any word in Standard Burmese, where the corresponding word is a-thwe. It corresponds to sa, young, in Kachin; ca in many Kuki-Chin languages, and chun-ba in Tibetan. It is probably pronounced sa or sya

r is in the specimens combined with k, kh, p, ph, b, and m. Thus, a-krong. matter a-khri, foot, pran, outside; phri, to be slow; bri, to run. mran. horse. It is always pronounced as r, and not as y. The form pyan, to prepare, corresponding to Standard Burmese pran, has already been mentioned.

w is in the specimens added to kh, c, t. th, p. and r, thus, khuai, probably for khywai, to take off; cuai, a ring; a-tua, account, pwa, feast; a-rwa, age of puberty, rhwai, to release. In tho, to go out, wa has been contracted to o.

h occurs after n, n, m, l. r, and rw. It has only been marked in one place, after n, in the original manuscript. In all other cases we simply find n, n, m, l, r, and rw. Instead of rw we find wh written in one place. Thus, the same word 'to release' is given as rwai and as whai. The occasional writing of nh and the spelling wh point to the conclusion that the aspiration was really heard, and I have therefore restored the h throughout. Thus,  $a \cdot n[h]\bar{a}$ , wages; nha, two;  $khu \cdot n[h]a$ , seven; m[h]ai, to think; r[h]ang, alive: ru[h]ai and [r]whai, to release. In  $sy\bar{v}$ , to be scarce, we have probably the Standard Burmese form, while hi, to be, is originally different from rhi, pronounced si, in Standard. Both forms occur in other connected languages, thus, Paitē and Raltē hi and si, to be.

Initial consonants.—The rules regarding the consonants which can be used as initials are the same in Maghī and in Standard Burmese. The soft consonants g, j, d, and b only occur in very few words. The details are as follows:—

g occurs in borrowed words such as gadi, a promise; guntsaiti, meritorous power; and in gu-lo, up to date. The latter word corresponds to Standard Burmese khu-lauk, present-time-about. Compare kha-le and ga-le, young.

j occurs in the word  $j\bar{a}$ - $l\dot{a}$ , what? This word cannot be derived from Standard Burmese  $bh\bar{a}$ -la. It must be compared with words such as ye and  $z\bar{e}$ , what? in Lai;  $c\dot{i}$  in Tibetan, and

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

so forth j is written for dz in  $dz\dot{u}$ - $dz\ddot{o}$ , thus although, but; and  $dz\ddot{o}$ - $l\ddot{a}$ , though

Initial d occurs in the borrowed word dukkha, misery, and in the pronoun de, this, which corresponds to Tibetan a-di, this; de, that

Initial b occurs in  $B\bar{u}ranas\bar{\imath}$ , Benares; bri, to run; bai, to be lost; boi. to shoot. The word bri, to run, is also pronounced with a b in Standard Burmese bai, to be lost, probably corresponds to Burmese pyak, to be destroyed "To shoot" is prac, pronounced pyet, in Standard Burmese, but boi seems to be a different word and is perhaps connected with Standard phauk, to perforate Compare qu and Standard khu, now.

Final consonants.—The only consonants which can end a word in Standard Burmese are k, t, n, and n, and there is, according to Mr. St John, a tendency to drop even these. This tendency is fully developed in Maghī, where only n, and n, representing the nasals n, n, m, and anusvāra, can be used as finals. Both letters, n and n, are used promiscuously, and the nasal is often dropped altogether. Thus,  $\tau[h]an$  and  $\tau[h]an$ , alive. n[h]an and n[h]a, with; a-tain and a-tain, interval; ruai, to excell; in, house; a-phain, seizure: nai, kiss. It must be concluded that final n and n both denote the nasalisation of the preceding vowel so that really no consonant occurs as final

Consonantal sandhi.—An initial hard consonant is changed to the corresponding soft one in compound words after a vowel or a nasal. Thus, ca- $g\bar{a}$ , a word; mran-ji, a rider: kyain-gyain, safely; tsu- $b\bar{a}$ - $g\bar{u}$ , him-to.

This law is anterior to the dropping of final consonants, and the change does not, therefore, take place if the first part of a compound originally ended in a surd. Thus, ta-ya- $k\dot{u}$ , one-to;  $wa\dot{i}$ - $c\dot{i}$ , to cause to put on The word a- $k\dot{u}$ , an elder brother, corresponds to Standard  $eikk\ddot{u}$ , and this is probably the reason why k is not changed to g in  $ny\dot{n}$ -ku, brothers The plural suffix  $t\ddot{u}$  is usually changed to  $r\ddot{u}$ , which also occurs in Standard in  $k\ddot{u}$ - $r\dot{u}$  and  $k\ddot{u}$ - $d\ddot{u}$ , yourselves. The two suffixes are probably not identical, compare Lai  $rw\ddot{e}$ 

The consonant ts is apparently not changed in this position.

Thus, we find tsa, a son; and man-tsa, a prince.

The rule about the interchange between hard and soft consonants does not apply to aspirated letters. Thus, we find la-kha, monthly salary; tain- $c[h]\bar{a}$ , ornaments;  $n\bar{u}$ -thon, to listen. In lan-phan, neck, the ph corresponds to p in Standard and represents another form of the same word. ph is probably also the initial consonant in p[h]wai, like; compare Standard phway, to be meet, suitable. It has been transliterated in various ways; thus, a- $n[h]\bar{u}$ - $ts\bar{u}$  ta-ya pain, servant one like; a-yan-pai, as before;  $th\bar{u}$ -pai, thus; thui-pwain, thus.

The only real exception to the rule is  $a-l[h]a-\rho a$ , beautiful. It is perhaps a miswriting

The initial consonant is not changed after the negative ma,

thus, ma-kon, not-good, bad.

The prefix a, which forms nouns from verbal roots, does not involve any change of the following consonant. Thus, a-kron, matter; a-ta, skill; a- $p\bar{a}$ , nearness. The same is the case in Standard Burmese.

Vowels.—The pronunciation of vowels cannot, in all cases, be ascertained. I can do little more than state how they are transliterated in the original manuscript, and how I have rendered them.

Initial and final a remain, as a rule without any change; thus, a-pha, father. The negative particle ma becomes mo before w; thus, mo-wan, he did not enter The following consonants cause various changes in the pronunciation of this vowel

ak becomes a; thus, a-tsa, life; ra, day. In the from thwak, to go out, wa has been changed to o. The word man and mai, to be angry, is perhaps miswritten for mya; compare, however,

Standard man, anger.

ac. at, and ap, become ai, thus, tsai a word; tai, to know. a-rai, a country. In a few places we find a instead of ai, thus, a-ta, skill; pi-ja and pi-jai, to marry. I have given ai throughout. In ta, one, and n[h]a, two, the short forms already occur in Standard.

an is transliterated as an, an, a, and on; thus, mran and mran, to see; n[h]an and n[h]a, with, mon and man, a king. The pronunciation is probably that of a masal vowel  $\hat{a}$ . I have given an. In khain-bwain, from khan-pwan, a friend, the ai in khain seems to be due to an assimilation with the vowel of the following syllable. Compare  $pai-\tilde{n}\bar{a}$ , knowledge; ae-yan, former time.

an becomes a; thus, a-na, few; la, also. ai and ei are sometimes written instead, thus, a-cai. succession; prei and pra, a country. This shows that the pronunciation is that of ai in English hair'. The forms nya and nya, night, also occur in Standard. I cannot explain why an has become an in lan-phan, a neck.

an, am, and am are usually translaterated ain and ai; thus, a-tain, interval, rwai, to excell; wain, belly; nai, to kiss, a-tsein, sound; a-rwai, with disgust. an and an occasionally occur instead; thus, a-tan and a-tain, interval; khan, to suffer The pronunciation is probably that of a nasal ai, the writing with a representing the Standard form I have given ain

ay becomes  $\bar{e}$ , ei, ai, and  $\bar{i}$ , thus, a- $rw\bar{e}$ , age of puberty; lei, field; rwai, to intend;  $p\bar{i}$ , to reject. Standard has a. The pronunciation in Maghī seems to be ai

 $\bar{a}$  is pronounced as a long  $\bar{a}$ . Thus,  $\bar{a}$ - $n\bar{a}$ , order;  $m\bar{a}$ , to be well

*i* has probably on open sound like the *i* in the diphthong *ai*. It has been transliterated *i* and *e*; thus, *tsi* and *tse*, to know.

Compare e, below It has sometimes a nasal sound; thus, nyin, a younger brother; tsa-min, a daughter. it and ip become ei and im, in, thus, cei, mind, ei- $r\bar{a}$ , bed, in, house. pha-nai, a sandal, is written bhi-nap in Standard.

Initial  $\bar{\imath}$  seems to become ye; thus, ye-la, nevertheless; ye-n[h]a[n], therefore. Final  $\bar{\imath}$  is shortened; thus, kri, great;  $\alpha$ -ti, what? It seems to have been nasalised in m[h]ein, to take shelter,

Standard mhī.

u has probably, like i. an open sound, and is often written o; thus, a-m[h]o, business; pho- $r\bar{u}$ , God; chu, collect; a-kun, a-kun, and a-kon, all; a-lun, globe; lu and lo, to work.

 $\bar{\nu}$  remains long; thus,  $l\bar{u}$ , a man.  $kiy\bar{u}$ , that is  $ky\bar{u}$ , to transgress.

e is freely interchanged with i; thus, ne and ni, day; pe and pi, to give. The ablative suffix ke, which is used to form past participles, corresponds to Standard ka Compare, however, Meithei ki and gi

a is often written ei, which points to the pronunciation usual

in Standard; thus, a-tha and a-thei, inside. I have given a.

o is usually written o, but also eo and a; thus, to, a forest;  $yeo-khu-m\bar{a}$ , a father in law; pra, to say. The pronunciation is probably the same as in Standard Burmese.

ok is given as a,  $\bar{a}$ , au, ao, and eo; thus, pya, to disappear;  $ts\bar{a}$ , to drink; rau and ro, to come; nao, after; kro, to fear; ya and yeo, a generic suffix. The occasional transliteration as au and ao is probably due to Standard Burmese. I have given o

 $\bar{o}$  is transliterated o. a.  $\bar{a}$ . eo, and aw; thus, kho and kha, to call;  $py\bar{a}$ , to make merry, keo, to become famous; dzii-dzaw, but. The pronunciation is certainly, as in Standard Burmese, that

of  $\alpha$  in English 'all' I have given  $\bar{o}$ 

ii is transliterated as o, a, and, before consonants, as ai and oi; thus, tho, that lo to wish; kai, to bite; lai, to follow; koi, to hold. I have given ii and ui respectively, but I am much in doubt with regard to the real pronunciation.

Tones and accents.—The two accents auk-muit and she-pauk

are used in exactly the same way as in Standard Burmese.

In other respects Maghi pronunciation, so far as we can judge

from the specimens, closely agress with Standard Burmese.

The specimens which follow are printed in transliteration only. The Burmese characters only give the corresponding in Standard, and may be restored by any Burmese scholar.

The she-pauk has been transliterated as a ' and the auk-myit

as a 'above the vowel thus qualified.

# Specimen I.

Lū ta-ya-mhā tsà nha-ya hi-re. Thù nha-ya-mhā tsà Man one-to sons two were. Them two-of son

a-sa-ga a-pha-gu pro-re, 'A-bhā, na a-wi u-cā-gù 'Father, my share property me-to younger father-to said.Thu-a-tuìn thu-tsū-rú a-tha-mhā wi-rú pì-re. A-tain give'. Accordingly thembetween dividing gave. Interval krā-ge a-kun-gu cu-1ú a-wı pra ta-bra-dú là-kha-re long-being allcollecting far country one-to went. Tsū thü a-rai-mhā pyō-bà-rú a-kun bai-le-1e. Thu u-cā He that country-in luxuriously all That property lostpra-mhā a-kun-gu phyo-bai-ta-n(a)o thu a-cà svà-rú wasted-after that country-in food scarce-being tsū kòn-gòn dukkha-ra-re Thu-khā thu pra highly misery-suffered That-time that country citizen ta-va-bà-gu lā-rú mhein-re Thù lũ-ga tsu-gu lai-braủ-mhã going took-shelter That man him field-to kyon-phú [r]whai-lui-ta. Tsū wa wa-ku pi-re a-ca-gu pigs tending-for sent.Hepigs-to given foodwam prá-you cà-phú lu-re-dzō-là ta-ya là tsu-gu ma-pr belly full-till eat wished-though one even him not-gave N(a)o pro-re, 'na tsu-ga mhai-ta a-pha-mhā la-kha-jà Thenhethinking said.'my father-with hireda-nhà-tsà-rú wa-yon cà-ra-re nā-gà nai-rú tsi-re: servants satisfied-till to-eat-got I-but hungering dying-am; tha-rú a-bha-dú là-ma pro-ma, "A-bha. tsu-gu arising father-to go-will himto say-will, "Father,a-bha-bà-mhā pho-rà-bà-mhā ma-kòn-mho lo-li-re; na-gu father-presence-in God-presence-in not-good-deed did; tsà-rú khō-phú ma-tsán-byā; na-gu a-nhà-tsà ta-ya-p[hw]ai(n) son-being call-to not-proper; meservantthà " N(a)o tha-rú a-pha-dú là-kha-re. A-wì-ga-ban tsu place." Then rising father-to went.Far-from-even his a-pha-ga tsu-gu mran-re, khyar-rú tsū brì-lā-re, lan-phan-gù neckfatherhimloving heran, saw. pha-rú naı[n]-re. Tsà-ga a-pha-gu pro-1e, 'a-bha, nā-re embracing kissed. Son father-to said.father, Ι pho-rà-bà-mhã a-bha-bà-mhã ma-kon-mho lo-li-re; a-rā God-presence-in and father-presence-in not-good-deed did;Ye-là a-pha-ga tsà-rú khan-phú ma-tsán-byā' nā-re a-bha Butnot-worthy.' father I father's son-being to-bear a-nhà-tsà-rú-gu pro-re, 'a-kòn-chùn a-wai-ku ivū-rú tsu bringing bestclotheshis servants-to said,

la-mhā la-cwai wai-ci; khri-mhā tsu-gü chan: tsu-gu hand-on ringput-let; himhimfeet-on dress:cı-je; lā-lai, pyō-byō pà-bà cà-grai ma; a-kròn-gà pha-nai merrily happily eat-let-us; becausesandals put-let; come, a-rā prain-rhan-re, pyo-li-re prain-rútsi-le-re, ůа and returned-to-life, lost-was my son dead-was again-N(a)o tsū-rú pyō-grai-ta ra-re'

found-was. Thentheymerry-made.

Thü-re-khā tsu a-kü-grì laı-mhā hı-lı-re.  $Ts\bar{\mathfrak{u}}$ lā-rú That-time his elder-brother field-in was.He coming tì-tsain-gu ro-ta-khā tsū ka-tsaın iń a-pā-gu coming-time-at he dance-sound music-sound housenearkrà-re. Thii-khā tsu a-nhà-tsà ta-ya-ku khō-rú mi-re, 'de That-time his servant onecalling asked, 'this heard.prain-pro-re, ro-ta-rú', a-ti-jā-là?" 'Ku ñi what-matter?' 'Your brother having-come', (he-)answered, 'and a-pha pwà-pì-re, a-kròn-mhā tsu-gu kyain-gyain-mā-mā himyour father feast-gave, because safely mai-pā-rú a-thà-gủ prain-ra-re. Thu-khā tsũ That-time he anyry-being inside not-entered. back-got.' Ye-n[h]a[ii] a-pha-ga praii-dú lā-rú tsu-gu nit-khya-re. Therefore father out coming him appeased. Thena-pha-gù prò-re, 'gu-lo tā-rhe prain rú tsũ a-bha-gu father-to said, now-till time-long father replying he ru-tsı-rú nā ni-re, ta-khā-là a-rwai-a-kyù ma-lu: respecting I remained, once-even against-your-will not-acted; ta khā-ban chei-sa ta-gon ve-là ma-pì ňa goat-young oneonce-even not-gave 11et mykhain-bwaìn-rú-gü khō-rú pyō-phú. A-bha-mhā de tsā-gā inviting to-feast. Father'sfriends thissonpyō-bā-rú a-kun-gü bai-kha-rú lā-re, ye-là cà-phú tsō-phú-gu allwasting came, yet to-eat feasting to-drinkpì-re.' A-pha-ga tsu-gù pro-re, 'na tsà, nan-gà khā-duìn (you)-gave.' Father him-to said, my son, thou time-every na-bà-mhā hi-re; na-mhā hi-cwā a-kun nan-cwā; nā-rú a-tū my-presence-in uast; mine being all thine: we together pyo-phú wain-t[s]ā-phú tsán-re a-kròn-mhā nan to-rejoice proper-is because thy younger-brother to-feastprain-rhan-re prain-ra-re.' tsi-li-re pyō-li-re dead-was again-alive-came lost-was again-found-was.'

## Specimen II.

Aeyań-ga-khā Bāranasī pra ta-bra-mhā màn-grì ta-bà Benares country king Formerly. one-inonemàn-pru-re. Tsū krai-krai cei-kòn-re a-rā a-kyan-la kòù-re. He very honest-was and behaviour-also good-was. Tsu-mhā mi-pho-rà khu-nhai-va hi-re. Thu mı-pho-rà Him-with queens seven were. Thosequeens khu-nhai-ya-mhā ta-ya ta-ya C1 tsà-gòn hi-re Thu a-twa seven-in one each son-good was That reason onenháů màn-nhán prá-tsà-dú krai-krai pyō-grai-ta Ta-phrà-phià king-with citizens very happy were. By-and-by N(a)o màn-ga thù-tsù-rú-gu mań-tsä-rú krì-lā-re nai-ñãking's-sons great-became Then king themwisdomtsan-11-re Ta-1a-ne màn u-va-mhā tsa-ra-tsì-nháů to-learn-caused. One-day king's garden-in manyo-fruits-with a-khia a-tsı-rú-gu mràn-byain cà-lı-re. Thủ-grón man-ga other fruits flying-horse ate Therefore king kraı-kraı man-pā-re, a-kròn-mhā tsa-ra-tsi-nhán a-khrà very angry-was; because mango-fruits-with other ta-lùn-là ma-cà-ra a-tsì-gu Thu-n(a)o tsñ tsà-ru-gu fruits one-even not-to-eat-got. That-after hesonskhō-ıú. miàn ma-ch-yong con-rú na-gu tsa-ra-tsì-nhán not-eat-that watching me-to manyo-fruits-with calling, `horsea-khià a-tsì-rú-gü pì-ra-ma-rhú', ā-nā pi-re Ye-n[h]a[i] other order fruits qive-must'. Therefore garetsà khro-ya-rú a-cá-a-tuin con-grai-ta. Ye-là ta-va-pan Butsixby-turn uatched. sonsone-even a-pha ā-nā-gu ma-ta-nhuiñ. Ye-n[h]a[n] tsà a-sa-gu father's ordernot-do-could. Therefore sonyoung a-yan-p[hw]ai ā-nā pè-le-re. Tsū pyō-rú ña-ja u-van-ou He pleased evening-in garden-to orderbefore-as gave. là-kha-re, là-rú u-yan-mhā con-ne-re. A-tain krā-re-n(a)o going garden-in watching-was. Interval long-after Thu-khā mràn-byain-rú lā-ro-ta. lè-eu kuıfn]-rú mrànflying-horses came-arrived. That-time bow holding flying-Thu-re-khā mràn-byain-rú-ga byain-rú-gu boi-phú ro-re. to-shoot about-was. That-time flying-horses horsesıwhai-phú-gủ kro-rú màn-tsà-bà-gu lã-rú a-tsa-gii prince-presence-to coming life saving-for fearing

'nan-rú na ca-gà-gu Thu-khā màn-tsà-ga p10-1e, tòn-bain-re. said.myentreated Then prince'you wordrwhai-ma.' Mràn-rú-ga mì-re, màn-tsà-ga nà-thon-ge kept-having (I-)spare-will. Flying-horses asked, prince ton-da-khā nan-rú-gü lā-ra-ma'. Mran-rú-ga pro-re, 'nā requiring-time-at come.' Horses  $^{\iota}I$ you said, Ye-n[h]a[n] mràn-rú-gu tsai-tsi a-nà-a-sa khain-re. Thereforehorses-to fruits a-little promise qaveMû-làn-ge pì-rú rwhai-lui-tà tsū ın-gü Sky-light-becoming (1. e., at dawn) he house-to let-off Màn-grì vàn-nı ei-rā-ga tha-rú krá-re tsai-tsì-rú là-kha-re. King that-day bed-from rising sawfruits went. a-kun-a-brá. Màn-grì-ga krai-krai pyū-re Thu-n(a)o pleased-was all-together. KingveryThat-after khro-ya-kii pra-ga nhan-re. Thu-tsũ-rú màn-grì-ga tsà sixcountry-from banished. king sonsa-pha ā-nā-gü ma-pai-nhuin-rú totho-phú yonorder not-disregard-able-being forest father's go-to grai-ta. Thủ-re-khā tsà a-şa-là là-phú pyan-re. A-pha-ga Then son youngest-also go-to prepared, Father pared. tså a-sa-gu hain-re. Ye-la tsũ a-kü-rú-gù khvai-rú youngest prevented. Butsonhebrothersloving lui-kha-re Thủ-khã thu-tsũ-rú là-ja-là-ja a-khrà together followed. Thenthey going-a-long-way another màn-ni-mrú a-pà to ta-khu-dú ro-rú thü to-mhā comingthatkingdomnear forest one-to forest-in ni-grai-tä màn-grì-mhā tsa-mìn ta-ya a-lha-pa Thu pra That country king-of daughter one beautiful remained.Thii tsa-mìn-tha a-rā tsà-tsa-mìù hi-1e. Thatdaughter-more-than othersons-and-daughters A-tsa-a-rwai ro-tä-khā tsu lha-khràn-gu a-rai Of-age coming-time-at her beauty country not-were. kyō-re. mya-nhā-dú Lha-re-p[hw]ai four quarters-of-the-sky-to known-became. Beautiful-was-just-as là Tsū mran-ji-tsū-ra-gòn-p[hw]ai pa-ñā tai-ta. wisdom also understood. She rider-soldier-good-like cì-phú nuin-re. Màn-grì-ga thu-p[hw]ai mràn a-tai-pa-ñā ride-to excelled. horseKing thusskill-wisdom pyō-re. mran-rú kòn-gòn tai-tä-gü Màn-tsa-mìn understanding seeing well pleased-was King's-daughter's lha-khràn pa-nā-tai-khràn-gu a-kon-dú kyō-1e prá beauty wisdom-skill country all-to knoun-became Ye-n[h]a[n] gun-tsai-ti màn-tsà-rú lā-rú hi-re thu Therefore meritsbeing king's-sons coming thatpra-mhā ro-ta Thu-khā mòn-grì-ga mì-1e. 'na ā-nā country-in arrived. That-time king ordergave, mytsa-mìn-n[h]a[n] mran pruin-rú thü-tsũ-gu on-ge, ňа daughter-with horseracing conquered-having, him mypi-jai-ma' tsa-mìn-n[h]a[n] Thu-p[h]wai(n) ne-duin màiidaughter-with give-join-will' Accordingly day-every king'stsà màn-tsa-mìn-dú mràn prum-grai-ta Ae-yan pro-le-re king's-daughter-to horseraced.Beforesaidsonskrà-rú màn-tsà-rú là krá-khyan-gran-ta Ta-ra-ne ñá-ga One-day night-after king's-sons also hearing to-see-wished. cà-rú a-cón-thà-rú tha-mài ñi-sa-gů foodeaten-having brother-youngest as-watchman-leaving pwa krá-phú înn-ku khro-v(e)o là-kha-re. Thu-khā see-to brothers sixThat-time sportment. ñı man-wai-tam-chā-gu chan-rú youngest king's-robes-and-ornaments putting-on flyingbrother byain-gü tòn-da-re Mràn-byain horsesasked-for-wanted. arrived-having Flying-horses a-kù-tse-rú Thu cı-rú ma-tsi-ra-yon mian pruin re That mounting brothers not-learned-so-that horse racedmàn-tsà màn-tsa-mìn mràn-gu iwai[n]-re-gu man-grì-ga king's-son king's-daughter's horseexcelled-that king mran-rú tsu-ba-gu iyū-kha-rhú ā-nā pyō-re, a-rā seen-having pleased-was, and his-presence-to bring-to order pyain-rú tsu tàdzú-dzō màn-tsà-ga kon-gan-gu pì-re. but sky-to flying his abodegave. king's-son ın-gu là-kha-re: tsū a-ku-rú-gu cón-m-re a-1 ā went; brothers-for waiting-was, and house-to hemàn-wai-taìn-chā-gu kh[y]wai-rú rwhai-lui-ta king's-robes-and-ornaments changing let-go(-the-horses). Eveninga-kū-rú in-gu lā-rú thu a-kròn-gu pro-li-ie. ja brothers homethat mattertold. incoming Thu-p[hw]ai khu-nhai tuin-von a-khù mràn ra Thusdays'extent-for secretly horse sevenpruin-re. Khu-nhai-ra-ci-re-nı thù màn-tsà a-phain khain-On-the-seventh-day that king's-son seizure (he-)raced.

màn-tsa-mın-n[h]a[i] Thu pra-mhã le-re. thu khu-nhai went That country-in that king's-daughter-with seven tum-yong pwa-pì-rú pì-jaı-tä ra feast-giving (the-king-)gave-joined(-him). days'duration-for A-kū-rú-ga thu a-kròn-gu ma-tsi-rú kvā kuı-yon not-knowing Brothers thatmatterbit-that tiger than-re: nu-rú-nu-rú thủ wan-li-re. Ñınpra-gü The-youngerthought, crying thatcountry-to entereda-kü-ıú-gü mran-rú ga khō-re: u-cā a-mvà pì-rú his-brothers brother seeing called; property great giving rwhai-lui-ta. N(a)o y(e)o-khu-ma a-pha-nhán tsi-re-khā tsũ dismissed. Then hefather-with father-in-law died-when pòn-rú nhai pra-lùn-gu màn-pru-le-phù-re. kingdoms reigned. twouniting

Pahlavi Yasna XIV, XV, XVI with all the MSS. collated.

#### By

#### L. H. Mills.

#### Yasna XIV.

- 1 ) Aūharmažd rāi ¹ yemalelānam māno\*² mānpato rat va\*³ žag vīs vīspato rato ⁴ žag žand žandpato rato ⁵ va⁵ 6 žag matā dāhūpat ⁻ rato žag
- 2 vag(h)dān·¹ rato yemalelūnam deno ī muždayasnāno¹² aharīšvang'³ va'⁴ pārendië⁵⁵ [uēryšūn\*¹ rato ī¹⁻ vag(h)dān×⁵ yemalelūnam].
- ² so we find in K⁵ (Sp); reading yastāno one might think of 'yat'.

  ii manvē'¹¹ dōpatistāno aharūvīno ² aē¹³ [aēγ nešā I ⁴⁴ ī⁻⁵ nēvako afaš¹¹ rato ī⁻¹ vag(h)dāno⁴⁵ yemalelūnam] denā ʿ damīg mano žag ī⁻¹ lanā dahešn⁴¹¹ būrtūr'¹¹ [afaš rato ī⁻¹² vag(h)dān yemalelūnam\*ѕ].
- 4 dösto<sup>+1</sup> būrtar<sup>\*2</sup> tano rato yemalelūnam ī<sup>\*3</sup> ātaxš ī aūharmažd [māno aūharmažd dösto<sup>\*4</sup> afaš<sup>5</sup> pavan tano māhmān<sup>\*6</sup> afaš rato<sup>\*7</sup> ī ātaxš yemalelūnam].
- 5 valā ī<sup>+1</sup> kabed ranjo\*² rasešnotūm\*³ ī kūr-varžītārtūm\*³ min gabrāān ī\*4 aharūvūno va\*5 vāstryōšūno rato yemalelūnam
- 6 valā<sup>\*1</sup> mano<sup>†2</sup> šustoļartūm\*<sup>3</sup> [tīr] pavan aharāyīh arteštārān\*<sup>4</sup> rato yemalelūnam.
- 7 valā\*1 mano maždayastūno\*2 (read -yasnūno?)\*2 ūlcūsīh ī\*3
  pavan dēno 4 ī maždayastūno [-yasnūno]\*5 asravanūno rato
  yemalelūnam\*6 i\*7 čāšītūrtūm min valāšāno.
  \*2 -yasnūno, or -yaštūno
- 8 rato yemalelünam\*¹ va¹² rato yegavīmūnēnam¹³ min amešospendān¹⁴ ī°⁵ sūtēmandūno\*6 dānāktūm ī rāsto gōvešntūm ī\*ī avarmatartūm ī¹⁵ kabed xrato kartārtūm.
- 9 valā mano<sup>41</sup> žag ī mahisto umāvandīh gūfto yegavīmūnēt pavan dēno ī maždayasnāno<sup>\*2</sup> (so) [magōpatāno<sup>\*3</sup> magōpat<sup>\*4</sup>] aēγ asravanāno<sup>\*5</sup> urtēštārāno va vāstryōšāno [rato žug]. \*² so K<sup>5</sup> (Sp) at 2.

<sup>\*)</sup> I find an 'r' sound lurking in -ešn, recall -urus latin fut. act, uš $\omega$  is arša; see Gāthas, III a, p. 107 (729) Dict.

10  $bar\bar{a}^{+1}$   $avo^{+2}$   $lek\bar{u}m$   $ame\check{s}ospend\bar{u}no^{*3}$   $\bar{\imath}^{*4}$   $h\bar{u}xvat\bar{a}\bar{\imath}$   $\bar{\imath}$   $h\bar{u}deh\bar{u}k\bar{a}no^{+5}$   $hav\bar{e}to^{**}$  (so)\*6  $yehab\bar{u}nam$   $\check{z}ag^{+7}$   $\bar{\imath}^{*7}$   $li^{*7}$  tano va  $\check{z}ag^{+8}$   $\bar{\imath}$  'è\*8  $\bar{\imath}^{*8}$   $naf\check{s}\bar{a}$   $j\bar{a}n^{*9}$ .

\* havā-ēt can hardly have been meant.

- 11  $bar\bar{a}^{*_1} harvısp h\bar{u}\dot{z}\bar{a}yešnih^{*_2} [ham\bar{a}k^{*_3+_4} b\bar{u}n va bar]$
- 12 aëtūno pavan mīnešno mīnom\*1 aëtūno yemalelūnam va aētūno varžam.
- 13 αĕtūno čēgon lak pavan žag ī\*¹ kolā II\*² αūharmažd\*² [pavan\*² žag\*² ī\*² kolā\*² II\*² mindavam ī\*³ mīnavad va stih\*⁴] mīnešno havih\*⁵ (sic) [aēγ mindavam ī lak γal\*⁶ mīnešno] va gōvešno havih\*⁻ (sic) [aēγ mindavam ī\*³ lak γal gōvešno] ιa\*⁰ dahešno havih\*⁵+¹⁰ [aēγ tano barū avo lak dahešno] va varžešno [aēγ mindavam ī lak γal\*¹¹ varžešno]\*¹¹ ī\*¹¹ šapīr\*¹¹ [ī¹¹² pavan hamāī\*¹³ kār\*¹⁴ laxvār].

  \*³ reading havih for havūih (sic)

14 aētūno avo\*1 lak yehabūnam [benafšā] va<sup>12</sup> aētūno čāšam\*<sup>3</sup> [avo aīšāno] va\*4 aētūno lak pavan yātūnešno [amat ben gēhāno yal yātūnam-ī<sup>+5</sup> va<sup>16</sup> yal<sup>16</sup> važlūnam-ī]<sup>+5</sup> at<sup>17</sup> yal<sup>18</sup> yežbexūnam.

15 afam aētūno<sup>1</sup> nīyāyešnēnih nēvakīh i\*² stih afam aētūno āvāmēnih [aēyam\*³ āvām\*⁴] pavan lak yehvūnāţo aūharmažd¹⁵.

16 pavan žag ī šapīr xvēšīh\*1 va xvēš-rōvešnīh\*\* [aēy lak nafšā havam\*2 (sic) va\*3 pavan aē\*4 ī lak yegavīmūnam\*5] pavan žag î šapīr tarsakāsīh\*6 barā\*7 avo lak barā yehemtunam [aēy tarsakāsīh\*8 pavan mindavam ī lak\*9 šapīr\*10 vebedūnam-ī\*11]

\*for havā-am (sic) which is not rational.

- 17 pavan žag ī\*¹ šapīr\*² sardārīh\*³ [xōrdat\*⁴ va amerōdat] pavan žag ī\*⁵ šapīr bōndag mīnešnīh\*⁶ [aēy pavan mindavam ī šapīr bōndag mīnešnīh\*⁶ barā yehvūnam\*⁶].
- 18 göspend ī hūdehāk·¹ va gayòmarto'c\*² ī\*³ aharūvo fravāhar\*⁴ yežbexūnam.
- 19 zartūšto ī\*1 spītāmāno latamā ī\*2 aharūvo aīš\*2 fravāhar 4 yežbexūnam\*4 [aharūyīhii\*5 ī\*5 kār\*5 va\*5 kirfak\*5 yežbexūnam\*5].

#### Yasna XV.

- 1 mekadlūnam-i\*¹ min lekūm amešospendāno\*² stāyešno va\*³ zōtīh va\*⁴ karītūnešnīh\*⁵ va\*6 yaštūrīh pravūmešn\*¹ madam vexdūnešnīh żag ī lekūm\*³ yažešno va nīyāyešno\*9 mano amešospend\*¹⁰ [havēt\*\* γal vebedūnam-ī\*¹¹].
  \*\* hardly havū-ēţ.
- 2 ¿ag ī\*¹ lanā hū-axūoīh\*² va\*³ aharūvoīh\*⁴ mano sūtēmandān\*⁵ ī aharūvo [havēm\*6 (sic)].
  \*6 hardly havū-ēm.
- 3 barā avo lekūm amešospendāno\*¹ ī\*² hūxvatāi ī\*³ hū-dehāk\*⁴ yehabūnam žag ī\*⁵ li tano va\*6 žagič ī\*⁻ nafšā aīš\*⁵.

- 4 barā harvispo hū-zāyešnīh\*1 [ī\*2 būn va\*3 bar].
- 5 pavan denā zōharako va\*¹ barsom harvisp\*² žag ī\*³ aharūvo yažato\*⁴ [(ī)¹ \* mīnavad\*⁵] bavīhūnam avo denā yažišno\*⁶ harvispo ī¹¹ žag ī\*³ aharāyīh rato bavīhūnam avo denā yažišno \*\* ī supplied.
- 6  $pavan^{*1}$   $h\bar{a}vano^{*1}$   $madam^{*2}$  ratih  $va^{*3}$  savang  $va^{*4}$   $v\bar{i}si\dot{c}^{*5}$   $madam^{*6}$  ratih rato  $\bar{i}^{*7}$   $harvispo^{*8}$   $\bar{i}^{*8}$  mas  $\bar{i}^{*9}$   $madam^{*10}$  ratih.
- 7 fravāmam maždayastīh (sic)\*1 ī zartūšto [aēy andarg  $\bar{\imath}^{>2}$  sarīṭarāno yemalelūnam]  $\bar{\imath}^{*3}$  yavīṭ\*4-šēdā\*5 (so) [aēy\*6 aš šēdā' 7 levatā lött\*6] ī aūharmažd\*8-dēnā [aēyaš dēnā\*9 žag ī aūharmažd].

  \*1 read -yasnānīh or -yaštīh, or may we refer it to a 'yat' ?

  \*4 so better than javīt, or otherwise; it should be yūt
- 8 af\*1 hāvan ī\*2 aharūvo ī aharāyīh rato pavan yażešno va nīyāyešno va¹³ šnāyēnīţārīh va⁴4 frāż\*5 afrīgānīh.
- 9 savang va<sup>-1</sup> vīsič ī <sup>2</sup> aharūvo ī aharūyīh rato pavan yažešno va nīyāyešno va<sup>-3</sup> šnāyēnītārīh va<sup>\*4</sup> frāž afrīgānīh.
- 10 rato i 1 yōm va\*2 ašnih\*8 hangām va\*2 māhīgāno [va\*5 gāsānbār] va\*6 šnat mano\*1 havand¹1 pavan yažešno va nīyāyešno va\*5 šnāyēnītārīh va\*9 frāž va\*9 afrīgānīh. \*7 havā(n)d, would not be rational

## Yasna XVI.

- 1 pavan āmūxtišno [amat mindavam  $\bar{\imath}$  fr $\bar{\imath}$ r $\bar{\imath}$ no  $\bar{\imath}$ muxto\*1 yegav $\bar{\imath}$ m $\bar{\imath}$ nam] va\*2 a $\bar{\imath}$ yy $\bar{\imath}$ r $\bar{\imath}$ h [ $\bar{\imath}$ \*3 ame $\bar{\imath}$ ospend $\bar{\imath}$ no\*4] r $\bar{\imath}$ me $\bar{\imath}$ no  $\bar{\imath}$  naf $\bar{\imath}$ a.
- 2 amešospendāno pavan žag (ī) šapīr nēvako šēm karītūnam.
- 3 frāž yažūm\*¹ pavan aržūko\*² žag'³ ī\*⁴ šapīr aharāyīh avāyasto⁴⁵ (so) [ī⁺⁶ avo kār va kirfako aržūko] ī⁺⊓ dēno ī⁺¬ šapīr ī maždayast (so)\*8 (avāyasto val\*³ denā dēno rāī⁻¹⁰]
  - \*5 perhaps we may emend to muzdayasn which occurs at Y, 14, 2 in  $K^5$  (Sp).
- 4 valā\*¹ mano li\*² min aharāyīh avākīh ī\*³ pāklūm [aēy avākīh min aharāyīh rāī] min yažešno [min\*⁴ żag mas ī li yažešno] madam.
- 5 avo valā ākās aūharmažd mano<sup>\*5</sup> yehvūnt havand\*\* va<sup>\*6</sup> manoč<sup>\*7</sup> yehvūnd.
- 6 valāšān yažōm\*8 pavan žag ī nafšā šēmīg`9 afšāno madam yehemtānam avo aīyyārīh [aēγšāno hamāk\*10 aīyyār-āōmandīh γal vebedānam-ī\*11 va\*12 γal yehabānam].
  γα not havānd bere.
- 7 valā ī šapir\*1 xvatāī pavan kāmako bahar avar-rövešnīh\*2 [aēy bahar\*3 yal\*3 valā yehabūnam mano xvutāyīh ī\*4 nēvak avāyato\*5].

# Zur Geschichte der syrischen Typen.

Von

#### Eberhard Nestle.

Auf dem Hamburger Orientalstenkongress hat Herr Johannes Baensch-Drugulin das erste Exemplar seines Prachtwerks vorgelegt "Marksteine aus der Weltlitteratur in Originalschriften. Zur Erinnerung an das funfhundertjährige Geburtsfest des Altmeisters Johannes Gutenberg erschienen im Jahre MCMII. Im Verlage der Officin W. Drugulin in Leipzig". In den Erlauterungen zu meinem in Estrangelo gedruckten Beitrag zu diesem Werke habe ich einige Mitteilungen zur Geschichte des syrischen Drucks in Europa gemacht, S. 35—37 der zweiten Abteilung des Gesamtwerks, S. 14 f. des vollständigeren, nur in 20 Exemplaren hergestellten Sonderdrucks

Bei demselben Anlass war in Hamburg auf der Stadtbibliothek eine Ausstellung ihrer Seltenheiten von orientalischen Handschriften veranstaltet worden, und wie ich mir dieselbe besah, stiess ich auf einen Beitrag zur Geschichte der syrischen Typen, den ich nicht verloren gehen lassen möchte. In den Marksteinen habe ich gesagt: "am verdientesten wurde der osterreichische Kanzler Johann Albrecht Widmannstadt, der für sein 1555 in Wien gedrucktes Neues Testament durch den aus Ellwangen geburtigen Johann Krafft sehr schöne Typenstempel auf Cicero schneiden liess". Ich habe dort nicht angegeben, dass Widmannstadt bei dieser Ausgabe durch den syrischen Priester Moses aus Mardin unterstützt wurde. Nun sah ich in der genannten Ausstellung als Cod. or. 278 ein folgendermassen beschriebenes MS.:

"Thesaurus rituum ecclesiasticorum, auf Befehl Kaiser Ferdinands I. von dem katholisch-syrischen Priester Moses Meridinaeus im Januar 1566 zu Wien abgeschrieben. Gehörte Uffenbach und Wolf".

In dieser Beschreibung ist die Jahreszahl 1566 in 1556 zu ändern; denn S. 304 der Handschrift heisst es: "Hunc librum rituum ecclesiasticorum, qui Thesaurus inscribitur.... Dni Ferdinandi...iussu ex antiquissimo codice descripsit Moyses Meridinaeus Syrus presbyter catholicus, Viennae Austriacae, mense Januario, Anno MDLVI". S. 316 ist das Datum auch noch syrisch gegeben,

als Jahr der Griechen cost, Jahr Christi au. Als ich die Handschrift ansah, fielen mir sofort die Typen des Neuen Testaments von 1555 ein, die aufs allergenaueste die Handschrift des Moses von Mardin wiedergeben. Es wird in der Geschichte des Buchdrucks selten sein, dass man noch nach 350 Jahren die individuelle Handschrift nachweisen kann, welche das Vorbild für die Drucktypen abgegeben hat wie in diesem Fall. Darum möchte ich, nachdem ich an dem genannten Orte die Verdienste meiner Landsleute hervorgehoben, hier auch noch dem Moses von Mardin seine Ehre widerfahren lassen. Zugleich möchte ich die Fachgenossen daiauf aufmerksam machen, dass in der genannten Handschrift S. 313—14 die Nachahmung einer alten Schrift, eine Geheimschrift, sich findet, die ich nicht herausbringen konnte, auch nicht mit Unterstützung eines gleichzeitig die Sammlung besichtigenden Fachgenossen. Sie sei den Bemuhungen der Hamburger Orientalisten empfohlen

# Ānandavardhana's Dhvanyāloka.

#### Übersetzt von

#### Hermann Jacobi.

#### (Fortsetzung)

Der "Ton" mit gleichzeitig empfundenem tieferen Sinn, welcher die Seele einer Komposition bildet, gelangt, wie allgemein bekannt, im Rāmāyaṇa, Mahābhārata und anderen Werken zum Ausdruck; wie das geschieht soll jetzt gezeigt werden.

- 10—14. Dass eine Komposition die Stimmung etc. zur Empfindung bringe, hangt von folgenden Bedingungen ab:
- 1) Der der Erzahlung zugrunde liegende Stoff, sei er nun gegeben oder vom Dichter erfunden, muss so beschaffen sein, dass er durch die Angemessenheit der Faktoren, Gefuhle, Effekte und Konkurrenten schön ist.
- 2) Wenn der überlieferte Stoff unpassende Dinge bietet, mussen diese weggelassen und ein anderer, der beabsichtigten Stimmung angemessener Lauf der Erzahlung erfunden werden.
- 3) Die 5 Fugen (des Dramas) und die zugehörigen Glieder 1) müssen (vom Dichter) mit Hinsicht auf die Hervorbringung der Stimmung angewandt werden, nicht aber bloss um den Vorschriften des Śāstra zu genugen.
- 4) Die Hauptstimmung muss hin und wieder, je nach Umstanden, verstarkt und geschwacht, und wenn sie erloschen zu sein scheint, aufs neue belebt werden.
- 5) Auch wenn der Dichter erfinderisch in poetischen Figuren ist, so darf er sie nur, so weit sie dem Zwecke entsprechen, anwenden.

Weil auch die Komposition die Stimmung etc. zum Ausdruck

Die Fugen (sandhi) sind die funf Entwickelungsphasen der dramatischen Handlung; und Gheder (anga) heissen die bei der Darstellung derselben angewandten Mittel. Daruber wird in der Dramatik gehandelt z. B. Dasarupaka I 22 ff.

bringt, so werden jetzt die Bedingungen, unter denen sie dieselbe zum Ausdruck bringt, besprochen 1) Zuerst also die Beschaffenheit (vidhi) der Fabel, die durch die Angemessenheit der Faktoren. Gefuhle, Effekte und Konkurrenten schon ist; (das will sagen): die Fabel muss so beschaffen sein, dass sie schon ist durch die An- 145 gemessenheit desjenigen Faktors, Gefühls, Effekts oder Konkurrenten, der in Hinsicht auf die darzustellen beabsichtigte Stimmung. Gefühl etc angemessen ist; das ist eine Bedingung für die Hervorbringung der Stimmung. Die Angemessenheit der Faktoren (d. h. der handelnden Personen) ist nun allgemein bekannt. Die Angemessenheit ihrer Gefühle richtet sich nach der Angemessenheit von deren (der Faktoren) Natur; diese ist nun unterschiedlich einesteils, je nachdem sie erhaben, mittelmassig oder gering, andernteils, je nachdem sie göttlich, menschlich etc. ist. Wenn nun mit gehöriger Beachtung derselben das dominierende Gefühl unvermischt (mit andern) dargestellt wird, so kommt ihm die Angemessenheit zu. Andernfalls wenn z. B. der Mut¹) eines gottlichen Helden durchaus wie bei einem rein menschlichen, oder der eines menschlichen Helden durchaus wie bei einem rein gottlichen dargestellt wird, so ist das betreffende Gefühl unangemessen. So wenn bei der Schilderung eines rein menschlichen Konigs etc. Thaten wie das Hinübersetzen über die sieben Weltmeere dargestellt werden, so erscheinen sie selbst bei vollendeter Eleganz der Darstellung unbedingt als abgeschmackt. Der Grund dafur liegt in der Unan-(Man konnte einwenden): "Von Sātavāhana und gemessenheit. andern Konigen werden doch Thaten wie eine Höllenfahrt erzahlt; liegt denn eine Unangemessenheit darin, dass solche zur Beherrschung der ganzen Erde befahigten Könige wegen ihrer übermenschlichen Erhabenheit als über das natürliche Maass hervorragend geschildert werden?" Dieser Einwand trifft nicht zu. Wir behaupten nicht, dass es unangemessen sei, die Grösse von Konigen als über das naturliche Maass hinausgehend zu schildern, sondern dass die für göttliche Wesen geltende Angemessenheit nicht in einer frei erfundenen Erzahlung angebracht werden dürfe, in der nur Menschen vorkommen. In einer Erzahlung von halb gottlichem halb menschlichem Charakter beiderlei Angemessenheit in Anwendung zu bringen, ist durchaus unversagt, wie z. B. in der Erzählung von den Panduıngen. Aber bei Sātavāhana und dergleichen (historischen Personen) erscheinen nur solche Grossthaten angemessen, die in genauer Anlehnung an die Überlieferung dargestellt werden; was aber darüber hinaus dargestellt wird, ist unangemessen. Den eigentlichen Kernpunkt (spricht folgender Vers aus):

Ausser dem Mangel an Angemessenheit thut nichts anderes der Stimmung Abbruch; das wahre Geheimnis für die Stimmung ist die Befolgung der Angemessenheit, wie sie nun einmal feststeht.

<sup>1)</sup> utsāha ist noch etwas mehr als Mut, cf. RG p. 32.

Darum spricht Bharata<sup>1</sup>) es als Grundsatz aus, dass man zur Fabel eines Schauspiels einen durch litterarische Werke schon bekannten Stoff und zum Helden eine edle ebenso bekannte Person wählen solle. Dann irrt sich namlich der Dichter nicht bei der Beurteilung dessen, was für seinen Helden angemessen sei oder nicht Wenn er aber die Fabel für sein Drama frei erfindet, so macht er arge Fehler bei der Schilderung des noch nicht feststehenden und (daher leicht) unangemessenen Charakters seines Helden

(Man kann nun einwenden) "Wenn bei der Schilderung von solchen Gefühlen wie Mut es vielleicht berechtigt ist, die gottliche oder menschliche Angemessenheit in Erwagung zu ziehen, so moge man es thun; aber welchen Zweck hatte es bei der Liebe etc.? Denn es gilt als Regel, die Liebe auch der gottlichen Wesen gemass dem für unsere Erde<sup>2</sup>) angemessenen Verhalten zu schildern." Das trifft nicht zu Bei diesem Gegenstande bewirkt die Hintansetzung der Angemessenheit unbedingt einen Fehler. Denn wie lacherlich wurde es sein, die Liebe einer erhabenen Natur so darzustellen, wie es für eine niedrige angemessen ware! (Der Gegner konnte antworten: "wir bezweifeln nicht), dass hinsichtlich der Liebe auf Erden die Angemessenheit der Darstellung sich nach der Natur der betreffenden Person richtet, wenn aber von einer andern Angemessenheit hinsichtlich göttlicher Personen geredet wird, so findet das auf unsern Gegenstand keine Anwendung " (Ganz schief!) Auch wir sagen nicht, dass es in der Erotik eine besondere, nur fur gottliche Wesen geltende Angemessenheit gebe; sondern dass, wenn bei gottlichen Wesen die Liebe so wie bei Konigen und andern Personen hochsten Ranges hier aut Erden geschildert wird, das allgemeinen Beifall findet. In Dramen wird die Liebe von Königen etc. nicht in einer Form geschildert, die als vulgar feststeht; ebenso ist eine derartige Schilderung bei den Göttern zu vermeiden. Wendet 147 man ein, dass dies vermieden wird, weil das Drama aufgeführt wird und die Liebeslust nicht Gegenstand dramatischer Auffuhrung sein kann, so widersprechen wir. Denn wenn die Aufführung eines solchen Gegenstandes anstössig ist, so sieht man nicht ein, warum ein Gedicht gleichen Inhaltes es nicht auch sein sollte. Darum ist es in einem Gedichte, werde es nun mimisch dargestellt oder nicht").

<sup>1)</sup> Nātyaśāstra 18, 10

<sup>2)</sup> Bharatavarsa.

<sup>3)</sup> Ich verbessere abhineyūrthe ca kāvye in abhineyūrthe nabhineyūrthe ca kāvye; denn ich glaube, dass der Gegensatz zwischen abhineyūrtha und anabhineyūrtha beabsichtigt ist (wie p. 138, 139) Weun der gedruckte Text richtig ist, muss man einen Gegensatz zwischen nāṭakādi (abhineyūrtha) und kāvya (abhineyūrtha) konstruieren, wobei man abhineyūrtha in der von Abh. in dem p. 139, Note 1 angegebenem Sinne zu fassen hatte. Aber welche Gedichte eignen sich zum minischen Vortrag? Und dari in den andern der Cortus von Konigen etc. ganz plump dargestellt werden? Wegen dieser Bedenken halte ich meine Textveranderung für geboten.

durchaus anstössig, wenn der gemein sinnliche Liebesgenuss zwischen Konigen, bez ahnlichen Personen hochsten Ranges und eben solchen Frauen geschildert wird, gerade so wie wenn dies von den eigenen Eltern geschieht. Und ebenso verhalt es sich, wenn es sich um die hochsten Gotter handelt. Ubrigens ist der Coitus nicht die einzige Form der Liebeslust, insofern es auch noch andere giebt. wie Kundgeben der gegenseitigen Liebe etc. Warum sollten diese nicht bei Personen hochsten Ranges dargestellt werden? Darum muss man sich bei der "Liebe" ebenso gut wie bei dem "Mut" etc. nach dem richten, was der Natur der darzustellenden Person angemessen ist Dasselbe gilt von den Gefuhlen wie "Staunen" etc. Wenn aber bei einem dergleichen Gegenstand sogar klassische Dichter thatsachlich unbesonnen verfahren, so ist das eben ein Fehler. Oben aber haben wir dargelegt, dass er nicht in die Augen fallt, weil er durch das Talent des Dichters verdeckt wird. - Die Angemessenheit der Effekte (d. h. der Ausserung der Gefühle) ist im Werke Bharata's und in andern festgestellt. Was wir sagen wollen, ist dies: auch wenn sich ein Dichter nach dem von Bharata etc. festgesetzten richtet, die Werke der Klassiker mit kritischem Verstandnis mustert und seine Eingebung befolgt, so muss er immer auf der Hut sein und sich die grösste Muhe geben, um nicht gegen die Angemessenheit der "Faktoren" etc. zu verstossen.

Mit der obigen Bemerkung, dass durch die Wahl einer den Bedingungen der Angemessenheit entsprechenden Fabel, sei es einer feststehenden oder einer vom Dichter erfundenen, die Stimmung zum Ausdruck gebracht werde, soll folgende Lehre gegeben werden. wenn auch in der epischen Litteratur ein reicher Schatz stimmungsvoller Erzahlungen 1) enthalten ist, so soll man doch nur solche Stoffe wählen, die den Bedingungen der Angemessenheit der "Faktoren" etc. genügen, sonst keine. In noch hoherem Grade als bei einem feststehenden Stoff muss man sich bei dem zusammen nehmen, den man selbst erfindet. Denn dabei kommt ein Dichter leicht durch Unbedachtsamkeit zu Fall und setzt sich dem schweren Vorwurf mangelhafter kunstlerischer Durchbildung aus

Hierüber handelt folgender Zusatzvers:

Eine selbsterfundene Fabel ist so zu gestalten, dass alles in ihr stimmungsvoll erscheint.

Die richtige Methode hierbei ist, sich genau nach der An- 148 gemessenheit der "Faktoren" etc. zu richten. Daruber ist oben gehandelt.

(Ein Spruch sagt):

Em Stoff aus dem Rāmāyana und anderen epischen Gedichten, in denen, wie jeder zugiebt, die Stimmung immer zur Empfindung

<sup>1)</sup> d. h. von solchen Erzahlungen, die als stimmungsvoll gelten, ohne aber den strengen oben dargelegten Anforderungen zu genugen.

gelangt, darf nicht nach eigenem Gutdunken abgeandert werden,

(wenigstens nicht) im Widerspruch mit der Stimmung.

Diese epischen Stoffe soll man nicht nach eigenem Gutdunken andern Denn es ist gesagt: "man soll nicht vom Gang der Erzählung abweichen". Und wenn man einmal nach eigenen Gutdunken andern muss, soll dies nicht im Widerspruch mit der (einmal

geltenden) Stimmung geschehen.

2) Folgendes ist eine weitere Bedingung dafür, dass die Komposition die Stimmung zum Ausdruck bringe. Wenn der überlieferte Stoff Dinge enthält, die sich irgendwie für die Stimmung nicht eignen, so mussen diese weggelassen und ein anderer, für die beabsichtigte Stimmung angemessener Lauf der Erzahlung erfunden werden, wie in den Werken Kālidāsa's 1) oder im Harivijaya Sarvasena's, oder in meinem Kunstgedicht Arjunacarita Ein Dichter, der ein Werk schafft, muss sich ganz und gar von der Stimmung leiten lassen. Wenn er dann in dem überlieferten Stoffe der Stimmung unangemessene Dinge findet, so soll er sie unterdrücken und selbstandig eine andere, der Stimmung angemessene Erzahlung erfinden. Denn es ist nicht die Aufgabe des Dichters, nur die überlieferte Geschichte darzustellen, weil dieselbe schon aus der epischen Litteratur bekannt ist

3) Eine andere sehr wichtige Bedingung dafür, dass die Komposition die Stimmung etc. zum Ausdrucke bringe, liegt darin, dass man die 5 Fugen (der im Diama darzustellenden Handlung) · mukha, 150 pratimukha, garbha. avamarśa und nirvahana,²) sowie deren Glieder wie upaksepa etc. mit Rucksicht auf die Hervorbringung der Stimmung gestalte, wie es in der Ratnāvalī der Fall ist; nicht aber um nur den Vorschriften des śāstra zu genügen, wie im zweiten Akte des Venīsamhāra das vilāsa genannte Glied der Fuge pratimukha, obschon es der Hervorbringung der eigentlich beabsichtigten Stimmung widerspricht, von dem Dichter nur in dem Streben, die Lehren Bhaiata's zu befolgen, angebiacht worden ist.

4) Eine feinere Bedingung dafür, dass die Komposition die Stimmung zum Ausdruck bringe, liegt darin, dass die Hauptstimmung

<sup>1)</sup> Abh bemerkt, dass sich in der epischen Litteratur (tthāsa) die Hochzeit Aja's und anderer Könige, die im Raghuvaṃśa beschrieben wird, nicht finde.

2) Im mukha wird der Zweck des Stuckes angedeutet und der Grund für die Stimmung desselben gelegt; im pratunukha wird dei Zweck teilweise enthullt, im garbha ruckt die Erreichung des Zweckes abwechselnd in die Nahe und Ferne und wird als Ziel erkannt, im avamarśa wird die Erreichung desselben leidenschaftlich verfolgt und im nirvahana werden alle Zwecke orreicht Jede dieser "Fugen" hat eine Anzahl "Glieder", durch die ihr zum Ausdruck verholfen wird. Auf die etwas gekunstelte Theorie kann ich mich hier nicht weiter einlassen. Der Leser findet sie im 1. Kapitel des Daśarūpa. Ich bemeike nur noch zum Verständnis des Textes, dass das "Glied" upaksepa die erste summaiische Andeutung des Zweckes ist, und das "Glied" upaksepa wird uns namlich Duryodhana in Unterhaltung mit seiner Gattin Bhānumatī gezeigt, eine Scene, die in ihrem Zusammenhang recht abgeschmackt ist.

151

152

je nach Gelegenheit . . . . . . ) verstärkt und abgeschwächt werde, wie in der Ratnāvalī. Fernei muss die Hauptstimmung, wenn sie erloschen zu sein scheint, aufs neue belebt werden, wie im Tāpasavatsarāja <sup>2</sup>)

5) Folgendes ist auch als eine Bedingung dafür zu erkennen, dass eine bestimmte Komposition, ein Drama oder dergleichen, die Stimmung zum Ausdruck bringe, namlich, dass der Dichter, auch wenn er erfinderisch in poetischen Figuren ist, sie doch nur anwende, soweit sie dem Zwecke entsprechen. Denn ein begabter Dichter beginnt zuweilen ein Werk, indem er die Rücksicht auf die Erweckung der Stimmung bei der Anbringung poetischer Figuren in seiner Eingenommenheit für dieselben vergisst; zur Belehrung eines solchen ist dies gesagt. Es giebt nämlich Dichter, die in ihren Werken nur auf die Anbringung poetischer Figuren bedacht sind und keine Rücksicht auf die Stimmung nehmen.3)

15. Auch diejenige Art des "Tones", in der der tiefere Sinn gewissermassen nachklingt, gelangt in einigen Kompositionen zum Ausdruck.4)

Die beiden Arten des Tones, bei dem der tiefere Sinn nachklingt und der selbst eine Unterart desjenigen ist, bei welchem das Ausgesprochene zwar gemeint ist, aber auf etwas anderes hinanslauft, (also beide Arten, sowohl die auf der Bedeutung der Worter als auch die auf der Bedeutung des Inhaltes berühende) gelangen in einigen Kompositionen zum Ausdruck. Wie die Reden Päncajanya's im Madhumathanavijaya, oder wie (die Reden) der Genossen des Liebesgottes in meiner Visamabänalīlā, oder im Mahābhārata in dem Gespräch des Geiers und des Schakals 6)

1) Hier fehlt ein Wort, entweder  $antar\bar{u}$  oder eine dies erklarende Phrase. Die ganze Wendung fehlt in 2 Mss. Gemeint ist, dass die Stimmung nicht, ohne zu ermuden, auf derselben Höhe erhalten werden kann; darum solle der Dichter selbst für ein crescendo und decrescendo sorgen, wie auch die Veiliebtheit durch Hindernisse und Widerstand nur verstarkt werde.

2) In diesem Stucke glaubt Udayana seine Lieblingsgemahlın in einem Palastbrande umgekommen, wird aus Kummer Asket, herratet Padmävatī und wird spater wieder mit Väsavadattā vereinigt. Hier scheint des Konigs Liebe zu Väsavadattā während mehrerer Akte zu Ende zu sein, durch geeignete Strophen aber wird ihr Fortbestehen immer wieder angedeutet.

3) Abh citiert einen Vers aus einem solchen euphuistischen Drama, der svapnavāsavadattū.

4) Abb erklart den Vers anders, indem er vyañjakatayā erganzt und davon dhvaner asya abhangig sein lasst. Über den so gewonnenen Sinn siehe Einleitung S. 402. Dass diese Deutung unmöglich ist, zeigen die klaren Worte der Vrtti.

5) Aber, wie Abh. bemerkt, kommt es schliesslich darauf hinaus, dass die Stimmung zum Ausdruck gelangt. Wenn der Autor das nicht gemeint hatte, sagt Abh, ware diese Stelle mitten in der Untersuchung über die Stimmung gar nicht am Platze.

6) Mahābhārata XII 153. Die Verwandten klagen auf dem Friedhof bei der Leiche des einzigen Sohnes eines Brahmanen. Ein Geier setzt ihnen die Thorheit ihres Benehmens auseinander und bewegt sie heimzukehren. Ein 153 16. Durch die Kasus- und Personalsuffixe, den Numerus und die Wortverbindung, ferner durch die Bedeutung der Kasus, sowie durch die Krt und Taddhita Suffixe und die Komposita kann hin und wieder der Ton mit gleichzeitig empfundenem Unausgesprochenem ans Licht gestellt werden.

Der Inhalt des gleichzeitig empfundenen Tones, die Stimmung etc <sup>1</sup>), findet sich auch durch die Wahl der Kasus und Personalsuffixe, des Numerus und der Wortverbindung, durch die Bedeutung der Kasus, durch die Wahl der Krt und Taddhitasuffixe und durch die Komposita, und wie das Wort  $c\alpha$  andeutet, durch die Partikeln, Prapositionen, die Tempora, zum Ausdruck gebracht; z. B. (Hanumannātaka 9, 15).<sup>2</sup>)

"Es ist eine Erniedrigung für mich: diese meine Feinde;" "und da ist auch jener Büsser, und der selbst tötet die Rākṣasa-" "Rasse; es lebt, ach, Rāvaṇa; wehe über den Indrabesieger (Indra-" "jit); wozu ist Kumbhakarṇa in wachem Zustande, wozu diese" "(10) Arme, die umsonst anschwollen beim Plündern elender Gottei-" "dorfer." 15.

Denn in dieser Strophe tritt in gibsserer Fulle die Andeutungsfahigkeit aller dieser Details deutlich zu Tage, namlich in den Worten "me yad arayas" (diese meine Feinde) die der Kasusendung, der Wortverbindung und des Numerus;3) in tatrāpy asau 154 tāpasah (und da ist auch jener Busser) die des Taddhitasuffixes4) und der Partikul (api); in "so py 'atraiva nihanti rākṣasakulam, jīvaty aho Rāvaṇah" (und der selbst totet die Rākṣasa-Rasse; es lebt, ach, Rāvaṇa) die der Personalendung und der Kasusbedeutung;5) in der zweiten Hälfte der Strophe die der Kṛt und Taddhita-Suffixe,

Schakal aber wirft ihnen Mangel an Gefuhl vor etc und bewegt sie umzukehren. Hier ist der nachtonende tiefere Sinn, dass beide die Leiche verzehren wollen, der Geier dies aber nur am Tage thun kann, wahrend der Schakal in der Nacht das Feld fur sich hat. In letzter Linie dient dies aber dazu, die Stimmung, den sänta rasa hervorzurufen. So Abh. — Im Com. werden die Verse 11. 12. 19. 65 mit mehreren Varianten von unserem Text namentlich im letzten Verse citiert. Fur die Kritik des MBh. sind diese Zitate nicht uninteressant.

Ich lese rasūdiķ statt rasūdibhik, womit ich nichts anzufangen weiss.
 Abh.'s Erklarung der Einzelheiten dieser Strophe wird in dankenswerter Weise von Hemacandra Kāvyānuśāsana ed. Kāvyam. p. 181 erganzt.

<sup>3)</sup> Die Verbindung von *me* mit *arayas* ist bedeutungsvoll: dass 1ch Feinde habe; nicht blos einen, sondern viele, im Plural. Die Bedeutsamkeit der Kasusendung muss wohl mit der des Numerus zusammengezogen werden.

<sup>4)</sup>  $t\bar{a}pasa$  ist namlich mit dem Taddhitasuffix an gebildet (Pān. V 2, 103) und bedeutet nach Pān. V 2, 94 einen, der Busse hat: von Tapferkeit ist dabei keine Rede (Abh.).

<sup>5)</sup> Die Personalendung ti bezeichnet den Busser als den Töter und Rāvana als den Lobenden, zwei einander so widersprechende Agens sollten meht nebeneinander bestehen; die Subjektsbedeutung von Rāvaṇa in diesem Zusammenhange zeigt, dass Rāvaṇa nicht einfach als nomen proprium zu nehmen ist, sondern ähnlich zu deuten ist wie in 2, 1 p. 61 das Wort Rāma.

des Kompositum¹) und der Prapositionen.²) In einem derartigen Gedichte, in dem eine Anzahl Details bedeutsam ist, offenbart sich eine unübertreffliche Schönheit der Komposition Denn wenn auch nur ein einziges Wort sich zeigt, welches etwas Unausgesprochenes ans Licht bringt, so eignet diesem Gedichte eine gewisse Schönheit der Komposition; um wie viel mehr, wenn solcher Worter mehrere vereinigt sind, wie in der eben citierten Strophe! Denn in dieser Strophe, die schon in dem Worte Rāvaṇa durch die Unterart des "Tones", wobei das Ausgesprochene einen andern Sinn annimmt, geschmückt ist, wirken ausserdem noch die eben genannten andeutenden Details. Dergleichen schone Stellen finden sich zahlreich bei besonders begabten Dichtern.

So z. B. in dem Verse des grossen Rṣi Vyāsa (MBh. I, 128, 6) · 155 "Die Zeiten sind derart, dass das Glück der Vergangenheit" "angehort und das Unheil vor der Thure steht, jedes 'morgen'" "bringt der Erde, deren Jugend dahm ist, einen Tag für noch"

"schlechtere Menschen (oder einen noch schlimmeren Tag)."

Denn hier wird durch die Kṛt-Suffixe (ta in atikrānta und upasthita), das Taddhitasuffix ( $\bar{\imath}yas$  von  $p\bar{a}p\bar{\imath}ya$ ) und den Numerus (von  $k\bar{a}l\bar{a}h$ ) der "Ton" mit gleichzeitig empfundenen Unausgesprochenem, und in  $prthiv\bar{\imath}$  gatayauvan $\bar{a}$  (die Jugend der Erde ist dahin) der "Ton", bei dem das Ausgesprochene seine Bedeutung ganz verliert, zum Ausdruck gebracht.

Und diese Details wie Kasusendungen etc. erscheinen je einzeln und zusammenwirkend in der Rolle die Stimmung hervorzurufen meistens in den Werken klassischer Dichter, doch auch anderswo,<sup>4</sup>) so ruft ein Substantiv Stimmung hervor in Meghadūta 76.

"(Die Sitzstange) auf der sich, wenn der Tag vorüber, dem" "Freund, der Pfau, niederlässt, von meiner Geliebten zum Tanzen" "gebracht mit dem Schlagen von Rhythmen,<sup>5</sup>) bei denen ihr Arm-" "band lieblich klingelt." 17.

ein Verbum, wie in Hāla 706:

"Geh ab! wische nicht meine nur zum Weinen geschaffenen" "verwunschten Augen ab, die (schon) durch deinen blossen Anblick" "bethört dein (schlechtes) Herz nicht erkannten." 18.

5) tālaih, der Plural deutet hier die Geschicklichkeit des Madchens an,

und diese erhöht die Stimmung des Liebesschmerzes.

<sup>1)</sup> Śakrajit wird statt des nom. pr. Indrajit gebraucht, um daran zu einnern, dass er den Indra besiegt hat  $prabodhtavat\bar{u}$  soll nicht part perf. act. sondern, wie mich Kielhorn belehrt, aus prabodhta mit dem besitzanzeigenden Taddhita-Suffix vat gebildet sein.

<sup>2)</sup> Das vi in vilunthana deutet die Gewaltsamkeit des Angriffes an.
3) Unsere Ausgaben lesen śvah śvah pāpisthadivasāh; das andert die Konstruktion.

<sup>4)</sup> Wie die Worte prāyenānyatrāp zu verstehen sind, ist nicht recht klar. anyatrāpi kann nicht im Gegensatz zu mahākari gesagt sem, da das nachste Beispiel aus Kālidāsa genommen ist. Da die folgenden Beispiele nur je ein solches Andeutemittel zeigen, wie Abh. bemerkt, so scheint anyatra nur deren vyastatva zu gehen. Aber liegt letzteres nicht schon in chakasa?

Oder wie in Hāla 9611):

"Versperr' mir nicht den Weg; geh' weg junger Mann; o du" "bist schamlos! ich habe zu gehorchen: ich muss das leere Haus" "bewachen." 19.

156 Die Wortverbindung:

> "Geh anderswohin, junger Fant! was betrachtest du mich so" "genau im Bade? Dies ist, Verehiter, für Pantoffelhelden kein"

"heiliger Badeort "2)

In Stellen wie den vorliegenden, in denen das Suffix ka angewandt ist, zeigt sich die Andeutungsfahigkeit der Taddhitasuffixe und der Komposita, wenn sie in Angemessenheit mit der Tonart (vrtti) angewandt sind 3)

Die Partikeln z. B. Vikramorvaśī v 73.

"Diese schwer zu ertragende Trennung von der Geliebten" "traf plotzlich ein und es mussten die Tage angenehm werden" "durch ihre Kühle infolge des Heraufziehens frischer Wolken." 21.

Hier ist es das Wort und (das doppelte  $c\alpha$ ); oder in Sakuntala III 25

"Des schonbewimperten Madchens auf der Schulter sich wen-" "dendes Antlitz, welches, wahrend ihr Finger immer wieder die" "Unterlippe deckte, unter abwehrenden Worten verschuchtert und" "doch reizend war, hab ich, wie weiss ich nicht, emporgehoben," "gekusst aber nicht." 22.

Hier ist es das Wort aber (tu). Die allbekannte Fuhrgkeit der Partikeln, etwas anzudeuten, wird hier mit Rucksicht auf die

Stimmung gelehrt.

Die Andeutungsfahigkeit der Prapositionen z. B in Sakuntala I 9. "Unter den Baumen liegen Korner wilden Reises, die den" "Offnungen der von Papageien bewohnten Astlocher entfallen" "sind; hier und da zeigen sich ganz olige") Steine, die zum Zer-" 157 "quetschen der Ingudffruchte dienen, die zutraulich gewordenen"

2) Ich restituiere den Vers, der auch in Hemacandias Kavyanuśasana ed. Kavyam. p. 54 entstellt uberliefert ist, folgendermassen.

> annattha vacca bālaa nhāantim kīsa mam puloesi | eam ho jäyäbhīruāna tūham cia na hoi.

4) prasnigdha, die verstarkende Praposition pru deutet den bluhenden Zustand der Einsiedelei an, weil die Ingudistrauche darin so uppige Fruchte

tragen. (Abh.)

<sup>1)</sup> Bei Weber mit den Sinn andernden Varianten. - Das Verb "geh weg" deutet folgendes an. Du bist noch sehr grun, dass du so vor den Leuten es verratst; das leere Haus sei unser Stelldicheinsort, komm dahin! (Abh)

Nach Pischels schriftlicher Mitteilung lesen die Mss. kīsa man puloest. Abh's Erklarung prakarsenālokayasi verburgt puloesi. — Die Verbindung der Worte jäyäbhīrukānām etat tīrtham deutet die Eifersucht der verliebten Dirne an.

<sup>3)</sup> Das Suffix ka in  $j\bar{a}y\bar{a}bh\bar{a}rua$  soll nicht  $sv\bar{a}rthe$ , sondern kutsite sein wie im Sanskrit. — Ich lese prakrtesu statt prakrtesu, wie wahrscheinlich auch Abh. - Das Kompositum jāyābhīrua an und fur sich verhilft der Stimmung zum Ausdruck, abgesehen davon, dass die richtige Verwendung von Komposita sich nach der Stimmung richten muss.

"Gazellen wandern ungestört durch den Lärm (des Wagens), und" "die Pfade zum Brunnen zeichnen Streifen des von den Zipfeln"

"der Bastgewander abtropfenden Wassers" 23.

"Dieser von verkruppelten Baumen dunnbestandene Wald," "wo brunstige Tauben girren und Pfauen auffliegen, furchtbar" "beim Betreten wie ein Unheil wandelt er sich weiterhin in Ent-" "setzen." 24.

Hierin zeigt sich eine grosse Andeutungsfähigkeit der Praposition pra (in pravirala) und des Metrums Aupacchandasika.

Die Haufung von zwei oder drei Prapositionen in einem Worte ist kein Fehler, wenn sie der Hervorrufung der Stimmung dient, wie im Süryaśataka 4:

"Glück mögen euch verleihen die Strahlen der Sonne, welche" "diese ausbreitet wie Faden, wenn sie beim Entgleiten der mantel-" "gleichen Finsternis die Wesen ohne Hulle erblickt" etc 25.

(sam ud vi in samudvīksya) Oder in folgender Strophe.

"Ihn den HERRN, den die grossten Asketen kaum erkennen" "können, der in Menschenweise hienieden wandelte, suchen Thoren" "mit ihren Schlüssen zu erkennen. indem sie sich Beweise kon-"struieien aus der allgemeinen Natur ihres (feistes") 26

Dasselbe gilt von Partikeln, z. B. in Kum. III 20: Ei! Oh! Du

bist um deine Kraft zu beneiden etc." 27.

Oder in ·

"Die dadurch leben, denen es zu eng im eignen Leibe wird" "vor Freude, die tanzen mit Freudethranen in den Augen und" "von Wonneschauern ergriffen werden, wenn sie den Eifolg eines" "Vortrefflichen sehen — Ach und weh! wohin soll ich mich ver-" "kriechen vor diesen Mannern, die das lumpige Schicksal zur" "Vernichtung führt, während es den Feinden der Guten Gedeihen" "verleiht!" 28.

und in ahnlichen Fallen 2)

Zuweilen ruft auch eine Wiederholung, wenn sie mit der Ab- 158 sicht, die Stimmung zu verstärken gebraucht wird, einen besonderen Effekt hervor: z B.

"Dass mit der Absicht zu betrugen, auf ihren Vorteil bedacht" "schlechte Menschen erlogenes Zeug mit vielen Schmeicheleien" "gewürzt vorbringen, das wissen wohl die Guten, sie wissen es," "aber sie bringen es nicht über sich, ihnen nicht den Gefallen" "zu thun" 29.

Das Tempus ist andeutend z. B. in Hāla 675:

"Bald werden die Wege sogar für die Wunsche unpassier-" "bar sein, da (durch den steten Regen) Eben und Uneben auf"

<sup>1)</sup> Nur die Anfangsworte sind angeführt. Abh, giebt den ganzen Vers. Das Ms. führt noch die Anfangsworte einer anderen Strophe yah si apue sadu-punatasya an, die im Com, übergangen wird und auch sonst unbekannt scheint.
2) In 27 aho bata, in 28 hā dhik kastam aho.

"ihnen schwindet und uberall nur ganz langsames Gehen möglich" -ist 1) 30

Denn hier in der Stelle "bald werden die Wege sein" tragt der Futurcharakter von bhavisyanti sehr zur Verstarkung der Stimmung bei. Denn der Sinn der Strophe wirkt stimmungsvoll, wenn man ihn versteht als "Faktor" der Stimmung Liebeschmerz bei Trennung durch Reise.2) - Wie hier der Suffixteil andeutend wirkt, so zuweilen auch der Stammteil, z. B.

"Jenes Haus mit einfallenden Mauern, dieser himmelanstrebende" "Palast; jene alte Kuh, hier tieiben sich wolkenabnliche Herden" 159 "von Elefanten umher, jenes gemeine Gerausch von einem Reis-"morser, dieser liebliche Gesang von Frauen: wunderbar wie in" "Tagen dieser Brahmane es zu einer solchen Hohe gebracht" hat!" 31.

Denn in dieser Strophe ist der Stammteil des Wortes divasaih (in Tagen) das Andeutende. Auch den Pronomina kommt diese Funktion zu, wie in der eben angeführten Strophe. Weil sich der Dichter der Andeutungsfahigkeit der Pronomina hier bewusst war, hat er Worter wie kva kva (zu demselben Zwecke) nicht gebraucht.

Nach diesen Fingerzeigen werden sich verständige (Leser) selbst auch andere Arten von Andeutungsmitteln zurecht legen konnen. Obgleich nun alles eben gesagte durch die fruhere Behandlung (III ff.) des Problems der Andeutungsfahigkeit der Wörter, Satze und Satzbildung eigentlich schon vorweggenommen war, so ist es doch hier zur möglichst vielseitigen Instruktion nochmals gesagt worden; und wir sagen nicht, dass die Stimmung etc. (nur) durch die Tragweite des Inhaltes ins Dasein gerufen werden könne Denn dann ware es similos, die mannigfaltige Andeutungsfahigkeit der Kasusendungen etc. zu besprechen. Dies ist (oben unter III 1) behandelt worden, wo von der Andeutungsfahigkeit der Worter die Rede war Und weiter wenn auch die Stimmung etc. durch einen besonderen Inhalt ins Dasein gerufen wird, so ist doch, weil ein solcher Inhalt stets in Verbindung mit andeutenden Worten vorkommt, eine detaillierte Erkenntnis vom Wesen der Andeutungsmittel, wie wir es gelehrt haben, ein Erfordeinis Die Gesichts-160 punkte, nach denen oben und anderswo<sup>3</sup>) die Schonheit der Wörter gelehrt worden ist, beruhen eben in der Andeutungsfähigkeit der Worter, das hat man sich klar zu machen. Die Sache verhalt sich namhch so: wenn sich da, wo die (Schonheit) ursprunglich nicht erscheint, bei bestimmter stimmungerregender Fassung eine gewisse Eleganz dieses oder jenes gewohnheitsmassig dazu verwendeten Wortes zeigt, so tritt sie auch (nachher) wegen der

<sup>1)</sup> Weber giebt die Uberschrift: Kommt er nicht bald, so kann er uberhaupt garnicht mehr kommen.

<sup>2)</sup> D. h. als Ausspruch einer Person, die fur den Leser oder Hörer Trager der betreffenden Stimmung wird

<sup>3)</sup> Nach Abh : "im Comm. zum Bhāmaha", also von Udbhaṭa.

haufigen Wiederholung (dieser Association mit der Stimmung) auch bei dem isolierten Worte zu Tage 1) Auf andere Weise liesse sich nicht erklaren, weshalb bei Wortern von der gleichen Bedeutung ein Unterschied hinsichtlich der Schonheit sein sollte Wenn ein Gegner sagt, dass es eine gewisse Eigentumlichkeit (der Worter) sei, die eben nur Leute von Geschmack empfinden konnen, so fragen wir was ist die charakteristische Eigenschaft der Leute von Ge-Besteht sie darin, dass jemand in einer bestimmten schmack? gelehrten Ubereinkunft (oder Schulmeinung) uber die Poesie geschult ist, welche keine Rucksicht auf die Stimmung nimmt, oder dass er grundlich das Wesen der Poesie versteht, das aus Stimmungen, Gefühlen etc. besteht. Bei der ersteren Ansicht würde kein objektiver Grund vorhanden sein, weshalb dieses oder jenes Wort schon sein sollte, wie es solcherart "Leute von Geschmack" festgesetzt haben Denn nach einer andern gelehrten Ubereinkunft könnte es auch wieder anders festgesetzt werden. Nach der zweiten Ansicht ist "Geschmack haben" soviel wie "Stimmung kennen". Da die von dergleichen Leuten von Geschmack empfundene Eigentumlichkeit der Worter die diesen innewohnende Fahigkeit ist, Stimmung etc zu eiwecken, so beruht ihre wesentliche Schonheit auf ihrer Andeutungsfahigkeit. Dagegen ist die auf Aussagefahigkeit der Worter beruhende "Klarheit" eine Eigentumlichkeit derselben, wober auf ihre Bedeutung Rucksicht genommen wird. Die Alliteration und anderer lautlicher Schmuck nimmt aber Rucksicht auf die Bedeutung 2)

Nachdem bisher das Wesen der Andeutungsmittel der Stim- 161 mungen etc gezeigt worden ist, geht er jetzt dazu über zu zeigen. was der Stimmung etc. hinderlich ist

17. Wenn ein Dichter in einer Komposition oder auch in einer Einzelstrophe die Stimmung etc zum Ausdruck bringen will, muss er sich weislich bemühen, das hinderliche zu vermeiden

Ein auf die Hervorrufung einer Stimmung oder eines Gefühles in seiner Komposition oder auch in einer Einzelstrophe bedachter Dichter muss sich die grösste Mühe geben zu vermeiden, was

<sup>1)</sup> Der Sinn dieser nicht leichten Stelle ist klar; an und fur sich und von Haus aus wohnt einem Worte nicht die Fahigkeit inne, eine bestimmte Stimmung zu erwecken, es erhalt sie erst und damit auch seine Schonheit dadurch, dass es oft in Wendungen gebraucht wird, welche diese Stimmung erwecken, sodass es endlich auch fur sich allein schon dazu im stande ist. — Ich lege meiner Übersetzung die Lesarten von G zu Grunde.

<sup>2)</sup> Der Gedanke ist wohl folgender: Bei der Alliteration wird zwischen synonymen Wortern gewählt. Die Synonymitat ist eben durch die Rucksicht auf die Bedeutung bedingt. — Es wurde oben gelehrt, dass die Klarheit nicht einer bestimmten Stimmung eigen, sondern allen gemein sei Darum wird wohl hier bemerkt, dass die Klarheit (prasāda) in dem vācakatva, nicht im vyaājakatva ihren Sitz haben.

hinderlich ist. Denn sonst kommt auch nicht eine einzige stimmungsvolle Strophe recht zustande.

Es wird nun gelehrt, welche jene Hinderungsgründe sind, die

ein Dichter mit Bedacht zu meiden hat.

- 18. 19. Hindernd ist für die Stimmung:
- 1) Die Aufnahme von Faktoren etc., die zu einer widersprechenden Stimmung gehören,
- 2) die ausführliche Darstellung eines heterogenen Gegenstandes, wenn derselbe auch in irgendwelcher Beziehung zu dem eigentlichen Gegenstande steht,
- 3) die unmotivierte Unterdrückung und die unmotivierte Darstellung der Stimmung,
- 4) die stets erneute Betonung der Stimmung, trotzdem sie schon ihre Höhe erreicht hat, und
  - 5) die Angemessenheit mit der vrtti.
- 1) Als ein Hinderungsgrund der Stimmung gilt die Aufnahme von Faktoren, Effekten und Konkurrenten, welche zu einer Stimmung gehören, die in Widerspruch zu der beabsichtigten Stimmung steht.

  162 Die Aufnahme der Faktoren einer widersprechenden Stimmung z. B.: wenn sofort, nachdem Faktoren der quietistischen Stimmung eben als Faktoren dieser Stimmung dargestellt sind, die Liebe etc geschildert wird. Die Aufnahme von Gefühlen, die einer widersprechenden Stimmung angehoren z B: wenn das Madchen in verliebtem Streite gegen ihren Geliebten eizuint ist, dieser sie mit Grunden des Lebensüberdrusses zu besanftigen sucht. Die Aufnahme von Effekten einer widersprechenden Stimmung z B: wenn die Geliebte in verliebten Zorn geraten ist und sich nicht versöhnen lasst, der Liebhaber aber so in Zorn gerat, dass seine Gefühlsausserungen der zornigen Stimmung entsprechen.

2) Ein anderer Hinderungsgrund der Stimmung ist die ausführliche Schilderung eines in Hinsicht auf die Stimmung heterogenen Gegenstandes, wenn er auch zu dem eigentlichen Gegenstande in irgendwelcher (entfernten) Beziehung steht; z.B. wenn ein Dichter den Liebesschmerz seines Helden zu schildern begonnen hat, und dann in seiner Sucht, künstliche Reime und ihnlichen Schmuck anzubringen, eine umfangreiche Schilderung von Bergen etc. liefert.

3) Ein weiterer Hinderungsgrund der Stimmung ist die unmotivierte Unterdruckung der Stimmung und die unmotivierte Darstellung derselben. Das Aufhören der Stimmung bei unpassender Gelegenheit, z B. wenn die Liebe eines Mannes mit einem

<sup>1)</sup> Wenn er z. B. sagt "die einmal vergangene Zeit kann niemals zuruckkehren". Nach Abh.

begehrenswerten Madchen auf die hochste Stufe gebracht und die Gegenseitigkeit ihrer Liebe erkannt ist, dann aber das natürlich gegebene Aufsuchen eines Mittels, wie sie zusammenkommen können, beiseite gelassen und dafur in Unabhangigkeit davon ein anderes Motiv ausgeführt wird. Darstellung bei unpassender Gelegenheit z. B.: wenn wahrend einer dem Weltuntergang ahnlichen Schlacht, 163 in der verschiedene Helden scharenweise ihren Untergang finden, ohne passende Veranlassung die Liebesszene eines götterahnlichen Helden, dessen Trennung von der Geliebten nicht zum Thema gehört, geschildert wird. 1) Und in einem solchen Falle ist es keine Rechtfertigung, dass der betreffende Held der Fabel<sup>2</sup>) durch das Fatum verblendet ist; denn die Darstellung der Stimmung soll für einen Dichter die Haupttriebfeder seines Schaffens sein, die Schilderung der Geschichte aber nur das Mittel dazu; wie oben I 9 gesagt wurde: "wie jemand, der es hell haben will, sich um die Flamme seiner Lampe Mühe giebt, eben weil das das Mittel dazu ist, so auch der Dichter um den ausgesprochenen Sinn, wenn er auf jenen (den verborgenen) bedacht ist". Weil nun Dichter in dergleichen Fehler verfallen, wenn sie ihr Hauptaugenmerk auf die Schilderung der Geschichte richten und wenn sie Stimmung und Gefühle darstellen, ohne zu beachten, was über- und was untergeordnet ist, darum sollen sie stets und in erster Linie an das Unausgesprochene in Gestalt der Stimmung etc. denken. Dieser Gedanke leitete uns bei unserer Arbeit, nicht bloss der Wunsch, den "Ton" zu lehren.

4) Noch ein anderer Hinderungsgrund für die Stimmung ist in Betracht zu ziehen: die stets erneute Betonung der Stimmung, trotzdem sie schon ihre Höhe erreicht hat. Denn wenn eine Stimmung durch Anwendung der entsprechenden Mittel ihren vollkommenen Ausdruck gefunden hat und dann doch noch immer wieder auf ihr herumgeritten wird, so bekommt sie eine Ahnlichkeit mit ver-

welkten Blumen.

5) Endlich ist auch noch die Unangemessenheit der vytti, d. h. des Benehmens, ein Hinderungsgrund der Stimmung; so wenn eine Heldin ihrem Geliebten gegenüber ihr Verlangen direkt, nicht durch passendes ausserliches Verhalten kund giebt. Oder wenn die aus dem Bharata bekannten vytti's Kaisikī etc., oder die in andern Werken über Poetik bekannten vytti's Upanāgarikā etc. unangemessen d. h in ungehoriger Weise daigestellt werden, so ist das ebenfalls ein Hinderungsgrund der Stimmung.

So muss ein guter Dichter bedacht sein, die genannten und andere nach diesen Fingerzeigen selbst aufzusuchende Hindermisse der Stimmung zu vermeiden. Darüber handeln folgende Zusatz-

strophen:

<sup>1)</sup> Nach Abh. geht das erste Beispiel auf Ratnāvalī 4. act, das zweite auf Venīsamhāra 2. act.

<sup>2)</sup> Im Venīsamhāra der pratināyaka.

Das Hauptgebiet der Thatigkeit guter Dichter ist die Stimmung etc. Bei ihrer Darstellung durfen sie sich nie eine Nachlassigkeit zu schulden kommen lassen. — Ein Werk, in dem die Stimmung fehlt, verunglimpft einen Dichter sehr; es macht ihn zu einem Undichter, den noch keiner definiert hat 1)

Allerdings sind frühere Dichter zu Ruhm gelangt, trotzdem ihre Muse der Regeln spottete; aber ein Verstandiger wird nicht mit Berufung auf sie die obige Anleitung beiseite setzen

Unsere Regeln stimmen überein mit der Tendenz der beruhmten Dichterfürsten, an deren Spitze Vālmīki und Vyāsa stehen

20. Wenn die beabsichtigte Stimmung auf die richtige Hohe gebracht ist, so ist die Darstellung von widersprechenden (Elementen), sei es nun, dass sie paralysiert werden konnen oder in ein Subordinationsverhältnis (gegenüber der Hauptstimmung) getreten sind, nicht verwehrt

Wenn die beabsichtigte Stimmung durch die entsprechenden Mittel zu voller Geltung gebracht ist, so ist die Darstellung von widersprechenden Elementen, d h. von Gliedern einer widersprechenden Stimmung, sei es nun dass sie paralysiert werden konnen oder in ein Subordinationsverhaltnis (gegenüber der Hauptstimmung) getreten sind, nicht fehlerhaft. Die widersprechenden Elemente können paralysiert werden, wenn es moglich ist, sie zunücktreten zu lassen, sonst nicht. Ihre Darstellung gereicht dann zur Kraftigung der vorherrschenden Stimmung. Gegen die Daistellung von solchen Elementen, die zur Hauptstimmung in ein Subordinationsverhaltnis getreten sind, ist nichts einzuwenden, wie z B beim Liebesschmerz dessen Glieder<sup>2</sup>) Krankheit etc, nicht aber die Glieder eines andern. Wenn auch der Tod ein Glied des Liebesschmerzes sein kann, so ist es doch nicht statthaft, ihn darzustellen. Denn wenn der 165 Trager der Stimmung aufhort zu sein, so erlischt die Stimmung Wenn man nun einwendet, dass in einem derartigen Falle die traurige Stimmung stark zur Geltung gelangt, so ist das nichtig: denn (in einem derartigen Falle) war sie (die traurige Stimmung) nicht beabsichtigt, und die beabsichtigte Stimmung (namlich der Liebesschinerz) ist vernichtet. Wenn aber die traurige Stimmung in einem Gedichte beabsichtigt ist, dann ist (die Schilderung des Todes) nicht unstatthaft. Auch bei der erotischen Stimmung ist sie es gegebenen Falls nicht absolut, wenn eine Wiederbelebung in nicht zu langer Zeit vorgesehen ist. Tritt sie aber erst nach langer Zeit ein, so wird fur die Zwischenzeit die Kontinuitat der (erotischen Stimmung) unterbrochen; deshalb soll ein vorzüglich auf die Stim-

Oder: weil ein anderer nicht das Kennzeichen eines Dichters an ihm findet
 anga Glied ist das was subordiniert ist, d. h so mit einer Stimmung verbunden werden kann, dass es derselben nicht Abbruch thut, sondern sie vielmehr fordert,

mung bedachter Dichter es vermeiden, eine derartige Geschichte darzustellen.

Wenn die beabsichtigte Stimmung auf die richtige Höhe gebracht ist, ist die Darstellung solcher Glieder einer widerstreitenden Stimmung, die paralysiert werden konnen, nicht fehlerhaft, wie z. B. in der folgenden Strophe, (in dei Yayāti von seiner Liebe zu Devayānī spricht):

"Es ist etwas Verbotenes (1) und ich bin ein Mitglied des"
"Mondgeschlechtes; konnte ich sie doch noch einmal sehen (2)!"
"die eigene Weisheit wehrt mir Fehltritte (3): ach, selbst im"
"Zorn war ihr Antlitz lieblich (4). Was werden die makellosen" 166
"weisen Manner sagen (5)? Auch im Traum kommt sie nicht zu"
"mir (6). Herz, ermanne dich! (7) Welcher wahrhaft gluckliche"
"Jungling wird ihre Lippe kosten (8)" 32.1)

Oder wie in der Unterweisung, welche der zweite junge Munidem in die Mahäsvetä sterblich verliebten Pundarika giebt (Kādambari p. 146 ed Petersen).

Wenn das Subordinationsverhaltnis in der Natur der betreffenden Glieder selbst begrundet ist, ist deren Darstellung nicht fehlerhaft z.B. in der Strophe (cf. oben II 24).

"Das aus der Wolken-Schlange entstandene Wasser (und Gift)"
"verursacht in hohem Grade Umherrren, Unlust, Herzschwache,"
"Ohnmacht, Bewusstlosigkeit, Umneblung der Sinne, Verfall des"
"Korpers und Tod bei Madchen, die von ihrem Liebsten getrennt"
"sind" 33.

Ebensowenig wenn daber eine Übertragung zu Grunde liegt, z B in der Stronhe.

"Dein blasses, eingefallenes Antlitz, dem Herz voll Humores" "(oder: Liebe) verraten, o Freundin, dass du eine ganz unheilbare" "Krankheit hast." 34.2)

Oder wie in der Strophe II 19 p. 93.

Es giebt noch eine andere Art, wie widerstreitende Elemente sich der Hauptstimmung subordimeren konnen, wenn sich nämlich zwei einander widerstreitende Stimmungen oder Gefühle ein und demselben Gedanken unterordnen, welcher als der Grundgedanke des Satzes die Hauptsache bildet 3) Auch diese Art der Sub-

<sup>1)</sup> Hier treten nacheinander die Konkurrenten 1 vutarka, 2 autsukya, 3 māti, 4 smrti, 5 sanhā, 6 daunya, 7 dhrti, 8 cintā auf, so dass jede die vorhergehende authebt, das Resultat ist die Verstarkung der erotischen Stimmung. K.P. zu 4, 13. Abhmavagupta p 66, Pischel, GGG 1885, p 762.

<sup>2)</sup> Cf K.P. 7, 15 Die angefulnten Symptome sind "Effekte" der "Krankheit", eines "Gliedes" der traurigen Stimmung; sie widersprechen aber nicht der erotischen Stimmung, weil sie hier in übertragener Bedeutung gemeint sind.

<sup>3)</sup> In den vorherbesprochenen Fallen treten die widerstreitenden Elemente in ein Subordinationsverhaltnis gegenüber der herrschenden Stimmung, und zwar direkt, hier ordnen sie sich aber nur dem Grundgedanken unter, also hochstens indirekt der Stimmung. Es handelt sich somit hier um den rasarad alanküra, die Stimmung als Schmuck.

ordinierung ist nicht fehlerhaft, wie oben zu II, 6 (p 73): "Fortgestossen ergriff er" etc. gesagt worden ist. Weil jene beiden (Stimmungen etc.) als einem anderen Zwecke dienend auftreten, findet dabei kein Widersprüch statt. Fragt man, wie der Widersprüch wegfalle, wenn zwei einander widersprechende Dinge sich einem anderen unterordnen, so antworten wir: fehlerhaft ist das Zusammenauftreten von zwei sich widersprechenden Dingen nur, wenn sie das Pradikat (vidhi), nicht aber wenn sie das Subjekt (anuväda)<sup>1</sup>) einer Aussage bilden, z. B.

"Komm, geh; fall, steh auf; sprich, halt den Mund! so spielen" "Reiche mit Armen, die vom Damon, Hoffnung" besessen sind." 35.

Denn da hier Gebot und Verbot als Subjekt der Aussage zu-

sammen auftreten, so ist das kein Widerspruch. Ebenso wird es sich in unserm Falle verhalten. Denn in jener Strophe (Amaru 2) bilden die beiden Stoffe, welche die Trager der erotischen Stimmung, bez. Liebesschmerz aus Eifersucht, und der traurigen Stimmung sind, nicht das Pradikat des Hauptgedankens. Denn letzteren bildet die gewaltige Macht des Feindes von Tripura, und jene beiden Stimmungen sind ihm untergeordnet. Auch kann man nicht sagen, dass bei Stimmungen nicht von Prädikats- und Subjektsverhaltnis (in erweitertem Sinne) die Rede sein konne; denn sie werden als der eigentliche Satzsinn anerkannt. Wenn aber der Satzsinn und das Ausgesprochene im Pradikats- und Subjektsverhaltnis stehen, so kann keiner dies von den Stimmungen, die durch jene zur Empfindung gelangen, verneinen. Diejenigen aber, welche nicht zugeben, dass die Stimmungen etc. direkt den Inhalt der Poesie ausmachen, mussen unbedingt zugeben, dass derselbe die wirkende Ursache der (Stimmungen) ist. So ist auch in unserer Strophe kein Widerspruch. Denn aus dem als "Pradikat" auftretenden Teile,2) bei welchem mitwirkt das aus beiderlei Stimmung bestehende 168 Element,3) dessen wirkende Ursache die als "Subjekt" auftretende Glieder<sup>4</sup>) sind, entsteht die Wahrnehmung eines bestimmten Gefühles.<sup>5</sup>) Somit findet hier kein Widerspruch statt. Erfahrungsmassig kann namlich ein bestimmtes Produkt aus einer Ursache hervorgehen, bei der zwei widerstreitende Elemente zusammenwirken bei Denn

nur eine solche Ursache ware in sich widersprechend, welche gleich-

<sup>1)</sup> Subjekt und Pradikat sind in allgemeinerer Bedeutung, nicht in der streng grammatischen aufzufassen. Das Pradikat (vudhi) bildet die eigentliche Aussage und ist das wichtigere; das Subjekt (anuvāda) ist nur das Substrat der Aussage.

<sup>2)</sup> Namlich die Worte: "der möge eure Sunden versengen".

<sup>3)</sup> rasavastu erklart durch rasasajātīya; gemeint sind die beiden Stimmungen als solche.

<sup>4)</sup> Durch welche die Stimmung hervorgebracht wird: das Schlenkern der Hande etc.

<sup>5)</sup> Die Verehrung der Gottheit verbunden mit dem preyolamkūra, cf. p. 73f.
6) Beim Kochen des Reises wirken das heisse Feuer und das (nach indischer Ansicht) von Natur kalte Wasser zusammen; das Produkt ist der Reisbrei.

zeitig die materielle Ursache<sup>1</sup>) zweier einander widersprechender Produkte sein sollte, nicht aber eine solche, bei welcher zwei einander widersprechende Elemente mitwirken. Wenn man nun die Frage aufwirft, wie ein solches Stück, das zwei einander widersprechende Stoffe enthalt, mimisch darzustellen sei,<sup>2</sup>) so wäre zu antworten, dass sich die Sache hier gerade so verhalten wird wie in dem anderen Falle ("Komm, geh<sup>14</sup> etc.), in dem deiartiges (namlich einander widersprechendes) Ausgesprochenes als Subjekt auftritt. Auf diese Weise ist für unsere Strophe mit Zugrundelegung des Prinzips vom Piadikats- und Subjektsverhältnis der Widersprüch gehöben

Wenn nun die Machtfülle des Helden, dessen Erfolg uns erfreut, geschildert wird und dabei seine Gegner Trager der traufigen Stimmung werden, so erregt dies bei nachdenkenden Lesern nicht Betrübnis, sondern bewirkt vielinehi, dass ihre Verehrung für 169 den Helden steigt.) Weil also eine solche Stimmung nur mit gebrochener Kraft widerstreitend wirken kann, so ist dabei nichts auszusetzen. Man muss also sagen, dass eine Stimmung einer andern wirklich widerstreitet, wenn sie im Widersprüch steht zu einer Stimmung oder einem Gefühl, welche den eigentlichen Inhalt des Satzes bilden; nicht aber zu einer solchen, welche als subordimert auftritt.

Es kann abei auch irgend ein trauriger Gegenstand, selbst wenn er den eigentlichen Inhalt des Satzes bildet, mit einem derartigen erotischen Stoffe auf Grund einer geschickten Wendung so in Verbindung gesetzt werden, dass die Stimmung eine Steigerung erfahrt. Denn von Natur liebliche Dinge, die in eine bedauernswerte Lage geraten sind, rufen eine noch grössere Intensitat des Schmerzes hervor, wenn man sich der ihnen in einem früheren Zustande anhaftenden Reize erinnert. Wie (in der Klage der Witwe<sup>4</sup>) Bhūrisravas', Mahābhārata XI, 24, 19).

Mit dieser Hand schob er mir den Gurtel hoch, presste er den schwellenden Busen, strich er über Nabel, Schenkel, Hüfte und loste er mir das Gewand. 36 etc.

Wenn also in der früheren Strophe gesagt wild, dass der von Sambhu's Pfeilen ausgehende Feuerbrand so gegenüber den Frauen von Tripura aufgetreten sei, wie ein auf einer Untreue ertappter Liebhaber aufzutreten pflegt, 5) so wird auch auf diese Weise der

<sup>1)</sup> Lies upādāna fur utpādana mit K., Kh. und dem Com.

<sup>2)</sup> D. h. wie eine solche Strophe vorzutragen ware, wenn sie in einem mimisch darzustellenden Werke vorkame. Interessant ist die hierzu von Abh. gegebene Anleitung.

<sup>3)</sup> Dabei scheinen die Inder nur Schadenfreude empfunden zu haben.

<sup>4)</sup> Nach Abh. kommt dieser Vers in der Klage der Geliebten (kūntūs) Bhūriśravas' vor. Das ist ein Irrtum; die Klage derselben steht vor der Klage der Gattin voraus. — Es ist hier die Rede von dem Arm des Bhūriśravas, welchen ihm Arjuna abgeschossen hatte, MBh. VII, 142.

<sup>5)</sup> Dadurch wird man an das fruhere sorglose Liebesleben dieser Frauen erinnert und so wird ihre jetzige Lage in noch grelleres Licht gesetzt.

(angebliche) Widerspruch gehoben Darum wie man die Sache auch ansieht, auf jede Weise erscheint sie tadellos

Und so in folgender Strophe

"Deiner Feinde Frauen irren jetzt im brennenden Walde" "umher, furchtsam ihrer Gatten Hand ergreifend, als wenn sie" "wieder ihre Hochzeit feierten: mit ihren Fussen, die vom Blut" "der verletzten zarten Zehen traufen, als löste sich von ihnen die" "rote Schminke, schreiten sie (ja auch jetzt) über Darbhagras-" "reiche Stellen, wobei ihr Antlitz (ebenfalls) von Thranenfluten" "gebadet ist." 37

und allen ähnlichen ist der Verdacht eines Widerspruches un-

begrundet.

170 So ist denn gezeigt worden, wo eine Stimmung etc. mit einer widersprechenden Stimmung etc zusammen auftreten darf, und wo nicht. Jetzt soll gelehrt werden, welche Methode innezuhalten ist, wenn mehrere Stimmungen in einer grösseren Komposition dargestellt werden.

21. Wenn es auch eine allgemein bekannte Thatsache ist, dass in einer Komposition verschiedene Stimmungen dargestellt werden können, so ist doch eine derselben zur Hauptstimmung zu machen, wenn die Komposition hohe Vorzüglichkeit erhalten soll.

Wenn auch that sichlich in Kompositionen wie Kunstgedichten etc. oder in Dramen viele Stimmungen dargestellt werden, sei es in bunter Mannigfaltigkeit (je wie die einzelnen Teile des Stoffes dazu Veranlassung geben), oder indem eine der andern subordiniert ist, (wenn sie bei ein und demselben Träger auftreten), so thut doch ein Dichter, der seinen Kompositionen einen heivorragenden Glanz verleihen will, besser daran, dass er unter allen diesen Stimmungen eine einzige, an der ihm besonders gelegen ist, als die dominierende darstellt

Ist es nun nicht widerspruchsvoll, dass unter vielen Stimmungen, die alle zum vollen Ausdruck gebracht sind, eine die dominierende sein solle? Um dies Bedenken zu zerstreuen, heisst es weiter:

22. Die gleichzeitige Darstellung von anderen Stimmungen als der in erster Linie beabsichtigten hebt nicht die übergeordnete Stellung der letzteren auf, wenn sie als die dominierende auftritt.

Wenn mit derjenigen Stimmung, welche in einer Komposition als in erster Linie beabsichtigt hervortritt und, weil sie immer wieder geltend gemacht wird, die dominierende ist, also mit ihr, die alle Stadien der Erzahlung<sup>2</sup>) durchzieht, andere in Zwischenraumen auftretende Stimmungen zusammen dargestellt werden, so hebt das nicht die übergeordnete Stellung der ersteren auf.

Lies angī kurtavyas als zwei Worter.
 Ich lese mit K., Kh. sandhi statt rasa.

171

Um dies klar zu machen, heisst es weitei:

23. Wie ein Motiv (kārya) sich durch eine ganze Komposition hinzieht, so wird es auch mit der Stimmung gemacht, darin liegt keineilei Widersprüch.

Wie ein das ganze aus den "Fugen" (sundhi) bestehende ('orpus einer Komposition durchziehendes Motiv als Grundmotiv gilt und nichtsdestoweniger mit andein (Neben)motiven verflochten wird und trotz dieser Vermischung seine übergeordnete Stellung keine Schwachung eileidet, so findet auch kein Widersprüch zu einer Stimmung statt, wenn andere gleichzeitig mit ihr dargestellt werden. Im Gegenteil, es bereitet ein deraitiger Stoff gescheiten Leuten von gereiftem Uiteil und feinem Verstandnis einen ganz besondern Genuss.

Man konnte nun sagen, dass das Verhaltnis von dominierender 172 und subordinierter Stimmung zugegeben werden könnte für widerstreitende Stimmungen, wie heroische und erotische, erotische und konnische, zonnige und erotische, heroische und marchenhafte, heroische und zoringe, zonnige und traurige, erotische und marchenhafte; dass aber dies Verhaltnis undenkbar bei solchen Stimmungen ser, die sich gegenseitig vernichten, wie erotische und ekelhafte, heroische und fürchtsame, quietistische und zornige, quietistische und erotische. Um dies Bedenken zu zerstreuen heisst es weiter

24. Weder eine widerstreitende, noch eine nicht widerstreitende Stimmung dart, wenn eine andere die übergeordnete ist, zur vollen Entwicklung gebracht werden; auf diese Weise tritt kein Widersprüch ein

Wenn eine übergeordnete Stimmung, z B die erotische, den tieferen Sinn einer Komposition bildet, dann darf weder eine widerstreitende, noch eine nicht widerstreitende Stimmung zur vollen Entwicklung gebracht werden.

Die eiste Art, wie die volle Entwicklung vermieden wird, besteht darin, dass der nicht widerstreitenden.) Stimmung nicht ein bedeutendes Übergewicht im Verhaltnis zu dei übergeordneten ge- 173 geben werde. Auch wenn beide von gleicher Starke sind, tritt kein Widersprüch ein, z. B.:

1) Sodass also der Widerstreit aufhörte, z B. wenn ein Held eine geliebte Schone gewinnt (vīra und singāra), oder ein Rāksasa verhebt dargestellt wird (raudra und singara) etc.

2) Das Sähttyadarpana macht diesen Unterschied zwischen paraspararirodha und būdhyabādhakabhāra nicht,

3) G. hat vi odhino, widerstreitende. Sachlich macht es keinen Unterschied; denn es sind nur diejenigen widerstreitenden Stimmungen gemeint, deren Widerspruch gehoben werden kann.

"Emerseits schluchzt die Geliebte, anderseits tont die Schlacht-"
"posaune: zwischen Liebe und Kampflust schwankt das Herz des"
"Kriegers." 38.

Oder wie in folgender Strophe:

"Vom Nacken sich die Halskette reissend und sie wie einen" "Rosenkranz in der Hand wendend, in der Paryankapositur eine" "machtige Schlange statt der Gurtelschnur (benutzend), ein unter-" "drucktes Lachen verratend, indem ihre Lippen sich unter dem" "Vorwande des Gebetemurmelns bewegen: dieser Anblick der" "Devī, die durch ihre Enfersucht auf Sandhyā den Siva zum"

"Lachen bringt, moge euch zum Heile gereichen." 39

Eine zweite Art, (die volle Entwicklung einer untergeordneten Stimmung zu verhindern), besteht darin, nicht zu viele ihrer Konkurrenten,1) die der übergeordneten widersprechen, anzubringen, oder wenn dies geschehen, sofort Konkurrenten der ubergeordneten Stimmung folgen zu lassen. Eine dritte Art besteht darm, die untergeordnete Stimmung, wenn sie auch zu grosserer Entwicklung 174 gebracht wird, immer wieder auf ihre untergeordnete Stellung zurückzufuhren. Nach diesen Fingerzeigen kann man sich auch noch andere Arten zurechtlegen Jedwede wideistreitende Stimmung muss man im Verhaltnis zu der ubergeordneten zur inferioren machen,2) wie z. B. die erotische, wenn die quietistische Stimmung die ubergeordnete ist und vice versa Wirft man ein, dass von "Stimmung" nicht die Rede sein könne, wenn sie nicht zur Entwicklung gebracht sei, so antworten wir, dass gesagt worden ist "im Verhaltnis zur übergeordneten Stimmung". Denn zu so grosser Entwicklung wie die übergeordnete Stimmung darf die widerstreitende nicht gebracht werden. Wer aber wollte die ihr zukommende statthafte Entwicklung verbieten? Dagegen aber, dass eine Stimmung einen relativen Vorrang erlangt, konnen auch diejenigen nichts einwenden, welche nicht zugeben wollen, dass in Kompositionen, die viele Stimmungen enthalten, diese im Verhaltnis vom Ubergeordneten und Untergeordneten stehen 3) Auf diese Weise waltet kein Widerspruch, wenn in Kompositionen widerstreitende und nicht widerstreitende Stimmungen dargestellt werden nach dem Verhaltnis von Ubergeordnetem und Untergeordnetem. Alles dies ist nach der Ansicht derer gesagt, die lehren, dass eine

2) Der gedruckte Text hat nyūnatā na sampādanīyā. Das na muss gestrichen werden, wie der Zusammenhang des folgenden deutlich zeigt

<sup>1)</sup> Lies mit K., Kh prācurycnānicešanam. Die Richtigkeit dieser Lesart geht aus dem Com. hervor, wo parītustā in parīpustā verbessert werden muss.

<sup>3)</sup> Nach dem Com. berufen sich einige auf Bharata Nūtyaśūstra 7, 112 um zu zeigen, dass nur ein rasa in einem Gedichte sein konne, da nur der vorherrschende bhūru sthūyin sein konne, wodurch er zum rasa werde, wahrend diesem gegenuber die anderen bhūra's nur vyabhicūrin seien. Bhūguri sage ausdrücklich, dass das Verhaltnis von sthūyin und vyabhicūrin (permanent und intermittierend) auch bei den rasa's gelte.

Stimmung im Verhaltnis zu einer anderen zu einem "Konkurrenten" (vyabhicārin) derselben werde. Aber auch nach der anderen An- 175 sicht, dass die dominierenden Gefühle, welche die Stimmungen veranlassen, in übertragener Weise auch Stimmungen genannt werden, besteht kein Widersprüch darin, dass zwischen den Stimmungen das Verhältnis von Übergeordnetem und Untergeordnetem obwalte.

Nachdem eine generelle Methode gelehrt worden ist, wie der Widerspruch vermieden wird, wenn sowohl widerstreitende als auch nicht widerstreitende Stimmungen zusammen mit einer übergeordneten in der Komposition waltenden Stimmung dargestellt werden sollen, soll jetzt eine Methode gelehrt werden, wie bei widerstreitenden Stimmungen zu verfahren ist 1)

25. Wird eine Stimmung dadurch zu einer widerstreitenden, dass sie mit der dominierenden denselben Träger hat, so soll sie von einem andern Träger repräsentiert werden, dann ist auch ihre volle Entwicklung nicht fehlerhaft

Eme Stimmung widerspricht namlich einer andern entweder, wenn beide denselben Trager haben, oder wenn die eine sofort nach der anderen dargestellt wird. Widerstreitet eine Stimmung der in der Komposition obwaltenden, übergeordneten dominierenden, so dass unser Gefühl der Angemessenheit verletzt wird, wenn sie mit jener denselben Trager hat, wie die fürchtsame und die heroische, so soll sie durch einen andern Trager reprasentieit werden: sie soll bei dem Gegner des Helden, welcher der Trager der heroischen Stimmung ist, dargestellt werden Denn wenn der Gegner als sehr feige geschildert wird, so rucken dadurch die vortrefflichen Eigenschaften des Helden, wie Klugheit, Tapferkeit etc. in grelle 176 Beleuchtung. Und dies eikennt man klar in meinem Arjunacarita, wo Arjuna in die Unterwelt hinabsteigt?)

So haben wir gezeigt, dass eine Stimmung, die einer andein in ein und demselben Trager widerstreiten wurde, aufhort es zu thun, wenn sie im Subordinationsverhaltmis zu dieser in der Komposition obwaltenden dominierenden Stimmung dargestellt wird. Um dasselbe für die zweite Art (widerstreitender Stimmungen) zu lehren, heisst es weiter:

26. Em verstandiger Dichter soll eine Stimmung, die fehlerlos

<sup>1)</sup> Statt virodhaikūšrayo hes viruddhaikūšrayo, wie auch die Vitti hat.
2) Abh. citiert den ersten Vers der betreftenden Stelle: "als sich des Kirīţins schreckenerregender Bogenschall erhob, da entstand grosse Niedergeschlagenheit in der Stadt der Purandarafeinde". Aus Abh.'s Bemerkung, dass durch diese und ahnliche Verse (ityādinā) dies gezeigt worden sei (pradaršitum), eikennt man, dass das Arjunacarita kein Lehrgedicht war. Dasselbe ist auch tur die Visamabūnalilā anzunehmen, p. 241. Ānandavardhana beruft sich auf diese namentlich aufgeführten Gedichte als auf Muster, wie auf seine poetischen Werke überhaupt (p. 222).

ist, wenn sie in demselben Trager mit einer andern auftritt, dagegen widerspruchsvoll, wenn sie unmittelbar nach ihr auftritt von dieser durch eine andere (dritte Stimmung) getrennt darstellen.

So sınd im Nāgānanda die quietistische und erotische Stimmung

dargestellt, (indem zwischen beide die marchenhafte tritt).

Es wird namlich die quietistische Stimmung, deren charakteristisches Merkmal die volle Entwicklung der Seligkeit nach dem Schwinden der Weltlust ist, wirklich empfunden

So heisst es (im MBh XII 174, 46, 177, 51).

"Denn das Liebesgluck auf Erden und das hohe Gluck im" "Himmel wiegen nicht ein Lot auf von der Seligkeit nach dem" "Schwinden der Weltlust." 40.

Wenn auch die quietistische Stimmung nicht in den Bereich der Erfahrung aller Leute fällt, so kann sie doch darum nicht geleugnet werden, ebensowenig wie etwa Gefuhle eines für diese Welt incommensurablen Grossen; 1) noch darf sie unter der heroischen Stimmung mit einbegriffen werden, weil diese als aus Selbstgefuhl bestehend hingestellt wird, jene aber durch und durch Erlöschen des Ichbewusstseins ist Wenn diese beiden Stimmungen 178 trotz einer derartigen Verschiedenheit als eins betrachtet würden, so musste dasselbe auch für die heroische und zornige Stimmung gelten. Die Gemütsart dayāvīra, (die einen mitleidigen, generosen Helden zum Träger hat), und andere müssen, wenn die ihnen eignenden Gefühle durchaus frei von Ichbewusstsein sind, als Unteraiten der quietistischen Stimmung betrachtet werden, andernfalls aber als Unterarten der heroischen Bei dieser Betrachtungsweise besteht kein innerer Widerspruch. Darum giebt es eine Stimmung (sur generis): die quietistische. Und es macht sich kein Widersprüch geltend, wenn sie durch eine nicht widerstreitende Stimmung davon getrennt mit einer widerstreitenden zusammen dargestellt wird, wie

Um dies noch mehr zu erharten, heisst es weiter:

in dem genannten Stücke.

27. Denn der gegenseitige Widerspruch bei dem Zusammenauftreten zweier Stimmungen, selbst wenn sie sich in demselben Satze befinden, schwindet, wenn sie durch eine andere Stimmung getrennt sind.

Dass der Widerspruch zweier sich widerstreitenden Stimmungen, die in derselben Komposition auftreten und durch eine andere Stimmung getrennt sind, schwindet, ist umsoweniger zu bezweifeln, als auf die angegebene Weise dies selbst bei zwei in einem Satze auftretenden Stimmungen der Fall ist, z. B.:

"Damals erblickten von Neugierde erfüllt, auf dem Polster"

<sup>1)</sup> Diese können nicht von jedem nachempfunden werden; darum darf man aber nicht bestreiten, dass sie zu einem rasa werden konnen.

himmlischer Wagen gelagert, die Helden ihre eigenen gefallenen" "Leiber, auf welche die Nymphen mit ihren Finger wiesen, ihre" "mit indischem Staub besudelten (Leichen), während ihre Brust von" "dem Blutenstaube frischer Pārijātakranze dufteten; ihre von" "Schakalinnen fest umklammerten (Leichen), wahrend sie am Busen" "der göttlichen Jungfrauen ruhten; ihre von den schwingenden," "blutigen Fittichen der Aasvogel gefachelten (Leichen), während sie" "selbst von duftenden, sandelwasserbesprengten Seidentuchern, die" "der Himmelsbaum hervorbringt, gefächelt wurden." und in ahnlichen Fallen. Denn hier ist das Zusammenauftreten 179 der erotischen und der ekelhaften Stimmung, bez von deren Gliedern, meht widerspruchsvoll, weil die heroische Stimmung sich dazwischen schiebt.1)

28. Auf diese Weise soll man überall plufen, ob ein Widerspruch besteht oder nicht, besonders aber bei der erotischen Stimmung, weil diese ganz besonders zarter Natur ist.

Em Dichter von Geschmack soll unter Berücksichtigung der angegebenen Kennzeichen bei allen Stimmungen sowohl in grosseren Kompositionen, als auch sonst, prüfen, ob ein Widerspruch besteht oder meht, besonders aber bei der erotischen Stimmung. Denn da diese ihrem Wesen nach die volle Entwicklung der "Liebe" ist, und die "Liebe" auch durch eine geringfugige Ursache Abbruch erleiden kann, so ist die erotische Stimmung viel zarter als alle ubrigen Stimmungen und verträgt darum auch nicht im geringsten das gleichzeitige Auftreten eines widerstreitenden Elementes

29. Bei dieser Stimmung muss ein guter Dichter ganz besonders auf der Hut sem,2) denn bei ihr wild em Versehen sofort bemerkt.

Bei dieser Stimmung, die alle übrigen Stimmungen an Zartheit übertrifft, muss ein Dichter auf der Hut, d. h. sorgfaltig sein. Wenn er namlich sich bei ihr ein Versehen zu schulden kommen lasst, wid er alshald für Leute von Geschmack ein Gegenstand der Geringschatzung. Denn weil die erotische Stimmung für alle Sterblichen ein Gegenstand ihrer Erfahrung werden muss, so nimmt sie den Vorrang unter allen Stimmungen wegen ihrer Angenehmheit ein. Und da sich das so verhalt,

30. So ist die Berührung von Gliedern derselben (der erotischen Stimmung) mit einer widerstreitenden Stimmung nicht fehlerhaft zur Verschonerung des Gedichtes und um diejenigen zu gewinnen, welche man unterweisen will.

<sup>1)</sup> Es ist also nicht notig, dass die trennende Stimmung auch im Texte selbst zwischen den beiden andern stehe.

<sup>2)</sup> Lies atisayavān.

180 Die Beruhrung der Glieder der erotischen Stimmung mit einer widerstreitenden ist nicht nur dann nicht fehlerhaft, wenn die Bedingungen fur die Vermeidung des Widerspruchs erfullt sind, sondern auch wenn sie angewandt wird, um diejenigen zu gewinnen. welche man belehren will, oder um das Gedicht zu verschonern. Wenn namlich die zu Belehrenden durch Glieder der erotischen Stimmung gewonnen sind, nehmen sie gern die Belehrung an Denn die weisen Meister 1) haben dargethan, dass der Inhalt eines Dramas etc. in der Form einer Unterweisung im rechten Wandel zu Nutz und Frommen der zu belehrenden Leute dienen könne. Und ferner vermehrt das gleichzeitige Auftreten der erotischen Stimmung, weil sie fur alle Menschen von grosser Lieblichkeit ist, die Schonheit des Gedichtes ungemein. Auch auf diese Weise schwindet also der Widerspruch bei dem gleichzeitigen Auftreten der Glieder der erotischen Stimmung mit einer widerstreitenden Stimmung. Daher ist in Strophen wie der folgenden:

"Lieblich sind furwahr die Weiber, köstlich ist furwahr das" "Glück, doch das Leben ist verganglich wie verliebter Frauen"

 $44.^{2}$ )

nicht der Fehler eines Widerspruches der Stimmungen.

181 31. Wenn ein guter Dichter so erkannt hat, in welchem Falle die Stimmungen etc einander widersprechen und wann nicht, so geht er nirgends fehl bei der Abfassung seines Gedichtes.

Wenn ein guter Dichter so. d h. auf die oben angegebene Weise, von Stimmung etc., d. h. Stimmungen, Gefühlen und heider scheinbarem Auftreten, die Sphare ihres gegenseitigen Widersprechens und Nicht-Widersprechens erkannt hat, dann wild er, sofern er auf dem Gebiete der Poesie eine hohe Erfindungsgabe besitzt, bei der Abfassung seines Gedichtes nirgends fehlgehen.

Nachdem gezeigt worden ist, wozu die Untersuchung über das Widersprechen und Nichtwidersprechen bei Stimmungen etc. nützlich 1st, wird dies jetzt auch von der Untersuchung uber die Andeutungsmittel: den sachlichen Inhalt (vācya) und den sprachlichen Ausdruck (vācaka), welche sie (die Stimmung) zum Objekt hat. gelehrt:

32. Die Anbringung von sachlichem Inhalt und sprachlichem Ausdruck gemass der auf den Stimmungen etc. beruhenden Angemessenheit ist die Hauptaufgabe eines grossen Dichters.

Die Anbringung von Inhalt, den Erzahlungsstoffen, und von Ausdrucksmitteln, die sich auf jene beziehen, gemäss der auf den Stimmungen etc. beruhenden Angemessenheit ist die Hauptaufgabe

<sup>1)</sup> Nach Abh: Bharata etc. So auch im K. P. 1, 2 kūvyam .... kūntūsamitatayo 'padesayuje. 2) Nach Ksemendra Aucityavicāracarcā von Maharşi Vyāsa.

eines grossen Dichters Dies ist namlich die Hauptaufgabe des Dichters, dass er die Stimmungen etc. zum eigentlichsten Inhalt seines Gedichtes eihebend in einer der Hervorbringung derselben (d h. der Stimmungen) angemessenen Weise Worter und Gedanken wahlt

Von Bharata und andern ist lungst gelehrt worden, dass die Abfassung von Gedichten die Stimmungen etc zum Endziele haben musse; um dies zu zeigen, heisst es weiter·

33. Das der Stimmung etc. gemasse, nach der Angemessenheit 182 sich lichtende Verhalten in Gedanken und Wortein ist das, was als die verschiedenen vrtti's bezeichnet wird.

Denn Verhalten (vyavahāra) wird vrtti genannt Stimmung etc. gemasse, nach der Angemessenheit sich nichtende Verhalten des Inhaltes ergiebt die (4) vrtti's Kaisikī (Sāttvatī, Ārabhați und Bhārati),1) dasjenige des sprachlichen Ausdrucks die vitti's Upanāgarikā etc.2) Denn die nur zum Zweck der Stimmung etc angewandten vitti's verleihen dem Drama und dem Gedichte einen eigentumlichen Reiz, weil die Stimmung etc. das Lebensprinzip der beiden (von Drama und Gedicht) ist, die Fabel ist nur ihr Leib.

Hier sagen emige. "Bei der Stimmung etc. in ihrem Verhaltnis zur Fabel, muss man von Eigenschaften und Substrat, nicht aber von Leben und Leib sprechen, deun der Inhalt eischeint als aus Stimmung etc bestehend, nicht aber als etwas von den Stimmungen etc verschiedenes (3) Darauf erwidern wir angenommen, dass der Inhalt in der Weise aus Stimmung etc bestande, wie der (menschliche) Korper aus Weisse; dann musste ebenso wie die Weisse in die Erscheinung tritt, wenn der Korper es thut, auch hir Jeden, habe er Geschmack oder nicht, mit dem Inhalt zugleich auch die Stimmung etc. zur Erkenntnis gelangen. Das ist aber meht der Fall, wie es ja im eisten Kapitel (zu v 7) gelehrt worden 1st. Man konnte nun denken,4) dass wie das Wertvollsein eines Edelsteines von Kennern eikannt wird, so auch das Aus-Stimmung-Bestehen bei dem Inhalt. So ist es aber nicht Denn wie bei emem als wertvoll erscheinenden Edelsteine das Wertvollsein nicht als etwas von der Natur des Steines verschiedenes erkannt wird, 183 so wurden auch die Stimmungen etc. als von dem Inhalt in Gestalt von Faktoren, Effekten etc. nicht verschieden<sup>5</sup>) erkannt weiden. Das ist aber nicht der Fall. Denn keiner nimmt an, dass Faktoren,

<sup>1)</sup> Uber die vrtte's handelt der 20. adhyava des Bharata Es sind vier verschiedene Darstellungsarten des dramatischen Stofies.

<sup>2)</sup> Gewohnlich weiden 3 witti's - wir haben sie Tonarten genannt autgeführt, siehe oben S. 583.

<sup>3)</sup> Man nimmt also nicht erst den Inhalt und dann die Stimmung wahr. 4) Es giebt namlich zwei Arten von Eigenschaften. 1 solche wie Farbe etc., 2 solche wie Wertvollsein oder Echtheit bei Edelsteinen.

<sup>5)</sup> Ich lese mit G. väcyanatiriktatvam und verbessere laksyeta.

Effekten und Konkurrenten die Stimmungen seien Da nun die Wahrnehmung der Stimmung etc. nie ohne die Wahrnehmung der Faktoren etc. erfolgt, und diese beiden Wahinehmungen im Verhaltnis von Ursache und Folge stehen, so liegt auch notwendig ein zeitliches Nacheinander zwischen beiden vor. Weil es sich aber, wie man der Einfachheit halber annehmen muss,¹) nicht zeigt, wird gelehrt. "Die Stimmungen etc werden empfunden, ohne dass dabei das zeitliche Nacheinander bemerkt wird"

Man konnte nun folgendermassen argumentieren "Gesetzt, der durch das Thema etc. determinierte sprachliche Ausdruck erzeugt zugleich die Wahrnehmung des Ausgesprochenen und des Unausgesprochenen, wozu bedarf es da noch der Annahme eines zeitlichen Nacheinander? Die Andeutefahigkeit des sprachlichen Ausdrucks beruht nämlich nicht auf der Reflexion über den durch jenen ausgesprochenen Gedanken Denn auch durch die Tone des Gesanges etc. wird (direkt) die Stimmung etc. hervorgerufen, ohne dass eine Reflexion über Ausgesprochenes dazwischentrate "2) Darauf 184 erwidern wir: Es ist auch unsere Ansicht (cf. I 13), dass die Wörter, insofern sie durch den Zusammenhang etc. determiniert sind, das Unausgesprochene andeuten. Jedoch beruht ihre Fahigkeit dies anzudeuten zuweilen auf ihrer speziellen Natur (als Lautkomplexe), zuweilen auf ihrer Bedeutungsfahigkeit (als Begriffszeichen). Wenn in letzterem Falle die Andeutefahigkeit ohne die Wahinehmung des ausgesprochenen Sinnes, nur durch die ihrer eigenen Natur (beim blossen Anhoren) zustande kame, dann konnte sie eben nicht auf der Bedeutungsfahigkeit beruhen; wenn jene also doch auf dieser beruhen soll, so ergiebt sich notwendig, dass die Wahrnehmung des Unausgesprochenen zeitlich auf die Wahrnehmung des Verhaltnisses des Wortes zu seiner Bedeutung folgt. Was macht es aber aus, wenn das Nacheinander, wie man der Einfachheit halber annimmt, nicht zum Bewusstsein kommt? Wenn man nun, ohne den ausgesprochenen Sinn zu verstehen, lediglich aus den durch den allgemeinen Zusammenhang determinierten Wortern die Stimmung etc. wahrnahme, so mussten es auch solche Leute thun, welche weder den Zusammenhang selbst herausgebracht haben,") noch in das Verstandnis des Verhaltnisses von Wort und Bedeutung eingedrungen sind, und zwar mussten sie es lediglich durch Anhören des Gedichtes. Und wenn die Wahrnehmung des Ausgesprochenen mit der des Unausgesprochenen lediglich gleichzeitig entstande, dann truge erstere zu letzterer nichts bei; und wenn sie etwas zu ihr

<sup>1)</sup> Der Prozess muss sich so schnell vollziehen, dass er sich der Beobachtung entzieht. Diese Annahme ist einfacher als die andere Alternative, dass es uberhaupt kein zeitliches Nachemander dabei gabe; denn ohne dies können wir uns das Verhältnis von Ursache und Folge gar nicht denken.

<sup>2)</sup> Wenn namlich die Melodie nicht auf Worte sondern meinetwegen auf den Vokal a gesungen wird, das "etc" deutet auf jede Art von Musik.

3) Sondern ihn von andern ertahren haben, bez. bereits sonstwie kennen.

beitragen soll, so kann sie nicht lediglich gleichzeitig sein. Auch bei denjenigen Wortern, deren Andeutefahigkeit auf der Wahrnehmung ihrer speziellen Natur beruht, wie bei den Wortern eines 185 Gesanges, muss die Wahrnehmung der Stimmung zeitlich auf die ihrer eigenen Natur folgen.1) Bei der Stimmung aber, die von allem Aussprechbaren verschieden ist und (darum) zu dem Ausgesprochenen in keinem Gegensatz steht, nimmt man nicht wahr, dass die beiden Funktionen des Wortes (zu benennen und anzudeuten) zeitlich verschieden sind, weil eben die Diktionsaiten,2) die nur die (Wahrnehmung der betreffenden Stimmung) und nichts anderes (d h. keiner andern) zum Resultat haben, ausserst schnell wirken Die zeitliche Verschiedenheit komint aber anderswo doch zum Bewusstsein, wie z B bei der Wahrnehmung des gewisseimassen nachtönenden tiefern Sinnes. Wie das geschieht, das soll jetzt ge-

zeigt werden

Bei dem Tone, dessen gewissermassen nachklingender tieferer 186 Sinn auf der Bedeutung des Inhaltes beruht, sind die Wahrnehmung des Satzsinnes und die Wahrnehmung des durch dessen Bedeutung suggementen Sinnes, weil dieser von dem ausgedruckten Sinne total verschieden ist,") zwei total verschiedene Wahrnehmungen, so dass sich ihr gegensertiges Verhaltmis als das von Ursache und Folge meht weglengnen lasst; darum findet offenbar eine zeitliche Folge zwischen ihnen statt, wie in den im eisten Kapitel (p. 16ff) zum Beweise für das Bestehen des erratenen (vom ausgesprochenen verschiedenen) Sinnes gegebenen Strophen. Und in dergleichen Fällen lasst sich wegen der totalen Verschiedenheit des ausgesprochenen von dem unausgesprochenen Sinnes micht behaupten, dass derselbe Wahrnehmungsakt den einen wie den andern Sinn erfasse. In dem Tone aber, dessen nachklingender tieferer Sinn auf der Bedeutung der Worter beruht, wie z B in II 29 (Sūryas 9). "Mogen euch unbegrenztes Gluck verleihen die Strahlen (Kuhe) der Sonne, die den Wesen Wonne bereiten" etc., findet bei der rein durch die Worter bewirkten Wahrnehmung eines doppelten Inhaltes die Wahrnehmung desselben in der Form des Vergleichgegenstandes und des vu Vergleichenden statt, ohne dass ein die Vergleichung aus-

1. Lies negamabhāvī, mit K. und Kh

<sup>2)</sup> ghatanā, nach Abh sind damit die Charakterarten mādhuryu etc. gemeint. Nach der Candrika, deren Erklarung Abh. abweisend citiert, ware diese Stelle folgendermaassen zu übersetzen. "Da die Hervorbringung seiner (des Ausdrucks) Wirkung (namlich Wahinehinung des Ausgesprochenen und des Unausgesprochenen), die durch michts anderes (als die Funktion des Ausdrucks) zu erreichen ist, schnell eintritt." Fur diese gedankenlose Erklarung erteilt Abh, seinem pūrvaja den Vorwurf der gajanimīlikā.

<sup>3)</sup> Ich ubersetze, als wenn abhidheyavilaksanataya nicht abhidheyantaravilaksanatayā im Texte stande. Mir scheint abhadheyāntara aus der drei Zeilen vorher gebrauchten Wendung bier hineingekommen zu sein. Hier widerspricht es dem Sinne. Denn der unausgesprochene Gedanke ist nicht ein solcher, der nicht durch andere Worte ausgesprochen werden konnte.

sprechendes Wort dabei steht, und wird daher diese Wahrnehmung durch die Tragweite des Satzsinnes suggeriert. Dabei ist ebenfalls die zeitliche Verschiedenheit der beiden Wahrnehmungen, namlich derjenigen des ausgedrückten Doppelsinns und derjenigen der un-

ausgesprochenen poetischen Figur, leicht zu erkennen.

Bei dem "Tone", dessen nachklingender tieferer Sinn auf der Bedeutung der Worter beruht und durch ein Wort angedeutet wird, wird dasselbe, ein auf beide inhaltliche Elemente beziehbares Attribut,¹) mit beiden verbunden, nicht ausgesprochenermaassen, weil ein verbindendes Wort fehlt, sondern dem Sinne nach; somit ist auch hier wie vorher die zeitliche Verschiedenheit der beiden Wahrnehmungen, nämlich derjenigen des ausgedrückten Sinnes und derjenigen der durch dessen Bedeutung suggerierten poetischen Figur,²) sofort ersichtlich. Zwar tritt in solchen Fallen das Verständnis (des unausgesprochenen Sinnes) "dem Sinne nach" ein; aber man bezeichnet es als auf der Bedeutung der Wörter berühend, weil es durch das auf beide inhaltlichen Elemente beziehbare Wort³) frisches Leben erhalt.

Bei dem "Tone", bei dem das Ausgesprochene nicht gemeint ist, muss eine zeitliche Verschiedenheit sein, weil der andere Sinn erst bewusst werden kann, nachdem man gemerkt hat, dass ein Wort in seiner feststehenden eigentlichen Bedeutung nicht gebraucht ist. Aber hierbei (d. h. bei diesem "Tone") kain, weil das Ausgesprochene nicht gemeint ist, die zeitliche Verschiedenheit zwischen Ausgesprochenem und Unausgesprochenem nicht (als unterscheidendes Merkmal) in Betracht (als zwischen der Wahrnehmung des Ausgesprochenen und der des Unausgesprochenen ahnlich wie zwischen der Wahrnehmung des Wortes und der seines Begriffes das Verhaltnis von Ursache und Folge obwaltet, so muss auch notwendig eine zeitliche Verschiedenheit zwischen beiden stattfinden. Diese kommt aber in der angegebenen Weise in dem einen Falle zum Bewusstsein, in dem andern nicht.

Nachdem so die verschiedenen Arten des "Tones" aus dem Gesichtspunkte, was das Andeutende sei, untersucht worden sind, könnte einer") sagen: "Was ist nun diese Andeutefahigkeit, welche

<sup>1)</sup> Vgl. das Beispiel III, 5, p. 126; es handelt sich dabei um jada, ein Attribut, das auf aham und  $h\bar{u}pa$ , zwei inhaltliche Elemente, bezogen werden kann.

<sup>2)</sup> Der Text hat noch mātra, dass ich in meiner Übersetzung nicht passend wiederzugeben vermag. Durch dieses mātra wird die gewohnlich vorhandene Wahrnehmung der Stimmung als hier nicht in Betracht kommend bezeichnet.

Lies yogya fur yogū und verbinde es mit śabda<sup>o</sup>
 Ich ubersetze nach K., Kh. Gemeint ist, dass beim avivakṣitavūcya nicht wie beim vivakṣitavūcya der lakṣyakrama und alakṣyakrama einen Einteilungsgrund abgiebt.

<sup>5)</sup> Nach Abh ein Mīmāmsaka. Diese Philosophen lassen bekanntlich nur  $adhidh\bar{a}$  und  $laksan\bar{a}$  als  $vy\bar{a}p\bar{a}ra$  des  $\acute{s}abda$  zu, nicht  $vya\hat{n}jun\bar{a}$ , um die es sich hier handelt.

den unausgesprochenen Gedanken ans Licht stellt? Denn derselbe Inhalt (oder Gedanke) kann nicht zugleich das Andeutende und das Angedeutete<sup>1</sup>) sein. Denn da sich das Angedeutetsein auf das Erwiesensein eines Andeutenden gründet und da letzteres ein Angedeutetes voraussetzt, so hatten wir einen circulus vitiosus. Werft ihr ein, dass gar keine Veranlassung zu unserer Frage sei, denn ihr hattet schon fruher (im 1. Kapitel) das Unausgesprochene als etwas von dem Ausgesprochenen verschiedenes nachgewiesen, und dass, wenn dies erwiesen sei, die Erwiesenheit des Andeutenden folge, so ist das ganz richtig Durch die früher angegebenen Gründe ist erwiesen, dass es eine von dem Ausgesprochenen verschiedene Sache 188 gebe; aber warum bezeichnet ihr diesen Sinn als das Unausgesprochene? Wo (der Wortsinn)2) die Hauptsache nicht bildet, da muss jener (der tietere Sinn) als das Ausgesprochene bezeichnet werden, weil die Aussagefahigkeit (vācakatva) darauf hinauskommt. Und darum ist die Funktion des dies (das Unausgesprochene) offenbarenden Satzes die Aussagefahigkeit. Wozu bedarf es da noch der Annahme einer andern Funktion des Satzes (der Andeutefahigkeit) Darum muss der eigentlich beabsichtigte Sinn in erster Lime als der ausgesprochene gelten. Wie aber das Verständnis der Worthedeutung nur ein Mittel für das Verstandnis des Satzsinnes ist, so auch das vorausgehende Verstandnis des speziellen Ausgesprochenen für das Verständnis jenes (beabsichtigten Sinnes, der wie eben gesagt der ausgesprochene κατ' εξοχήν ist)."

Darauf erwidern wir. Wo ein Wort seinen Begriff aussagt und noch einen andern Sınn zu erkennen grebt, da hat es also die Fahigkeit seinen Begriff auszusagen und ist die Ursache für das Erkennen eines andern Sinnes; ist nun (zwischen den beiden dem Worte beigelegten Eigenschaften) kein Unterschied oder besteht ein solcher? Nicht das erstere, weil zwei ihrem Wirkungskreis und ihrer Natur nach verschiedene Funktionen thatsachlich wahrgenommen werden. Namhch die Funktion des Wortes, welche als Aussagefahigkeit (vācakatva) bezeichnet wird, hat (des Wortes) eigene Bedeutung zum Objekt, und die, welche als Andeutefahigkeit (gamakatra) bezeichnet wird, hat einen anderen Sinn zum Objekt. Darum ist es nicht möglich, bei dem ausgesprochenen und hinzuzudenkenden Sinn der Bezeichnung "eigen" und "ander" zu entraten, weil man den einen als direkt verbunden wahrnimmt, den andern als indirekt verbunden. Denn der ausgesprochene Sinn ist direkt mit dem Worte verbunden; der von ihm verschiedene abei, der durch die Tragweite des Ausgesagten suggeriert wird, ist verbunden mit dem, was mit dem Worte verbunden ist (nämlich seiner eigent-

<sup>1)</sup> ryangya, was wir gewohnlich mit "Unausgesprochenes" oder "tieferer Sinn" übersetzen,

<sup>2)</sup> Man muss diesen Begriff ergänzen, wenn man nicht im Text anavasthänam in avasthänam ändern will.

lichen Bedeutung) Und wenn er direkt mit ihm verbunden wäre. so wurde man nicht von "anderm Sınn" sprechen. Somit ist die Verschiedenheit des Objektes beider Funktionen wohl begrundet. Aber auch der Unterschied ihres Wesens steht fest Denn die Fahigkeit des Benennens kann nicht zugleich die Fahigkeit des 189 Zur-Kenntnis-bringens sein Die Laute eines Gesanges, obschon sie nichts bedeuten (nicht vācaka sind) bringen ein Etwas zur Kenntnis. namlich die Stimmung etc.;1) von Gesten etc., obschon sie nicht Worter (oder Laute) sind, steht fest, dass sie einen bestimmten Gedanken zur Kenntnis bringen, wie denn ein guter Dichter in der Strophe III 11 p 132 "als sie in Gegenwart der Alteren schamig geneigten Hauptes" etc. gezeigt hat, dass gewisse Gesten Ausdrucksmittel eines Gedankens sind. Darum, weil sie verschiedenen Wirkungskreis haben und verschiedener Natur sind, hat das Wort die Fahigkeit seinen Begriff auszusagen, und ist es die Ursache fur das Erkennen eines andern Sinnes, sodass die Verschiedenheit beider Eigenschaften deutlich ist.

Wenn man nun (nach obiger Alternative behauptet, dass eine) Verschiedenheit vorhanden ist, dann darf man den hinzuzudenkenden,<sup>2</sup>) durch die Tragweite des ausgesagten suggerierten anderen Sinn nicht als den ausgesprochenen bezeichnen. Wir beanspruchen aber auch für ihn, dass er Objekt einer Funktion des Wortes sei, jedoch

sofern er das Anzudeutende ist.

Wenn man diesen speziellen Sinn als Wirkung eines speziellen Wortes, das seine eigene Bedeutung bereits ausgesprochen hat, anerkennt, so ist es recht, dies als ein ans-Licht-stellen (prakāśana, nicht vācakatva) zu bezeichnen; denn man nimmt diesen Sinn nicht als den ausgesprochenen wahr, noch als den, der mit einem Worte durch Nennkraft oder Übertragung verbunden (i. e. vācya) sein könnte.

Es besteht aber nicht zwischen dem ausgesprochenen und unausgesprochenen Sinne dasselbe Verhaltnis wie zwischen der Bedeutung der Worter und der des Satzes. Denn einige Gelehrte sind der Ansicht, dass (wahrend die Satzbedeutung wahrgenommen wird), die Wortbedeutung wahrgenommen werde; auch diejenigen, welche dies nicht ganz leugnen,4) müssen zwischen Satzsinn und Wortbedeutung ein ähnliches Verhältnis wie zwischen dem Topf

Lies mit K., Kh. avagamanī yasya.

4) Nach Abh. sind mit den erstern die Grammatiker, mit den zweiten die

Mīmāmsaka gemeint.

<sup>1)</sup> Wenn  $v\bar{u}caka = gumaka$  ware, so konnte nicht  $uv\bar{u}caka$  auch gamaka sein, und was gamaka 1st, musste zugleich auch  $v\bar{u}caka$  sein. Beides trifft wie im Text ausgefuhrt 1st, nicht zu

<sup>3)</sup> Hier haben im Text Ümstellungen stattgefunden, wie aus der gleichen Verwirrung des Com. zu ersehen ist. Ich schlage folgende Neuordnung vor, die sich auf einzelne Momente des Com. stutzt: tat tu ryangyatvenuiva tasyūrthūntarasya śabdūntarena . . . . . . yuhtū na vācyatvena prasiddhūbhidhūnāntarasambandhuyogyatvena cu tasyūrthūntarasya pratīteh.

und seiner materiellen Ursache annehmen. Wie namlich nach der Herstellung des Topfes dessen materielle Ursachen nicht für sich wahrgenommen werden, ebenso müsste, wenn nach Erfassung des Satzes oder seines Inhaltes die Worter oder ihre Bedeutung für sich wahrgenommen wurden, der Satzsinn selbst aus dem Bewusstsein lucken Dieses Verhaltnis waltet aber nicht zwischen dem Ausgesprochenen und Unausgesprochenen ob Denn wahrend der Wahrnehmung des Unausgesprochenen tritt der durch den ausgesprochenen Sinn gegebene Gedanke nicht im Bewusstsein zurück, weil es (das Unausgesprochene) nie ohne die fortbestehende Eikenntnis des Ausgesprochenen zur Erkenntnis gelangt. Darum ist zwischen diesen beiden ein ahnliches Verhaltnis wie zwischen Topf und Lampe. Wie namlich, wenn mittelst der Lampe die Wahrnehmung des Topfes erfolgt ist, die Beleuchtung der Lampe nicht schwindet, so auch nicht die Erkenntnis des Ausgesprochenen, wenn das Unausgesprochene wahrgenommen wird Wenn aber im ersten Kapitel v. 10 gesagt wurde. "wie auf Grund der Wortbedeutung der Satzsinn verstanden wird, ebenso hat die Erfassung des Unausgesprochenen das Verständnis des Ausgesprochenen zur Voraussetzung", so sollte damit nur gesagt werden, dass wie in dem einen so auch in dem andern Falle das eine das Mittel zum andern sei Man konnte einwenden, dass auf diese Weise ein Satz zum Trager zweier Gedanken gemacht wurde, und dass er infolge dessen aufhorte ein Satz zu sein, weil es ein charakteristisches Merkmal des Satzes ist, nur emen Sinn zu haben Dieser Einwurf trifft nicht zu, weil (die beiden nicht von einander unabhangig sind, sondern) der eine Sinn dem undern subordiniert ist. Denn zuweilen ist das Unausgesprochene die Hauptsache und das Ausgesprochene ist ihm subordiniert, zuweilen ist das Ausgesprochene die Hauptsache und das andere 191 subordiniert Wenn das Unausgesprochene die Hauptsache ist, so spricht man von "Ton"; wenn das Ausgesprochene die Hauptsache ist, so (handelt es sich um) eine andere Art Poesie, (die spater) gelehrt werden wird. Somit steht fest, dass selbst dann, wenn das Unausgesprochene die Hauptsache in einem Gedichte ist, es nicht ausgesprochen, sondern vielmehr nur augedeutet wird. Und wenn ferner das Unausgesprochene nicht als Hauptsache beabsichtigt ist, so konnt ihr es doch nicht als das Ausgesprochene bezeichnen, weil ja der sprachliche Ausdruck (śabda) nicht seinetwegen da ist. Also konnen die Wörter gewisse Gegenstande andeuten. Auch wo das Unausgesprochene die Hauptsache ist, lasst sich da irgendwie seine eigene Natur verwischen?1) So ist denn das Andeuten etwas anderes als das Aussagen Und auch darum ist es etwas anderes, weil das Aussagen den Wortern allein innewohnt, das Andeuten aber den Wortein oder dem Inhalt; denn wir haben oben gelehrt,

<sup>1)</sup> Namlich, dass es nicht direkt ausgesprochen, sondern nur indirekt zur Kenntnis gelangt.

Bd. LVII.

dass beide, der sprachliche Ausdruck und der Inhalt, die Fahigkeit anzudeuten haben. Auch die übertragene Bedeutung (qunavitti) wohnt beiden (Wort und Sinn) bei durch bildliche Ausdrucksweise  $(upac\bar{a}ra)$  und Übertragung  $(laksan\bar{a})$ . Aber auch davon unterscheidet sich die Andeutefahigkeit sowohl ihrem Wesen als ihrem Wirkungskreise nach Der Unterschied hinsichtlich ihres Wesens ist folgender: die ubertragene Bedeutung ist die sekundare Funktion1) 192 (des Wortes), die Andeutefahigkeit aber eine primare Funktion. Denn die Wahrnehmung der drei Arten des Unausgesprochenen (Stimmung etc., poetische Figur, Gedanke) auf Grund des Satzsinnes erscheint nicht im Geringsten als etwas Sekundares. Ein weiterer Unterschied hinsichtlich ihres Wesens ist, dass die übertragene Bedeutung als eine sekundar auftretende Aussagefahigkeit bezeichnet werden kann, die Andeutefahigkeit aber absolut von dem Aussagenden verschieden ist, wie dies vorhin nachgewiesen wurde. Und auch dies ist ein weiterer Unterschied hinsichtlich ihres Wesens, dass bei der übertragenen Bedeutung die eigentliche Wortbedeutung zur Bezeichnung eines associerten Begriffes dient, und dann in der Gestalt des associerten Begriffes transformiert erscheint, wie in dem Beispiel gangāyām ghoṣaḥ;3) wohingegen, wenn im Falle der Wirksamkeit der Andeutefühigkeit ein Sinn einen andern ans Licht bringt, ersterer, indem er sich selbst zur Geltung bringt, als gleichzeitig den andern ins Licht setzend wahrgenommen wird, ahnlich wie eine Lampe. So in dem Beispiel II 34. "Pārvatī zahlte die Blätter der Lotusblume, mit der sie tändelte". Und wenn uberall da, wo ein Sinn, ohne dass er fur unser Bewusstsein zurücktrate, einen andern Sinn hervorruft, die Bezeichnung "Übertragung" (laksanā) angewandt werden sollte, so würde unter dieser Bedingung die Ubertragung als eine primare Funktion des sprachlichen Ausdruckes bezeichnet werden müssen, weil meistens die Satze einen von dem ausgesprochenen Sinne verschiedenen Sinn, der sich auf die Absicht oder den Hintergedanken des Redenden4) bezieht, ans Licht bringen. Fragt uns der Gegner, welche Art von Funktion dem (sprachlichen Ausdruck) bei unserer Ansicht dann zukomme, wenn der Sinn (oder Inhalt) eine der drei Arten von Unausgesprochenem ans Licht bringe, so antworten wir, dass die fragliche Andeutefahigkeit dem Sinne zukomme nur kraft des durch den Zusammenhang etc. determinierten sprachlichen Ausdruckes, und dass also die Mitwirkung des letztern nicht in Abrede gestellt werden könne.

Hinsichtlich des Objektes (oder Wirkungskreises) ist der Unter-

Sie tritt erst ein, wenn die ursprungliche Bedeutung, die erste Funktion, nicht in Anwendung kommen kann.

<sup>2)</sup> Lies mit K., Kh. vyavasthita. Die Lesart von G. vyavahita wurde denselben Sinn geben, wenn nicht amukhyatvena dahei stande.

<sup>3)</sup> Wo gangā den associerten Begriff gangātaṭa annimmt.

<sup>4)</sup> tütparya.

schied zwischen übertragener Bedeutung und Andeutefahigkeit ganz klar, weil letztere auf dreierlei gerichtet ist: 1) auf die Stimmung etc., 2) auf eine poetische Figur und 3) auf einen durch das Unaus- 193 gesprochene bestimmten Gedanken; und hierber hat nun dreierlei statt. 1) Die eigentliche Bedeutung der Worter stosst nicht auf ein Hindernis ihrer Anwendung, 2) das Verhaltnis des Wortes zu seiner Bedeutung bildet dabei keinen Faktor, 3) der (unausgesprochene Sinn) gelangt als ein (von dem ausgesprochenen) verschiedener zur Erkenntnis, [wie oben bei der Darlegung der Unterschiede hinsichtlich des Wesens ausgeführt wurde]. Dass die Wahrnehmung von Stimmung etc identisch mit der übertragenen Bedeutung sei, behauptet keiner und es kann auch nicht behauptet werden, ebenso wenig dass die Wahrnehmung einer unausgesprochenen poetischen Figur es sei. Und so ist auch derjenige Gedanke ein unausgesprochener, welchen (der Dichter) um eines besonderen Reizes willen ohne Zuhnlfenahme des direkten Ausdruckes darstellen will; das alles fallt nicht in das Gebiet der Ubertragung,1) weil auch metaphorische Ausdrucke (ohne Reiz) gebraucht werden wegen ihrer allgemeinen Gebrauchlichkeit oder ihrer Leichtverstandlichkeit, wie oben p. 53 gezeigt wurde. Und wo ihr Gebiet, mit dem der Andeutefahigkeit zusammenfallt, geschieht es, weil sie dann zu letzterei noch hinzutritt. Darum ist die Andeutefähigkeit von der Übertragung absolut verschieden Sowohl von der Aussagefahigkeit als von der Übertragung verschieden hat sie ihren Sitz in diesen beiden. Denn zuweilen hat sie ihren Sitz in der Aussagefahigkeit, wie in dem "Tone", dessen Ausgesprochenes gemeint ist, abei auf etwas anderes hinauslauft; zuweilen in der Ubertiagung, wie in dem Ton mit nicht gemeintem Ausgesprochenen Eben um diesen zweifachen Sitz (der Andeutefähigkeit) zu lehren, ist der "Ton" zunachst in zwei Arten geteilt worden. Und weil sie (die Andeutefahigkeit) diesen zweifachen Sitz hat, kann sie nicht mit einer der beiden anderen Funktionen identifiziert werden. Denn die Andeutefahigkeit ist nicht mit der Aussagefahigkeit identisch, weil sie zuweilen auf der Ubertragung beruht; noch mit der Ubertragung, weil sie in andern Fallen auf der Aussagefahigkeit beruht. Noch kann sie mit jeder der beiden identisch sein, indem sie die Eigenschaften beider hatte, weil sie auch die Eigenschaft von Lauten ist, denen jegliche 194 Aussagefähigkeit, Übertragung etc. abgeht. Denn auch die Tone des Gesanges haben eine auf Stimmung etc. bezügliche Andeutefähigkeit: und diesen kann man doch keine Aussagefaligkeit oder Ubertragung beilegen Und weil man auch auf anderem Gebiete als dem der Wörter die Andeutefahigkeit findet, so ist es ungereimt zu behaupten, dass dieselbe, wie Aussagefahigkeit etc., eine (aus-

1) Ich gebrauche hinfort der Kurze halber Übertragung fur ubertragene Bedeutung (gunavrtti), da der Unterschied von upacara und laksana nicht in Betracht kommt.

schliessliche) Eigenschaft der Worter sei. Wenn man die Andeutefahigkeit trotz ihrer Verschiedenheit von den bekannten Arten der Worteigenschaften 1) Aussagefahigkeit, Übertragung etc. als eine solche auffasst. warum nicht einfach als eine Art des Wortes selbst 22) Somit giebt es auf sprachlichem Gebiete diei Arten (von Kraften): Aussagefahigkeit, Übertragung und Andeutefahigkeit. Und wenn bei Anwesenheit letzterer das Unausgesprochene die Hauptsache ist, dann liegt der "Ton" vor;") die beiden Arten desselben, derjenige, bei welchem das Ausgesprochene nicht gemeint ist, und derjenige, bei welchem es zwar gemeint ist, aber auf etwas anderes hinauslauft, sind zuerst aufgestellt und dann ausführlich behandelt worden

Em anderer Gegner konnte sagen. "Wenn du sagst, dass in dem "Tone", bei dem das Ausgesprochene zwar gemeint ist, aber auf etwas anderes hinauslauft, von Ubertragung nicht die Rede sein konne, so ist das wohl begrundet. Denn wie konnte dort von Ubertragung die Rede sein, wo man einen andern Sinn versteht auf Gund der vorausgehenden Wahrnehmung des Ausgesprochenen und des Aussprechenden? Bei der Ubertragung namlich, sei es, 195 dass em Wort aus irgend einem Grunde in anderem Sinne gebraucht wird, wobei es seine eigene Bedeutung ganzlich verliert, z B. "der Bursche ist Feuer", oder sei es, dass es einen Teil seiner Bedeutung beibehalt und durch denselben zu einem anderen Sinne gelangt, wie in gangayām ghosah, (in beiden Fallen) trifft nicht zu, dass das Ausgesprochene gemeint sei.4) Auch darum ist es vernunftgemass, bei dem "Tone", bei dem das Ausgesprochene zwai gemeint ist, aber auf etwas anderes hinauslauft, von Andeutefaligkeit (und nicht von l'hertragung) zu sprechen, weil hei ihm sowohl das Ausgesprochene als auch das Aussprechende vollstandig wahrgenommen werden und der (tiefere) Sinn (obendrein) verstanden wird. Andeutend aber heisst etwas, das etwas anderes zum Bewusstsein bringt, indem es selbst bewusst bleibt. In solchen Fallen kann man aber den Begriff Ubertragung ganz und gar nicht anwenden,5) indem man etwa sagte die Aussagefahigkeit schliesst die Andeutefahigkeit in sich ein (Soweit stimmen wir überein) Wie aber kann man den "Ton" mit nicht gemeintem Ausgesprochenen von der Übertragung unterscheiden, da doch in dessen beiden Arten<sup>6</sup>) das Wesen der (oben besprochenen) beiden Arten der Ubertragung (gauna und

Lies sabdadharmaprakarānām statt sabdaprakārānām.

<sup>2)</sup> Abh sagt, wenn man Aussagefahigkeit und Andeutefahigkeit als synonym hinstellt, warum nicht auch Wort und Andeutefahigkeit; denn die Willkur ist an nichts gebunden.

<sup>3)</sup> Lies dhi ams statt dhrunes4) Trenne tudă von viculeșitu.

<sup>5)</sup> Ich lese <sup>o</sup>cyarahuro . . . . . kartum. Meine Ubersetzung gebe ich wegen der Unsicherheit des Textes nur mit Vorbehalt.

<sup>6)</sup> Namlieh atyantatirusketaracya und arthuntarasankramitavacya.

lāksanika) zur Erscheinung kommt?" Auch dieser Einwand trufft nicht zu,1) weil der "Ton" mit nicht gemeintem Ausgesprochenen zwar auf dem Gebiete der Übertragung basieit, nicht aber mit der Ubertragung identisch ist. Denn die Ubertragung kommt auch ohne die Andeutefahigkeit vor, und die Andeutefahigkeit (die hier in Betracht kommt) ist stets verknupft mit etwas Unausgesprochenem, das der Grund zu der oben besprochenen Schonheit ist Übertragung dagegen kann (eistens) metaphorische Gleichstellung 196 (abhedopacāra) sein, wobei sie einesteils auf einei Eigenschaft des Ausgesprochenen, andernteils auf dem Anzudeutenden als solchem (d. h. ohne asthetische Nebenabsicht) beruht. So z B wenn wegen seiner Leidenschaftlichkeit gesagt wird: "Der Buische ist Feuer", oder wegen der Lieblichkeit. "ihr Antlitz ist der Mond", oder "bei der Geliehten ist nichts tautologisch". Auch die laksana-Ubertragung2) kann ebenfalls ohne Wahrnehmung eines schonen Unausgesprochenen stattfinden, indem sie lediglich auf der Verbindung mit dem zu bezeichnenden Dinge berüht, wie in solchen Fallen wie "die Tribunen jubeln".3) Wo abei die Ubertragung die Wahinelmung eines schonen Unausgesprochenen bewirkt, da geschieht dies nur dadurch, dass sie zur Andentefahigkeit noch hinzutritt, gerade wie es bei dem Ausgesprochenen der Fall ist. Wo es sich aber um die Ubertragung eines in der Natur der Dinge nicht Bestehenden handelt wie bei "den goldenen Blumen der Erde", da giebt Veranlassung dazu die Wahrnehmung eines schönen Unausgesprochenen; 1) wenn also in einem solchen Falle auch Ubertragung vorliegt, so haben wir auch da Grund, vom "Ton" zu reden Darum findet zwar bei beiden Unterarten des "Tones", bei dem das Ausgesprochene nicht gemeint ist, eine Übertragung statt. die von einer Art der Andeutefahigkeit untrennbar ist, aber die Ubertragung ist nicht identisch nut der Andeutetahigkeit, weil. wenn (bei dem genannten "Tone") ihre Wahinehmung Leute von Geschmack entzuckt, (die Andeutefahigkeit) die Empfindung (der 197 Schonheit) bewirkt, und weil sie in andern Fallen (z. B. der Bursche ist Feuer) auch ohne dies Moment (der Schonheit) erscheint 5) All dies ist zwar schon voiher [im 1. Kap.] angedeutet, hier aber des klareren Verstandmisses wegen wiederholt worden.

Niemand kann leugnen, dass diejenige Eigenschaft von Ausdruck und Inhalt, welche durch die Andeutefaligkeit charakterisiert ist, sich nach (deren) feststehender Verbindung richtet. Die fest-

<sup>1)</sup> Ich lese laksyata eva yatah. ayam api na dosah.

<sup>2)</sup> Ct KP 2, 5.

3) mañcāh krosanti

<sup>4)</sup> Denn die Gleichstellung eines Dinges mit einem Unding befriedigt uns nicht, wenn wir nicht den Grund dieser Gleichstellung wissen; und der ist eben dasjenige, was angedeutet werden soll.

<sup>5)</sup> Der Text ist hier nicht in Ordnung. Ich gebe eine Ubersetzung mit Benutzung der vorhandenen Worter um den im Kommentar klai ausgesprochenen Gedanken zum Ausdruck zu bringen.

stehende Verbindung zwischen Ausdruck und Inhalt ist nämlich das Verhaltnis von Ausgesprochenem und Aussprechendem. In Abhangigkeit von demselben tritt die durch Andeutefahigkeit charakterisierte Funktion als eine wegen ihrer Verbindung mit andern Faktoren bedingte in Kraft. Darum also unterscheidet sie sich von der Aussagefähigkeit. Letztere macht namlich für ein Wort dessen feststehende Natur aus, die eben in der Verbindung (von Laut und Sinn) besteht; denn ohne dieselbe kommt das Wort nie vor, nachdem jemand es zu gebrauchen geleint hat. Jene aber (die Andeutefähigkeit) ist nicht eine feststehende Eigenschaft eines Wortes, weil sie an bestimmte Bedingungen geknupft ist. Denn man nimmt sie wahr infolge des Zusammenhanges etc., nicht aber unabhangig (von dgl. Faktoren)

Man könnte nun sagen. wenn (die Andeutefähigkeit) keine notwendige (also eine unwesentliche) Eigenschaft ist, wozu denn ihr Wesen untersuchen? Dieser Einwurf ist unberechtigt. Denn sie ist zwar nicht notwendig hinsichtlich des Wesens des Wortes, dagegen ist sie eine notwendige Eigenschaft für ihr Objekt, das

Anzudeutende (oder Unausgesprochene)

Das Wesen des Andeutenden ist aber durchaus analog demjenigen des Grundes im Schlusse, namlich so der Grund erscheint nicht notwendig<sup>1</sup>) mit dem Gegenstande verknüpft, auf den er sich bezieht, weil etwas erst durch den Wunsch, auf es einen Schluss zu bauen, zu einem Grunde wird; innerhalb seiner eigenen Sphare wirkt er aber mit Notwendigkeit. Beides trifft nun auch, wie gezeigt worden ist, bei der Andeutefähigkeit zu Sie kann nun 198 nicht als eine Modalität der Aussagefähigkeit angesehen werden, weil diese dem Worte als solchem notwendig zukomint. Denn wenn sie eine Modalität der Aussagefähigkeit ware, müsste sie dem Worte als solchem ebenso notwendig zukommen wie jene

Eine solche bedingte Eigenschaft der Worte (die Andeutefähigkeit) mussen Spiachphilosophen, welche die uranfangliche Verbindung von Wort und Bedeutung behaupten,<sup>2</sup>) notwendigerweise anerkennen, wenn sie einen Unterschied zwischen menschlicher und gottlicher Rede annehmen. Denn wenn sie dieselbe nicht anerkennten, würde für sie, die ja die ewige unabanderliche Verbindung von Wort und Bedeutung annehmen, kein Unterschied zwischen menschlicher und gottlicher Rede hinsichtlich der Mitteilung des Inhaltes bestehen. Wenn sie dieselbe aber anerkennen, so kann (für sie) die menschliche Rede, ohne dass ein Wort die Verbindung mit seiner Bedeutung aufgiebt, unwahr sein, weil nämlich ein Satz noch eine andere bedingte Funktion in Angemessenheit mit dem Willen des Menschen erlangen kann. Denn wir sehen, dass

<sup>1)</sup> Lies anvyatarabhāsam nach Maassgabe des Com.

<sup>2)</sup> Die Jaimineya sind gemeint. Nach ihnen ist der Veda apauruseya, d. i. von Ewigkeit zu Ewigkeit; alle andere Rede ist pauruseya.

manche Dinge, ohne ihre eigene Natur aufzugeben, auch kontraie Wirkungen ausüben konnen, wenn sie durch Hinzutreten anderer Faktoren eine andere, bedingte Funktion erlangen. So bewirkt bekanntlich z B der Mond, die Quelle der die ganze Wesenheit erquickenden Kuhle, dennoch Glut, wenn ihn Menschen betrachten, deren Herz verbrannt wird von dem Feuer der Trennung von der Geliebten. Wer daher es begreiflich machen will, dass menschliche Rede trotz der von Anbeginn bestehenden Verbindung zwischen dem Wort und seiner Bedeutung unwahr sein konne, muss offenbar irgend etwas von der Aussagefahigkeit verschiedenes, an andere Bedingungen geknüpftes angeben; und das ist nichts anderes als die Andeutefühigkeit. Diese besteht nämlich darin, das Anzudeutende (das Unausgesprochene) zur Erkenntnis zu bringen Menschliche Rede bringt aber als das wichtigste die Absicht des Redenden zur Erkenntnis Diese wird aber angedeutet, nicht ausgesprochen, weil mit ihr das Aussagen nicht in einer Verbindung steht, die durch 199 das Verhaltnis von Aussagendem zum Ausgesagten bestimmt ware.

Man konnte einwerfen, dass nach dieser Auffassungsweise alle ubermenschlichen Reden als "Ton" bezeichnet werden mussten, weil nach ihr alle andeutend sind Vollkommen recht! Wenn aber die Andeutefahigkeit in der Klaistellung der Absicht des Redenden<sup>1</sup>) bestehen soll, dann kommt sie gleicherweise allen menschlichen Reden zu. Aber diese2) (Art von Andentefahigkeit) unterscheidet sich nicht von der Aussagefaligkeit, weil dies Unausgesprochene dabei als (mit dem Ausgesprochenen) stets verbunden erscheint, micht aber als das eigentlich beabsichtigte") [Diejemige Andeutefalingkeit aber (die sich auf) das Unausgesprochene (bezieht), das als das eigentlich beabsichtigte erscheint, ist maassgebend für die Bezeichnung "Ton".] Dasjenige Unausgesprochene abei , das als eine bestimmte Absicht durch Ausdruck und Inhalt zur Darstellung gelangt, gilt als das eigentlich beabsichtigte, sofern es sich als Satzsinn (Intention) kundgrebt. Aber diese Art allem ist nicht bestimmend fur den Begriff "Ton", welcher einen ungemein weiten Umfang hat, weil jene ein engerer, in letzterem enthaltener Begriff ist Alle drei besprochenen Arten, das was als

<sup>1)</sup> Kh. hat eine abweichende Lesart. Wenn wir in ihr vispusta durch visista ersetzen (siehe Com. 2 Zeile), so erhalten wir einen besser in den Gedankengang passenden Sinn "Mitteilung einer durch die Absicht des Redenden charakterisierten Sache". In dem Ausspiuch "bring die Kuh herbei", ist "Kuh" die durch die Absicht des Redenden charakterisierte, also die beabsichtigte (abhipreta) Sache In solchen Satzen ist also dies Ausgesprochene und das Unausgesprochene (die Absicht) stets verbunden (unutariyaka)

<sup>2)</sup> tut tu, nach K, Kh

<sup>3)</sup> Ich lese mit K., Kh.: na vivuksitutvena yasya tu vo. Ich glaube, dass dieser mit yasya tu beginnende Satz (diejenige . . . . Ton) die Randglosse eines Pandit war, dem die Bezugnahme auf den Ton notig schien; darum habe ich ihn im Text in eckige Klammern gesetzt. Lässt man ihn aus, so ist die ganze Argumentation klarer. Auch der Com. nimmt keine Rucksicht auf ihn.

Satzsinn erscheint, die Absicht und was nicht Absicht ist, bedingen die Bezeichnung "Ton"; und so ist bei dieser also beschriebenen Andeutefahigkeit als Merkmal des "Tones" die Definition weder zu eng noch zu weit. Darum widerspricht die als Andeutefahigkeit bezeichnete Funktion der Worte nicht der Ansicht der Sprachphilosophen (aus der Schule Jaimini's), sondern ist vielmehr ihr angemessen. Unsere Lehre vom "Tone" beruht auf den Ansichten derjenigen Gelehrten, welche das nicht differenzierte śabdabrahma festgestellt haben¹) (i e. der Grammatiker); darum brauchen wir nicht zu untersuchen, ob sie mit ihnen in Widerspruch oder Ein-200 klang steht.<sup>2</sup>) Für diejenigen Philosophen aber [Naiyāyikas und Saugatas], welche behaupten, dass die Verbindung zwischen Wort und Bedeutung kunstlich geschaffen sei, gilt diese Andeutefähigkeit der Worte ebenso wie anderer Dinge") als durch die Erfahrung bewiesen und unwiderlegbar; darum kann sie nicht bestritten werden. Über die Aussagefahigkeit mag unter den Tārkikas Meinungsverschiedenheit bestehen, ob sie z.B. den Worten natürlich oder konventionell zukomme. Die Andeutefahigkeit aber, die jene zur Voraussetzung hat, kann, insofern sie bei andein Dingen ebenfalls vorkommt<sup>4</sup>) und als etwas allbekanntes anerkannt wird, keine Gelegen-

<sup>1)</sup> Die sprachphilosophische Theorie vom subdubrahma, auf die hier Bezug genommen wird, ist in den Grundzugen folgende. Das Wort gehort zum Wesen des Dinges, es ist im hochsten Sinne φύσει, nach indischer Ausdrucksweise nāmadheyatādātmyam arthānām (Ny. Tātp. Tīkā zu Ny Daiś. ed. Viz Ser. p. 12 note 1). Abor dieses Wort liegt jenseits unserer Eikenntnis, es gehort dem sabdabrahma an (sabdabrahmātmaham 16. p. 13). Wie das brahma das Sein der Dinge ausmacht, wahrend sie selbst, soweit sie zur phanomenalen Welt gehoren, eine Evolution (vii arta) der dem brahma zukommenden und von ihm selbst nicht unterschiedenen sakti (avidyā) sind, so ist das brahma, welches das reine Sein der Worte ausmacht, das sabdubrahma, das nur durch Evolution seiner śakti in die Erscheinung tritt. Diese śakti des von ihr unterschiedenen subdabrahmu ist die parā vāc; sie entspricht also dem jīva (als Teil des paramubrahma) und kann als eine Seite des firu aufgefasst werden, die nādā heisst Die parā vāc 1st, insofern sie subdahrahma 1st, Licht (prakāśa) und Reflexion (parāmaršana) [Abh zu unserer Stelle] oder einfach Reflexion (rimarsa). [Vararuci citiert von Jayaratha zu Alamkārasarvasva ed. Kāvyamālā p. 1 | Sie realisiert sich in drei Stufen oder Manifestationen (vigraha), deren letzte, vaikharī, das artikulierte, ausgesprochene Wort und deren mittlere, madhyama, das Wortbild in unserem Sinne, d h. das erinnerte, nicht ausgesprochene Wort, bez. das zu sprechen beabsichtigte Wort ist. Die erste Stufe bildet die pasyanti, das Wort als sphota (siehe Einleitung S. 399), der ungeteilt, nicht zeitlich verlaufend, selbst leuchtend und die Bedeutung erleuchtend ist (cf. Abh. zu p. 19. Jayaratha l. c.) Da diese Lehre von Vararuci vorgetragen ist, so gilt sie naturlich als die der Grammatiker.

<sup>2)</sup> Abh bemerkt, dass hiermit tolgendes gesagt sei: Die Grammatiker verstehen zwar bei dem Worte brahma etwas anderes, wobei von Aussage- und Andentefahigkeit nicht die Rede sein konne, aber mit dem Worte avidyü(-śakti) haben sie eine andere Funktion zugegeben.

<sup>3)</sup> Die Andeutelahigkeit ist ja ein "in's-Licht-setzen" und dies kommt auch der Lampe etc. zu.

<sup>4)</sup> Lies sādhārana statt asādhārana. Die Richtigkeit der Verbesserung geht aus den Ausfuhrungen des Com. hervor

heit zu Meinungsverschiedenheit geben. Denn die Tärkikas diskutieren Übersinnliches, nicht das Sinnfallige. Sie streiten namlich nicht uber eine unwiderlegbare Sache wie schwarz, suss etc. die alle Leute mit ihren Sinnen wahrnehmen konnen jemand etwas unwiderlegbar schwarzes schwarz nennt, so erhebt nicht ein Anderer Widerspruch und sagt nes ist nicht schwarz, sondern gelb"1.) Ebensowenig kann die Andeutungskraft von bedeutungsvollen Lauten (i e. Worten, Satzen), von an sich bedeutungslosen Gesangtonen und von Gesten, die nicht einmal Laute sind, in Abrede gestellt werden. Denn Redewendungen deuten einen durch Worte nicht ausgedruckten Sinn als einen reizenden an und sogewandte Reden lassen sich mannigfach bei den Zusammenkunften 201 der feinen Welt beobachten?) Diese wird kein Verstandiger wenn er nicht lacherlich werden will, durch nackte Aussprache eisetzen

Jemand konnte nun sagen: "Es giebt (wo es sich um eine Absicht handelt) eine Andeutefahigkeit der Worte, die darin besteht, dass sie etwas zur Eikenntnis bringen, und das ist nichts weiter, als dass sie die Grundlage zu einem Schlusse bilden; daher ist die Erkenntnis des Angedeuteten (Unausgesprochenen) die Erkenntnis des Schlussobjektes. Also ist das Verhaltnis zwischen Angedeutetem und Andeutendem kem anderes als das zwischen dem syllogistischen Merkmal und dem Schlussobjekt Und darum musst du dies notwendigerweise anerkennen, weil du selbst vorhin die Andeutetahigkeit mit Rucksicht auf die Absicht des Redenden gelehrt hast. Die Absicht des Redenden ist abei etwas, das durch einen Schluss erkannt wird." Wenn sich all dies auch so verhielte, so thate das unserer Position keinen Schaden. Wir nehmen an, dass es eine Andeutefahigkeit giebt, die ein von der Aussagefahigkeit und der Ubertragung verschiedene sprachliche Funktion ser: und diese bleibt auch bei eurer Ansicht unangetastet. Denn das Andeutende mag syllogistisches Merkinal sein oder irgend etwas anderes, jedenfalls besteht darüber zwischen uns und dem Gegnei kein Streit, dass die Andeutefahigkeit zwar von den anerkannten sprachlichen Funktionen (Bedeutung und Ubertragung) verschieden ist, aber doch in das Gebiet der sprachlichen Thatigkeit gehort

Ubrigens ist das nicht die letzte Wahrheit, dass das Andeutende syllogistisches Merkmal und seine Erkenntnis Schlusserkeintnis sei. Du hast zwar das, was wir zum Beweise für unsere Ansicht gesagt haben, nachgesprochen: weil man die Absicht des Redenden als Angedeutetes erkenne, seien die Wörter syllogistisches Merkmal; aber wie wir das gemeint haben, das wollen wir jetzt mit den nötigen Distinktionen darlegen, merket auf! Zwiefach ist die Auf-

2) Der Text ist hier nicht in Ordnung, der Sinn aber klar cf. p. 239.

<sup>1)</sup> Nicht das Thatsachliche ist Gegenstand der Diskussion sondern das Theoretische, in unserm Falle also, ob die Farbe der Prakiti oder dem Atom zukomme, ob sie nur subjektiv (jūūnamātra) oder ein absolutes Nichts sei.

202 gabe der Worter, eine erschliessbare und eine mitteilbare 1) Die erschliessbare besteht in der Intention (vivaksā). Und die Intention ist doppelter Art 1) der Wunsch, die Laute hervorzubringen, 2) der Wunsch, durch Worter einen Gedanken mitzuteilen Erstere gehort nicht in das sprachliche Gebiet, weil sie in der Verstandigung jedweder lebenden Wesen resultiert Letztere findet ihren Abschluss in der Wahl der Woiter<sup>2</sup>) und ist obschon indirekt ein Grund dafur, dass die Worter als Darstellungsmittel (kāraņa) gelten Dies beides bildet die erschliessbare Aufgabe der Worte. Die mitteilbare ist der Gedanke selbst, der das Objekt des Mitteilungsbedürfnisses des Redenden bildet Dieser ist ebenfalls zwiefach: 1) aussprechbar und 2) andeutbar. Denn der Redende wunscht einen Gedanken zuweilen mit seinem direkten sprachlichen Ausdruck mitzuteilen, zuweilen aus irgend einem Motive so. dass er nicht direkt mit Worten ausgedruckt werde. Aber diese zwiefache mitteilbare Aufgabe der Worte kommt ihrem Inhalte nach nicht in der Form eines Schlussobjektes zur Erkenntnis, sondern durch ein anderes kunstliches oder naturliches Verhaltnis. Denn man erfahrt durch die Worte als syllogistisches Merkmal, dass der Gedanke Objekt einer Intention ist, nicht aber diesen selbst. Wenn namlich dabei die Worte als syllogistisches Merkmal<sup>3</sup>) funktionierten, so würde man ebensowenig über deren Sının hussichtlich seiner Richtigkeit, Falschheit etc streiten konnen, wie bei einem andern Schlussergebnisse, z. B dem Feuer, das aus einem syllogistischen Merkmal, z. B. Rauch, abgeleitet ist Der unausgesprochene Gedanke steht aber, weil durch die Tragweite des ausgesprochenen nahegelegt, wie dieser selbst mit dem Worte in Verbindung. Bei dem Begriffe von Verbindung macht es nichts aus, ob sie direkt oder indirekt sei. Oben aber wurde gezeigt, dass die Andeutefähigkeit auf dem Verhaltnis von Ausgesagtem und Aussagendem basiere. Darum, wenn das Angedeutete weiter nichts ist als die Absicht des Redenden, so fungieren dabei die Worter als syllogistisches Merkmal; ist es (das Angedeutete) aber der Inhalt dieser (Absicht). welcher als mitteilbar empfunden wird,4) so konnte dabei die Funktion (der Worte) entweder die Aussagefahigkeit oder ein

2) Lies mit K., Kh. °avasitā vyarahıtam api.

3) Ich lese lingatayā statt lingitayā. Letzteres musste auf tatra be-

zogen werden, was sehr hart ware.

<sup>1)</sup> Im ersteren Falle wird die Aufgabe (visaya) aus den Worten als solchen erschlossen, dann ist subda das linga (syllogistisches Merkmal). Im zweiten Falle wird sie duich die Worte dargestellt; dann ist sabda das  $k\bar{a}rana$  (Darstellungsmittel)

<sup>4)</sup> Ich lasse abhiprāyarāpe ca oder nach K., Kh. abhiprāyarāpe 'nabhi-prāyarāpe vā unubersetzt, weil so wie der Text vorliegt, diese Worte dem Vorhergehenden widersprechen. Der vyāpāra bei abhiprāyarāpa vyangya ist ja lvigatayā. Wie kann er also hier vācakatvena bezeichnet werden! Man könnte anabhiprāyarāpe verbessern. Ich vermute aber eine weitergehende Korruptel, bez. gewaltsame Kurzung des Textes.

anderes Verhaltnis sein. Wie aber fluher gezeigt, kann es nicht die Aussagefahigkeit sein. Das andere Verhaltnis aber ist die Andeutefähigkeit. Das Andeutende hat nun nicht ausschliesslich die 203 Form eines syllogistischen Merkmals; denn bei dem Lichte etc. zeigt es sich anders.1) Darum steht die (unausgesprochene) mitteilbare Aufgabe der Worter (mit ihnen) nicht dadurch in Verbindung, dass sie das syllogistische Merkmal sind, ebensowenig wie das Ausgesprochene. Denn dasjenige, was durch das syllogistische Verhaltnis verbunden ist, wie die oben behandelte Aufgabe der Worte (namlich die vivaksā), das wird nicht als das Ausgesprochene erkannt, sondern als etwas Bedingtes 2) Wenn die mitteilbaie Aufgabe (namlich die unausgesprochene) ein Schlussergehnis ware, dann konnten, wie schon bemerkt, mit Bezug auf sie keine Meinungsverschiedenheiten sich erheben, wie sie unter den Leuten stattfinden. Und wie nun der ausgesprochene Inhalt, wenn seine Richtigkeit eintretenden Falles mit Hilfe anderer Erkonntnismittel;) erkannt wird, nicht daduich aufhort, Gegenstand der Funktion der Worte zu sem, dass er auch Gegenstand eines andern Eikenntnismittels ist, ebenso verhalt es sich auch mit dem angedeuteten Inhalt. Weil aber in der Poesie die Feststellung der Wahrheit oder Unwahrheit der Erkenntins des ausgesprochenen oder angedeuteten Inhaltes4) ganz und gar meht in Betracht kommt, so wurde es lacherlich sein zu untersuchen, ob auch andere Erkenntnismittel (als die sprachlichen) daber in Funktion treten. Darum kann man also richt behaupten, dass die Erkenntnis des Angedeuteten überall eine Schlüsserkenntnis sei. Die Andeutefahigkeit der Worte abeit, die ein Angedeutetes in Gestalt eines zu erschliessenden zum Objekt hat, kommt nicht in Betracht, wo es sich um den "Ton" handelt. Jedoch haben wir 204 dies vorgebracht, um zu zeigen, dass auch eine als Andeutefahigkeit charakterisierte Funktion der Worte von denjenigen Philosophen angenommen werden muss, welche die uranfangliche Verbindung der Wörter mit ihrer Bedeutung behaupten Und diese Audeutefahigkeit, die bald auf einem Schliessen beruht, bald eine andere Form hat, so wohl bei Worten, die eine begriffliche Bedeutung haben, als auch (bei Tonen etc., die) keine begriffliche Bedeutung haben, kann meht von Philosophen irgend welcher Richtung bestritten werden, das darzuthun, sind wir bemuht gewesen.

Es muss also die Andeutefahigkeit von den sprachlichen Qualitäten: Ubertragung, Aussagefähigkeit etc. verschieden sein Da nun aber der "Ton", obgleich er in dei Andeutefahigkeit implicite

<sup>1)</sup> Auch das Licht ist cyanjuka, indem es andere Dinge zur Wahrnehmung bringt, aber es thut dies nicht als syllogistisches Merkmal.

<sup>2)</sup> Die Absicht des Redenden erscheint namlich als eine nahere Bestimmung des Redenden und ist daher durch ihn bedingt.

<sup>3)</sup> Man beachte, dass der sabda ein pramaņa ist

<sup>4)</sup> Lesart von K., Kh.

liegt, nicht schon mit ihm (explicite) gegeben ist, so darf die vorgetragene Darstellung des "Tones", der eine Unterart von jener ist,¹) nicht beanstandet werden, insofern sie gegeben wird, um Meinungsverschiedenheiten zu beseitigen oder Gebildete aufzuklaren. Denn lediglich durch die Definition des Genusbegriffes konnen die Definitionen der wirklich bestehenden Arten nicht überflüssig gemacht werden. Andernfalls ware die Definition aller realen Dinge eine Tautologie, wenn man das Sein definiert hatte.²)

(34) Die von den Denkern stets umstrittene, ihrem Wesen nach nicht erkannte Art der Poesie, welche "Ton" genannt wird,

haben wir klar gemacht.")

<sup>1)</sup> etadvišesya als Bahuviīhi,  $vya\tilde{n}jakatva$  ist višesya und dhvani ist višesyaa.

<sup>2)</sup> Nach dem Vaisesika ist namlich das Sein (sattā) der weiteste Beguff (param sāmānyam) unter den die Begriffe von dravya, guna und karma fallen.
3) Dieser Vers ist wohl als ein parikura, anzusehen

## Ein Genîza-Fragment.

Mitgeteilt von

## Eugen Mittwoch.

Das nachstehend veröffentlichte Fragment stammt aus der Geniza von Alt-Cairo, in welcher ich im Jahre 1899 gegen 40 teils grössere, zumeist aber kleinere Stucke vorgefunden und erworben habe. Die Fragmente sind zum grössten Teil liturgischen Inhalts, es befinden sich unter ihnen aber auch Stucke aus medicmischen, exegetischen 1) und philosophischen Werken, Gedichte, Briefe, Rechnungen und dergleichen. Mit Ausnahme einiger Gedichte und der liturgischen Stucke, welche durchweg hebräsch sind, sind sie in arabischer Sprache, aber in hebraschen Charakteren geschrieben.

Unser Fragment handelt über die Unzulassigkeit der Beschäftigung mit der Wissenschaft. Es enthalt 4 zusammengehörige Seiten in schoner orientalischer Quadratschrift (18 zu 13 cm). Wir haben es augenscheinlich mit dem Autograph des Verfassers zu thun, denn es begegnet einige Male, dass ein Wort oder ein ganzer Satz gestrichen ist und derselbe Gedanke dann in etwas anderei, dem Autor besser erscheinender Fassung vorgetragen wird. Das Fragment entstammt der Zeit nach Maimonides, denn über diesen, sowie über seinen Vater, erhalten wir bemerkenswerte Mitteilungen

Besonders mei kwürdig ist, was unser Autor über die ausserordentliche Geistes- und Geduchtniskraft des Maimonides schreibt
"Das Vergessen, welches die Menschen betrifft, hat nich niemals
in der Zeit meiner Jugend betroffen" habe Maimonides selbst gesagt. Der wesentliche Inhalt des Stuckes ist freilich ein den
maimonidischen Auschauungen entgegengesetzter. Der Verfasser
polemisiert eifrig gegen die Beschaftigung mit der Wissenschaft,
unter der hier wohl vorzugsweise die Philosophie zu verstehen sein
dürfte. Die Beschaftigung mit der Wissenschaft sei aber unerlaubt,
das eine Mal, weil diese irrige, mit der Religion im Widersprüch
stehende Ansichten lehre, wie die Anfangslosigkeit der Welt und
dergleichen, das andere Mal, weil die Zeit, die man darauf verwenden müsse, um in der Wissenschaft etwas Tuchtiges zu leisten,

<sup>1)</sup> Ein solches exegetisches Fragment, das aus einer arabischen Psalmenerklarung stammt, von mir mitgeteilt in ZATW. XXIII (1903) Heft I.

dem religiösen Studium entzogen werde. Als Gegenbeweis düife man aber nicht etwa Maimonides anführen: denn ein Mann von derartigen glanzenden Geistesanlagen wie Maimonides, rechtfertige eine Ausnahme. Sein Vater aber, Maimon b. Joseph, habe nie den Wissenschaften obgelegen.

Soviel mag hier über den Inhalt unseres Fragments genügen,

da weiter unten eine wörtliche Übersetzung folgt.

Ich gebe zunachst den arabischen Text in den ursprunglichen hebräischen Charakteren. Die vom Autor selbst gestrichenen Worte sind in die Anmerkungen verwiesen Zur Transskription ist zu bemerken, dass zund zund durch zu durch zudurch zu z

(בל מן דון הדה אלטראיט לא יגוז לה אן ישתגל בהא ולא יתטלע פי כתבהא ולא יגאלס ויחאצר אלמשתגלין בהא לאלא יתנגס באטנה באקאוילהם לאן אלאקואל אלתי יסמיבהא אלשכץ הי מתל אלחב אלדי יקע פי באטן אלארץ פיעוד יחמר לה אלסם ואלעלקם פיתמרר בדלך חיאתה פי אלדארין לאן הרה אלכתב ואן כאן קצד ואציעהא(" אתבאת וגודה ת"כ ותוחידה פפיהא גיר דלך ממא הו מכאלף לקואעד אלשריעה כאלקדם ואדראך אלגזאיאה וקד נאקצהם גירהם פי דלך מן אלפלאספה וביין פסאד הדא אלראי ווזן חדה אלאקאריל אל.... באלקואנין אלתי הם סאלכיהא פי קיאס....ולם יגרהם אלדי יקצד אל פאלשכזן אלמבחדי אלדי יקצד אך pag 2 ישלע עלי הדה אלכתב מא יצל לאך פהם (sic!) מא פהמה גירה מך אלעלמא אלמברזין (" אלא חתי יקרא כתב עדה ויחצל אגראצהא (\* ויתרדר עליחא לכי אן יציר מן גמלה אלעלמא אלמברזין פי הדא אלפן וחיניד יבאן לה מא באן לגירה מן אלעלמא ממא דכרנאה מן אלרד עליהם והרה מסאלה תקתצי אנצראף אכתר זמאנה פי קראה הרה אלכתב חתי יציר מברז פיהא ומן דון דלך מא יכון יכרג ען אן יכין מקלד

<sup>1)</sup> Vorher folgender vom Autor gestrichene Satz: תשרקת ...... שליה אנרארה ת"ע אלתי בהא ינצאן (?) מן וחקאת תלך אלעלום ואבשארהא עליה אנראר בהא ינון לה אן ינולע עליהא בשרש אן יכון הדא אלתעלם מן מעלם חיניד יגוז לה אן ינולע עליהא בשרש או יכון הדא אלתעלם מן מעלם.

واضعها = (2)

<sup>3)</sup> Dieses Wort ist erst nachtraglich, und zwar am Rande, vom Verfasser hinzugefugt worden.

<sup>4) =</sup> اغراضها. Nach diesem Worte ist gestrichen הדרביד, womit der nachste Satz beginnt. Der Autor hat also noch einen Satz eingefugt.

גירה פי מא קאלה פיהא ויחסן בה אלשן וישן אן תלך אלאקאויל ליס עליהא תשכיך פיתשוש עליה אעתקארה . . . . מסלך פיה הרה אלמהאלך (ד ומא אלקצד בסלוכה אלא לכי אן יכסב אגר גירה כמא דכרנא . . בי ען פעלהא פאנהא מצוה הרה אלמצוה לה גני ען פעלהא פאנהא מצוה ... ... pag 3 הבאה בעברה לאגל . ע . . מא דכרנאה והקבה שונאה. ואלדי גלט (° אלנאס כון בעץ עלנואנא אלנושאהיר שרקו הדה אלעלום ולם יחצל לחם מן קראתהא ארא(" ולם יעלם אן אלאקואם אלדי סלמוא מן דלך הם שואד (4 פי עצרהם כמתל רבנו משה זקל אלדי כאן לה מן כמאל . וגודה אלפטרה בחית אנה לם יכמל לה(5... ועשרין סנה ואלא וחו קד האז סאיר אלעלום והצלהא וצנף בעד דלך פיהא מא הו משהור לה מן אלתצאניף עבראניה וערביה וכאן יקול מן לפשה(6 אן אלנסיאן אלדי יעתרי אלנאס מא כאן יעתריני פי זמאן שביבתי בל לם יכון יהתאג אן יקת עלי אלכתאב סוי דפעה ואחדה וקד ארתסמת אגראצת פי דהנה(? וצאר פיה מברז צאלה לאן יקריה לגי . . (לפמהל חדא אלשכין אלדי כאן יתימה וקתח לא יקאס עליה פאן ... ("אדא אשלע עלי סאיר... מנהא בל

<sup>(2) = 1</sup>  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}$ 

<sup>5)</sup> Die Spuren deuten moglicherweise auf קיב (= ניבט).

<sup>6)</sup> Gestrichen sind die Worte: מנה פי שביבתה לם יכון.

<sup>9)</sup> Vor אדה sind folgende Worte gestrichen האולאו אלאטבאין יתיבות האולאו הולאו אלאטבאין יתיבות ומתלהם ומתלהם ומתלהם.

<sup>10)</sup> Das ז ist zweifelhaft; doch wahrscheinlich = מלחדבות .

<sup>11)</sup> Auf dieses Wort weisen die Spuren.

<sup>12)</sup> Nach דלק gestrichen מין גדהה כמיא.

אלעלום הדא מע כונה(1 לם ינצרף מן הדא אלעאלם אלי דאר אלבקא אלדי בעד אן גא אלי .....מע רבנו זל וראי תצאניף רבנו

## Ubersetzung

" . . . . Doch ohne diese Bedingungen ist es ihm nicht gestattet, sich mit ihnen (den Wissenschaften) zu beschaftigen und von ihren Büchern Kenntnis zu nehmen, und die Gesellschaft und den Verkehr derer, welche sich mit ihnen beschaftigen, zu pflegen, damit sein Inneres durch ihre Ansichten nicht befleckt werde Denn die Ansichten, welche der Mensch hort, sind wie der Kern, welcher ins Innere der Erde fallt, und von welchem dann Gift und Coloquinthen aufwachsen. So wild hierdurch sein Leben in beiden Welten verbittert Denn in diesen Buchern ist, wenn auch ihr Verfasser den Beweis der Existenz Gottes und seiner Einheit beabsichtigt hat, trotzdem Anderes enthalten, was in Widerspruch steht mit den Vorschiften des Gesetzes, wie z. B. die Ewigkeit (Anfangslosigkeit) der Welt und die Ansicht, dass Gott die Einzeldinge nicht kenne 2)

<sup>1)</sup> Nach המום gestrichen: אמ המום של בינו

<sup>2)</sup> Vgl. Kusari I, 1.

<sup>3)</sup> Der Sinn dieser unvollstandigen Stelle durfte wohl sein: und er hat ihre Ansichten nach den von ihnen befolgten Regeln auf dem Wege der Analogie abgewogen

fullt wird,1) wegen des ..... was wir erwahnt haben, und Gott hasst ihn.

Was aber die Menschen zum Irrtum gebracht hat, ist der Umstand, dass manche von unseren berühmten Gelehrten den Weg dieser Wissenschaften gegangen sind,2) ohne dass ihnen durch die Lekture (ihrer Bucher) Schaden entstand. Sie (die Menschen) bedenken aber nicht, dass diejenigen Manner, welche trotz der Beschaftigung hiermit heil geblieben sind, einzigartig in ihrem Zeitalter waren, wie R Mose (Maimonides) Dieser besass eine solche Vollkommenheit des ..... und so ausgezeichnete Geistesanlagen, dass er noch nicht . . . . . ') undzwanzig Jahre vollendet hatte, als er schon die ubrigen Wissenschaften sich zu eigen gemacht und erworben hatte. Nachher verfasste er uber dieselben seine bekannten Bücher in hebraischer und arabischer Sprache. Er sagte mit eigenem Munde: "Das Vergessen, welches die Menschen befällt, hat mich nie in der Zeit meiner Jugend befallen". Vielmehr brauchte er sich mit einem Buche nicht mehr als ein Mal zu beschaftigen, und schon hatte sich sein Inhalt in seinem Geiste eingepragt, und er wurde hierin hervorragend und fahig, es einen Anderen lesen zu lassen (ihn darin zu unterrichten) Nach einem Manne, wie dieser, welcher der Edelstein seiner Zeit war, kann aber nicht gemessen werden (d h. analog behandelt werden) . . . . . . . . . . . Aber em Anderer, welcher nicht diese Vollkommenheit der natürlichen Anlagen besitzt . . . . . . . Wenn jemand in durftigen Verhaltmissen lebt und der grösste Teil seiner Zeit verwendet wird zum Erwerbe dessen, was zu den Notwendigkeiten des Lebens gehort oder von Dingen, welche ihm wie Notwendigkeiten des Lebens werden, oder von überflussigen4) Dingen, — ei hat aber nicht die Kraft sie zu lassen und nur das Notwendige zu ergreifen - dann ist seine Lekture (d. i. sein Studium) ohne Zweifel eine Gesetzesubertretung. Ich mochte doch wissen, ob eine Person, die nicht em Pfund mehr als einen Centner zu tragen vermochte, die sich aber zu diesem Centner noch einen zweiten Centner aufladet, nicht

<sup>1)</sup> Das etwaige Gebot zu studieren wird erkauft durch das Verbot, den Glauben getahrdende Ansichten anzunehmen — Der vorangehende Satz ist, weil unvollstandig, nicht ganz klar

<sup>1)</sup> تا تا تا تا الله . In dieser geistigen Bedeutung ist das Wort nicht belegt. Doch durfte der Zusammenhang eine Bedeutung wie die oben angegebeno erfordern, zumal man sagen kann: طرف الطريف "einen Weg einschlagen" (s. Lane s. v.).

<sup>2)</sup> Wenn כים zu lesen ist (cf oben), so wurde es heissen: emige zwamzig Jahre.

<sup>3)</sup> אברה. Ich bin nicht sicher, was das Wort bedeutet, vielleicht über das Maass hinausgehende, d. h überflüssige Dinge, die nicht gerade notwendig sind, die er aber nicht stark genug ist aufzugeben

An dieser Stelle bricht das Fragment ab. Es ist dies um so eher zu bedauern, als uns gerade nähere Angaben über den Vater des Maimonides und sein Verhaltnis zur Wissenschaft sehr willkommen wären.

Aus welchem Werke unser Stück stammt, und wer sein Verfasser ist, wird sich schwer sagen lassen. Derartige Anschauungen, wie sie hier zu Tage treten, waren ja in der nachmaimonidischen Zeit nicht gerade selten. Soviel steht jedenfalls fest, dass unser Verfasser, wenn er auch ein entschiedener Gegner des Studiums der Wissenschaften ist, so doch für Maimonides selbst die hochste Verehrung besessen hat. Da unser Stuck, wie wir schon im Eingang bemerkt haben, Autograph des Verfassers ist, so mochte man zunächst annehmen, dass derselbe in Kairo gelebt hat; doch ist es andererseits möglich, dass das Werk von auswarts nach Kairo und so in die Genīza gewandert ist.

<sup>1)</sup> Das Wort ist verblasst. Vielleicht könnte man השנט "nach Agypten" lesen.

# Die Fragmente des Thargum jeruschalmi zum Pentateuch.<sup>1</sup>)

Von

#### Dr. M. Ginsburger.

In dem Bestreben, mich möglichst kurz zu fassen, habe ich in der Einleitung zu meinem Fragmententhargum (S. Calvary & Co. Berlin 1899) manche auf dasselbe bezugliche Fragen nicht besprochen mit der dort am Schlusse allerdings nur angedenteten Absicht, dieses ber anderer Gelegenheit zu thun Eine solche Gelegenheit hoffe ich nun bald finden zu konnen, da ich namlich schon in nächster Zeit das sogenannte Pseudo-Jonathan'sche Thargum zu veröffentlichen gedenke. In der Einleitung zu dieser Ausgabe sollen alle das Thargum jeruschalmi betreffenden Probleme einer eingehenden Besprechung unterzogen werden, hier aber mochte ich die Lösung einer Aufgabe versuchen, die mit Pseudo-Jonathan nicht in Zusammenhang steht, aber doch von grosser Wichtigkeit ist und daher mit Recht schon von Bacher in seiner Besprechung meiner Ausgabe des Frginth (Deutsche Litteraturzeitung, 1899, Nr 27) gefordert wird, namlich eine übersichtlich geordnete Zusammenstellung der uns erhaltenen Fragmente des Thargum jeruschalmı zu geben. Die Lösung dieser Aufgabe ist schon deshalb keine leichte, weil ja bekanntlich die Fragmente in den Handschriften und auch in den alteren Ausgaben nicht numeriert sind, dann aber kann man auch ım Zweifel sein darüber, ob die vielen Hunderte von Citaten bei alten Schriftstellern einem Fragmententhargum entnommen sind oder nicht. Ich habe einen grossen Teil derselben in meinem Fragmententhargum (pag. 91—122) angeführt, andere seither mir bekannt gewordene werde ich in meiner Ausgabe des Pseudo-Jonathan bringen. ausserdem werde ich dort alle diejenigen Citate zusammenstellen, die sich in den uns bis jetzt bekannt gewordenen Versionen nicht Schon jetzt aber will ich bemerken, dass dies nachweisen lassen immerhin noch eine ganz betrachtliche Anzahl ist, so dass wir wohl

<sup>1)</sup> Dieser Aufsatz befindet sich schon seit Ende d J. 1901 in den Handen der Redaktion; inzwischen ist meine Ausgabe des Ps.-Jon erschienen

mit Sicherheit behaupten konnen, dass es in fruherer Zeit noch andere Recensionen unseres Thargum jeruschalmi gegeben hat, die wir nicht mehr besitzen. In der That erwahnt noch S Sachs ein im Besitze der Gunzburg befindliches Ms. des Tharg ier. (vgl. Z f. H. B. IV. 137), von dem aber schon Dalman in der MS 41, 456 sagt, es scheine in Vergessenheit geraten zu sein, auch ich habe uber dasselbe bis jetzt nichts in Erfahrung bringen können. Ferner hat mir Herr Prof Noldeke in Strassburg vor einiger Zeit die Mitteilung gemacht, dass Prof. Schechter unter seinen Geniza-Fragmenten auch solche des Thargum jerusalmi mitgebracht habe, ich selbst habe ein solches, wie weiter erwähnt wild, unter den vom British Museum angekauften Stucken gefunden, das jedoch mit dem betreffenden Fragmente des Cod. Vat fast genau übereinstimmt. Es kann uns also nicht überraschen, wenn vielleicht schon in nachster Zeit neue Bruchstucke unseres Thargum bekannt werden, und gerade deshalb durfte es um so nutzlicher sein, eine Ubersicht zu geben über diejenigen, die wir bis jetzt in den uns bekannt gewordenen Handschriften besitzen. Es wird sich dabei empfehlen, eine Scheidung zu machen zwischen den Versen, zu denen wir eine vollstandige Ubersetzung haben und denjenigen, von denen nur einzelne Worter ubersetzt sind; ich führe daher die einzelnen Kapitel und Verse unter zwei Rubriken an, von denen die eine mit kompl. und die andere mit fragm uberschrieben ist. Fur den meiner Ausgabe zu Grunde gelegten Cod. Par. 110 habe ich die Abkürzung P., für den Cod. Vat 440 die Abkurzung V. beibehalten,1) wo keiner dieser beiden Buchstaben steht, stimmen beide Codd. mit einander überein, d. h. sie sind entweder beide komplett oder beide fragmentarisch ubersetzt.

#### Genesis.

Kompl.

Fragm.

```
\begin{array}{c} \text{I, 1, 2, 3 P, 4 P, 5 P. 6 P. 7 P,} \\ \text{8 P, 9 P, 10 P, 11 P, 12 P,} \\ \text{13 P, 14 P, 15 P, 16 P, 17 P,} \\ \text{18 P, 19 P, 20 P, 21 P, 22 P,} \\ \text{23 P, 24 P. 25 P, 26 P, 27,} \\ \text{28 P, 29 P, 30 P, 31 P,} \\ \text{II, 1 P, 2 P, 3 P, 15} \\ \end{array}
```

<sup>1)</sup> Dieser Cod. ist, wie ich in meinem Fragm Th. (pag VII u pag. 74 bis 90) gezeigt habe, vollstandiger als die anderen, nur Deut. 34, 8—12 fehlt, wahrend Cod. Nor diese Verse hat Dagegen hat Cod. Vat. Übersetzungen zu folgenden Stellen, welche in Cod. Nor und daher auch in den Ausgg fehlen: Gen 1, 8; 27, 4 38; Exod. 14, 23 28, 15, 5; 16, 20; 18, 18; 19, 1 2. 10. 11. 12. 14, 16, 17 18 (kompl.), 19 20, 21, 22 23 24; 20, 16, 17 18, 19, 20; 21, 28; 22, 35 (hal. Tharg), 22, 14 (ebenf: 30; 23, 24.

#### Genesis.

| TC | ۸m | nl |
|----|----|----|

Fragm.

III. 8 P, 9, 10 P, 15 P, 17 P, 18, 19 P., 20 P., 21 P., 22, 23 P. 24

23 P, 24 IV, 7 (s a die Thos in meinem Frgm Th pag. 71), 8 (u Thos. ib. pag 72), 9 P, 10 P, 13 V.

16, 23 (Thos ib), 26 P. V. 24. VI, 3, 6 V, 8 VII, 10 P VIII, 22

 $\begin{array}{c} X\,,\,2\,\,V\;,\;\;3\,\,V\;,\;\;4\,\,V\;,\;\;9,\;\;11\,\,V\;,\\ 12\,\,V\;,\;\;13\,\,V\;,\;\;14\,\,V\;,\;\;17\,\,V\;,\\ 18\,\,V\;\\ XI,\,1\,\,V\;,\;\;2,\;\;4 \end{array}$ 

XII, 2 V , 3 V. XIII, 7

XIV. 6 V 18, 23 V.

XV, 1, 2, 7 V, 10 V, 11, 12, 17, XVI, 5, 13

XVIII, 1, 10 V. 12 V. 17, 21. XIX, 1 V 7, 18 V, 24, 26 XX. 16. XXI, 7 V, 9, 15 V., 33 XXII, 1 V, 8, 10, 11, 14.

XXIV, 2V, 10 V., 20 V, 60 P, 62. XXV, 1 V, 3 V., 16 V., 18 V., 22, 25 V, 34 P. XXVI, 10 V, 35. XXVII, 1 P, 27 P, 29, 40, 41 P

XXVIII, 10, 11 P, 12, 17. XXIX, 15 P, 17, 22. XXX, 11, 22. XXXI, 15 V., 22 P, 39.

XXXII, 3, 27. XXXIII, 4. XXXIV, 31. XXXV, 8 V, 9. XXXVI, 39. IV, 10 V 22 P

III. 7. 8 V. 15 V.

V, 2 P, 7 V, 8 V. VI, 11 V, 14 VII, 11 V, 16 VIII, 1, 10 V. IX 20 X, 4 P, 10, 11 P

XI. 30 XII. 5, 6 V, 15 XIII 6 XIV. 3V, 5V, 9, 10, 14 V, 15 V., 17 V, 20 V, 23 P XV, 19 V, XVI, 7 XVII, 17 XVIII, 10 P, 16 V XIX 2 V, 3, 8 V, 11, 15, 31 V XX, 2 V, 18 V, XXI, 1 V XXII, 2 V, 24 XXIII, 2 V, 16 XXIV, 10 P, 65

XXVI, 8 V. 10 P XXVII, 4 V, 22 V, 27 V 38 V, 45 V,

XXV, 1 P. 19 V, 34 V.

XXIX, 7 V, 27 V, XXX, 15 V, 27, 32 V, 38 V, XXXI, 7, 9, 11 V (fa<sup>2</sup>), 15 P., 18 V., 29 V, XXXII, 7, 16 26 XXXIII, 13, 19, XXXIV, 12, XXXV, 16 V., 18.

#### Genesis.

#### Kompl

XXXVII, 33. XXXVIII, 25, 26 (u Thos, vgl m Fragm pag XIfgg u. Z f H B. IV, 137)

XL, 12. 18. 23.
XLI, 34 V.
XLII, 1 P., 23, 36 (u. Thos. in der ed. Const. 1546; s. m. Frg. XII)

XLIV, 18 (u. Thos. ib.).
XLV, 28.
XLVI, 30 P.
XLVII, 21 V.
XLVIII, 22.
XLIX, 1, 2, 3, 4 V., 5 V., 6 V.,
7, 8, 9, 10, 11, 12 V, 14, 15,
16, 17, 18 (u. Thos. ib., s a.
Z. f. H. B l. c.), 19, 20, 21,
22, 23, 24, 25 P., 26, 27.
L. 1, 16, 19, 21.

#### Fragm.

XXXVII, 3, 7, 25, 36 V. XXXVIII, 5, 15 V., 19 V.

XXXIX, 4 V, 10 P., 18, 20 V. XL, 15 V. XLI, 2 V., 43, 45 P. XLII, 13 P, 38 V.

XLIII, 9, 12 V, 14, 19 P., 30 V., 31 V. XLIV, 5 V, 15 P., 12 V., 21 V. XLV, 8 P., 26 V. XLVI, 28. XLVII, 11 V., 15 V, 31 V. XLVIII, 14 V. XLIX, 25 V.

L, 26.

#### Exodus.

I, 1, 15, 19 P, 21 II, 1, 12. III, 14 IV, 25, 26.

VI, 3 V.

IX, 20 P.

X, 28, 29.
XII, 2 P., 42 V., 45.
XIII, 17 P. (u. Thos., vgl. m. Frgm.
p XII), 18, 19 P., 20 P.,
21 P., 22 P.
XIV, 1 P., 2 P., 3, 4 P., 5 P., 6 P.,
7 P., 8 P., 9 P., 10 P., 11 P.,
12 P., 13, 14, 15 P., 16 P.,
17 P., 18 P., 19 P., 20 P., 21 P.,

I, 10 V, 11 V, 19 V.
II, 3, 10.
III, 2 V, 3 V, 5 V, 22 V.
IV, 3 V, 4 V., 8, 10, 13 V., 16 V.,
31 V.
VI, 3 P., 9, 20 P.
VII, 9 V., 15, 19.
VIII, 1, 5, 10, 17 V.
IX, 9 V, 17 V., 31 V.
X, 12 V., 21 V.
XII, 9 V., 11, 33, 34 V., 38 V.
XIII, 10 V., 13 V., 19 V., 22 V.

XIV, 2V., 5 V., 7 V., 8 V., 15 V., 16 V., 19 V., 20 V., 21 V., 23 V., 26 V., 28 V.

# Exodus.

Kompl.

Fragm.

 $22\,P_{+}$   $23\,P_{-}$  ,  $24,\,25,\,\,26\,P_{-}$  (u. Thos. 1b),  $27,\,\,28\,P_{-}$  ,  $29\,P_{-}$  ,  $30\,P_{+}$  ,  $31\,P_{-}$ 

 $\begin{array}{c} {\rm XV},\, 1,\, 2,\, 3,\, 4,\, 5,\, 6,\, 7\,\, P.,\, 8\,\, P.,\, 9,\\ 10\,\, P.,\, 11\,\, P\,,\, 12,\, 13\,\, P\,,\, 14\,\, P.,\\ 15\,\, P.,\, 16,\, 17,\, 18,\, 19\,\, P.,\, 20\,\, P.,\\ 21\,\, P\,,\, 22\,\, P.,\, 23\,\, P.,\, 24\,\, P\,,\, 25,\\ 26\,\, P\,,\, 27\,\, V. \end{array}$ 

XV, 20 V., 22 V., 23 V., 24 V, 26 V.

XVII, 11, 12 P, 16.

XIX, 1, 2 P., 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25

XX, 1, 2—14 P (ohne Versabtellung). 15 V, 16 V, 17 V., 18 V, 19 V., 20 V., 21 V., 22. 23

XXI, 10 V., 14.

XXII, 12 V., 14 V , 15 V., 24 V. XXIII, 2, 19 P. XXIV, 10 P , 11 P.

XXVII, 3 V. XXVIII, 17 V., 18 V., 19 V. 20 V, 32 V.

XXXII, 25. XXXIII, 6, 19 V., 23.

XXXIV, 6, 7 V., 8 V., 19 V., 25 V., 26 V. XXXV, 3 V., 11 V., 33 V.

XXXVIII, 8 V.

XL, 38 V.

XXIX, 17.

XVI, 7 V.. 14, 20 V., 31 V. XVII, 12 V XVIII, 18 V. XIX, 2 V.

XX, 15 P.

XXI, 10 P, 17 V. 18. 20, 22 P. 25 P., 28 V., 35. XXII, 12 P, 14 P, 15 P., 30 XXIII, 5 P., 11 P., 24. XXIV, 10 V. XXV. 11 V, 25, 29 P, 39 P XXVI, 12 V., 15 V., 19, 23, 27 V., 32 V. XXVIII, 5, 9 V. XXVIII, 14 V., 16 V., 42 V.

XXIX, 23 P., 27 XXX, 12 V., 23 V., 34 V., 35. XXXI, 2 V. XXXII, 5, 6, 17, 18. XXXIII, 11, 12 V., 16 V., 20, 21 V., 29, 34.

XXXVI, 3 V., 11 V., 12 V., 27 V. 28 V., 29 V., 33 V. XXXVII, 12 V. XXXVIII, 8 P., 12 P. XXXIX, 9. XL, 23 V.

# Leviticus.

| Leviticus.                                                       |                                                                                       |  |  |
|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Kompl                                                            | Fragm                                                                                 |  |  |
| I, 1, 6 V., 15 V., 16 V.                                         | I, 9 V, 16 P, 17.<br>II, 4 V, 6, 11 V.<br>III, 9 V.<br>IV, 6 V.<br>V. 4, 21.          |  |  |
| VII, 30 V.                                                       | VI, 3, 14.<br>VII, 7 V, 18, 31 V.<br>IX, 24.                                          |  |  |
| X, 19 P., 20.                                                    | X, 1, 19 V.<br>XI, 18 P, 35 V, 42 V.                                                  |  |  |
| XVI, 16 V.                                                       | XIII, 2 V.<br>XIV, 42 V., 56 V.<br>XVI, 1 V., 27 V., 31.                              |  |  |
| AVI, 10 V.                                                       | XVIII, 21 V., 28 V.                                                                   |  |  |
| XIX, 9 V., 14 P, 16, 26 P.                                       | XIX, 9 P., 10 V, 20 V.                                                                |  |  |
| XX, 11 V<br>XXI, 20 V<br>XXII, 27.                               | XX. 17 P.<br>XXI, 6 V., 7 V.                                                          |  |  |
| ,                                                                | XXIII, 29 32. 40 V                                                                    |  |  |
| XXIV, 11, 20 V.<br>XXV, 37.                                      | XXV, 34.                                                                              |  |  |
| XXVI, 42, 43, 44.                                                | XXVI, 1 V, 13 P, 29 V.                                                                |  |  |
| XXVII, 12 V , 17 V., 19 V., 24 V.,<br>27 V , 28 V., 31 V., 33 V. | XXVII, 10, 11 V , 12 P., 13 V.,<br>14 V., 16 V , 22 V , 25 V , 26 V.,<br>30 V , 34 V. |  |  |
|                                                                  |                                                                                       |  |  |

# Numeri.

| I, 21 V.<br>IV, 7, 9, 10, 13 V.<br>V, 19 V., 22. |
|--------------------------------------------------|
| VI, 3 V , 5 P                                    |
| VII, 3 V., 13 P.                                 |
|                                                  |
|                                                  |
| XI, 5 P., 8 P., 12 P., 15 V, 20 P.,              |
| 32 V.                                            |
| XII, 11 V., 13 V.                                |
| XIII, 21, 31 V.                                  |
| XIV, 4, 9P, 18V., 30V., 44 V.                    |
| XV, 21 V., 32, 38 V.                             |
| XVI, 1 (P mit Einleitung), 13 P.,                |
| 15 P., 28.                                       |
| XVII, 3, 23 P.                                   |
|                                                  |

#### Numeri.

Kompl

XIX, 15 V.

XX, 2 P, 17 V, 29.

XXI, 1 V, 6, 9 V., 14, 15, 17, 18, 19, 20, 22 P, 28, 29, 30,

31 V., 32, 34

XXII, 7 V., 21 V, 24 V. 30.

XXIII, 7, 8, 9, 10, 19, 20, 21,

22, 23, 24

XXIV, 1, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10,

14, 15, 16 V, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23 P, 24, 25 V

XXV, 3 V , 4, 5 V , 6 V., 7 V ,

8 V, 9 V

XXVI, 11 XXVII, 5 V, 6 V

XXVIII, 2 V., 50.

XXXII, 3 V. (vgl m Frgm. p. 85 z St u Seligsohn, de duabus

etc. p. 39), 24 V., 34 V., 35 V. XXXIII, 9 V., 52 V.

XXXIV, 3 V., 4 V. 5 V. 6, 7 V. 8 V., 9 V., 10 V., 11 V., 12 V.,

15 V (auch in einem Geniza-Fragm im British-Museum)

II. 8 V.

III, 2 V , 17 V., 23 V., 29

IV, 7 V, 24 V., 44 V, 48 V.

XIV, 1 V, 12 V., 22.

VI. 4 V

VII, 10.

Fragm.

XVIII, 12 V.

XIX, 6 V

XX, 10 P, 11 V, 21 V, 26 V.

XXI, 9 P, 27 V.

XXII, 5 P, 7 P, 24 P.

XXIII, 3 V., 15 V.

XXIV, 23 V.

XXV, 1 V, 2 V, 12, 18 V.

XXVIII, 2 P., 7.

XXX 13 V, 14 V, 17 V.

XXXI, 3 V., 32 V.

XXXII, 1 V., 4 V , 7 V., 9 V , 14, 17.

XXXIII, 3, 7 V, 36 P.

XXXIV, 13 V.

XXXV, 2 V, 4 V.

#### Deuteronomium.

I, 1, 2, 24 V. I, 3 V, 44 V.

III, 5 V., 11, 14 V, 24 V.

IV, 18 V., 20 V, 33 V., 34 V, 42 V.

V, 26 V.

VI, 3 V, 7 P.

VII, 3 V., 23 V.

VIII, 3 V, 8, 9 V.

IX, 17 V, 22 V, 25 P.

XI, 12 V., 19 V., 25. 28.

XII, 22

XIII, 7 V.

XIV, 1P, 6V, 7V, 18.

#### Deuteronomium

| Kompi.  |           | riagii.  |
|---------|-----------|----------|
| 7, 11 V | XV, 10 V, | 14 V., 2 |

22 PXV. XVI, 19 V. XVI, 18, 19 P XVII. 8 V. XVII, 8 P XVIII, 8 V., 10 V, 11 V. XVIII, 14 V. XIX, 6. XIX, 5 V. XX, 6 V, 11 XXI. 14 V. XXI, 7 V., 14 P., 22 V. XXII, 3 V, 4, 8, 12, 20 P, 21 V. XXII, 20 V. XXIII, 12 V., 19 V. XXIII, 18 V. XXIV, 5 P, 14 V. XXIV, 6, 13 V., 15 V, 20 V,

21 V. XXV, 10 P., 11 V, 13 P. XXV, 2 V, 4, 10 V, 13 V., 14 V, 17 P, 18.

XXVI, 3 V., 12 V., 14 V., 15 V. 18 V.

XXVII, 8, 12, 18, 23 V. XXVIII, 5 V., 6, 27 V., 32 V., 38 V., 42 V., 50 V., 54 V., 56 V. XXIX, 8 V., 10 V., 11 V., 14 V., 17

XXX, 12, 13 V., 14 V, 15 V.

XXXII, 1, 2, 3, 4, 5, 6 V, 7 V., 8 V., 9 V., 10, 11 V., 12 V., 13, 14, 15 V, 16 V., 18 V., 19 V. 20 V., 21 V, 22 V., 23 V., 24 V., 25 V, 26 V., 27 V, 28 V, 29 V, 30 V., 31, 32 V., 33, 34, 35, 36 V, 37, 38, 39 V., 40 V.,  $41\,\mathrm{V.},\,42\,\mathrm{V}$  ,  $43\,\mathrm{V}$  ,  $44\,\mathrm{V.},\,46\,\mathrm{V.}$ 47 V, 48 V, 49 V., 50 V, 51 V.,

XXXIII, 1 V., 2, 3, 4, 5 V., 6, 7 V, 8 V., 9 V, 10 V, 11 V., 12 V., 13 V., 14 V., 15, 16 V., 17, 18, 19 V., 20 V., 21, 22 V., 23 V., 24 V., 25, 26 V., 27 V., 28 V., 29 V.

XXXIV, 1 V., 2 V., 3 V., 4 V., 5 V , 6 V., 7 V., 8-12 (Cod. Nor.)

XXVI, 12 P., 17 V.

XXVII, 17 V., 23 P. XXVIII, 26 V., 38 P., 40 V, 56 P, 65 V, 68 V.

XXXI, 16 V., 24 V., 27 V. XXXII, 6 P, 7 P., 18 P, 19 P, 24 P, 42 P.

XXXIII, 8 P., 9 P., 16 P., 19 P., 20 P., 29 P.

XXXIV, 3 P., 8 V, 10 P.

Rein äusserlich betrachtet stellt sich uns demnach das Verhaltnis der beiden hier in Rede stehenden Recensionen des Fragmententhargum folgendermaassen dar:

# 1. In beiden Recensionen wird übersetzt.

#### Genesis

#### Kompl.

Fragm.

1, 1, 2, 27; 3, 9, 18, 24; 4, 7, 8, 16, 23; 5, 24; 6, 3, 8; 8, 22; 10, 9; 11, 2, 4; 13, 7, 14, 18, 15, 1, 2, 11, 12, 17; 16, 5, 13; 18, 1, 17, 21; 19, 7, 24, 26; 20, 16; 21, 9, 33; 22, 8, 10, 11, 14; 24, 62; 25, 22; 26, 35; 27, 29, 40; 28, 10, 12, 17; 29, 17, 22; 30, 11, 22; 31, 39; 32, 3, 27; 33, 4; 34, 31; 35, 9; 36, 39; 37, 33; 38, 25, 26; 40, 12, 18, 23; 42, 23, 36; 44, 18; 45, 28; 48, 22; 49, 1, 2, 3, 7, 8, 9, 10, 11, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 26, 27; 50, 1, 16, 19, 21.

2, 9, 18, 24, 25; 3, 7; 6, 14, 7, 16; 8, 1; 9, 20, 10, 10; 11, 30; 12, 5, 15; 13, 6, 14, 9, 10; 16, 7; 17, 17; 19, 3, 11, 15; 22, 24; 23, 16; 24, 65; 31, 7, 9; 32, 7, 16, 26, 33, 13, 19, 34, 12; 35, 18, 37, 3, 7, 25; 38, 5; 41, 43; 43, 9, 14; 46, 28; 50, 26.

# Exodus

1,1,15,21; 2,1,12; 3,14; 4,25,26; 10,28,29; 12,45; 13,18, 14,3,18,14,24,25,27; 15,1-6,9,12,16-18,25; 17,11,16; 19,1,3-25; 20,1,22,23; 21,14; 23,2; 29,17; 32,25; 33,6,23; 34,6.

2, 3, 10; 4, 8, 10; 6, 9; 7, 15, 19; 8, 1, 5, 10; 12, 11, 33, 21, 18, 20, 35; 22, 30, 23, 24; 25, 25; 26, 19, 23; 27, 5; 29, 27, 30, 35; 32, 5, 6, 17, 18, 33, 11, 20, 29, 34, 39, 9.

#### Leviticus.

1, 1; 19, 16: 22, 27: 24, 11, 25, 37; 26, 42, 43, 44.

1. 17: 2, 6; 5, 4, 21; 6, 3, 14; 7, 18, 9, 24; 10, 1; 16, 31; 23, 29, 32; 25, 34, 27, 10.

# Numeri

4, 20, 10, 36; 11, 26; 12, 17, 12; 13, 1, 24; 14, 20; 20, 29; 21, 6, 14, 15, 17-20, 28-30, 32, 34; 22, 30; 23, 7-10, 19-24; 24, 1, 3-10, 14, 15, 17-22, 24; 26, 11; 34, 6, 8.

4, 7, 9, 10; 5, 22, 13, 21, 14, 4; 15, 32; 16, 1, 28; 17, 3; 28, 7; 32, 14, 17; 33, 3.

#### Deuteronomium.

#### Kompl

#### Fragm.

1, 1, 2; 7, 10; 14, 22; 24, 6; 3, 11; 8, 8; 12, 22; 14, 18; 25, 4, 18; 27, 8, 12, 18; 28, 6; 16, 18; 19, 6; 20, 11, 22, 4, 8, 29, 17; 30, 12; 32, 1-5, 10, 13, 12, 33-35, 37, 38; 33, 2, 3, 4, 6, 17, 18, 21.

# a) In V. wird kompl, in P. fragm. übersetzt

Genesis 10, 4, 11; 14, 23; 18, 10; 24, 10; 25, 1; 26, 10; 31, 15. Exodus 6, 3: 20, 15; 21, 10; 22, 12, 14, 15; 38, 8. Leviticus 1, 16; 19, 9; 27, 12. Numeri 7, 13; 11, 5, 8, 12; 16, 15; 17, 23; 21, 9; 22, 7, 24; 28, 2. Deuteronomium 14, 1; 16, 19; 17, 8; 21, 14; 22, 20; 25, 10, 13; 26, 12; 27, 23; 28, 38, 56; 32, 6, 7, 8, 19, 24, 42, 33, 8, 9, 16, 19, 20, 29, 34, 3, 10.

# b) In V. wird fragm., in P. kompl übersetzt:

Genesis 1, 5, 6, 8, 14; 3, 8, 15; 4, 10; 25, 84; 27, 27; 49, 25. Exodus 1, 19, 13, 19, 20, 22: 14, 2, 5, 7, 8, 15, 16, 19, 20, 21, 23, 26, 28; 15, 20, 22, 23, 24, 26; 17, 12; 19, 2; 24, 10. Leviticus 10, 19. Numeri 24, 23.

# 2. Nur in V. wird übersetzt:

#### Genesis.

#### Kompl.

#### Fragm

4, 13; 6, 6; 10, 2, 3, 12, 13, 14, 17, 18; 11, 1; 12, 2, 3; 14, 6; 15, 7, 10, 12; 19, 1, 18; 21, 7, 15; 22, 1; 24, 2, 20; 25, 3, 16, 18, 25; 35, 8; 41, 34; 47, 21; 49, 4, 5, 6, 12.

大学 一般 はない こうじょう

2, 7, 20; 5, 7, 8, 6, 11; 7, 11; 8, 10; 12, 6; 14, 3, 5, 14, 15, 17, 20; 15, 19; 18, 16; 19, 2, 8, 31; 20, 2, 18; 21, 1; 22, 2; 23, 2; 25, 19; 26, 8; 27, 4, 22, 38, 45; 29, 7, 27; 30, 15, 32, 38; 31, 11; (?), 18, 29; 35, 16; 37, 36; 38, 15, 19; 39, 4, 20; 40, 15; 41, 2; 42, 38; 43, 12, 30, 31; 44, 5, 12, 21; 45, 26; 47, 11, 31; 48, 14.

#### Exodus.

12, 42; 15, 27; 20, 16, 17, 18, 1, 10, 11; 3, 2, 3, 5, 22; 4, 3, 19, 20, 21; 22, 24; 27, 3; 28, 17, 4, 13, 16, 31; 7, 9; 8, 17; 9, 9, 18, 19, 20, 32; 33, 19; 34, 7, 8, 17, 31; 10, 12, 21; 12, 9, 34, 38; 19, 25, 26; 35, 3, 11, 33; 40, 38. 13, 10, 13, 16, 7, 20, 31; 18, 18;

# Exodus.

Kompl.

#### Fragm

21, 17, 28; 25, 11; 26, 12, 15, 27, 32; 27, 9; 28, 14, 16, 42; 30, 12, 23, 34; 31, 2; 33, 12, 16, 21; 36, 3, 11, 12, 27, 28, 29, 33; 37, 12; 40, 23.

#### Leviticus.

1, 6, 15; 7, 30; 16, 16; 20, 11; 21, 20, 24, 20; 27, 17, 19, 24, 27, 28, 29, 31, 33.

2, 4, 11; 3, 9, 4, 6: 7, 7, 31; 11, 35, 42; 13, 2, 14, 42, 56; 16, 1, 27; 18, 21, 28; 19, 10, 20, 21, 6, 7; 23, 40, 26, 1, 29; 27, 11, 13, 14, 16, 22, 25, 26, 30, 34.

#### Numerı.

9, 8; 10, 35; 15, 31, 34; 16, 22, 29; 17, 10, 27; 19, 15; 20, 17; 21, 1, 31; 22, 21, 24, 25; 25, 3, 5, 6-9, 27, 5, 6; 32, 3, 24, 34, 35; 33, 9, 52; 34, 3, 4, 5, 7, 9-12, 15.

1, 21, 4, 13; 5, 19, 6, 3; 7, 3; 11, 15, 32; 12, 11, 13, 13, 31; 14, 18, 30, 44, 15, 21, 38; 18, 12; 19, 6; 20, 11, 21, 26, 21, 27, 23, 3, 15; 25, 1, 2, 18; 30, 13, 14, 17; 31, 3, 32; 32, 1, 4, 7, 9, 33, 7; 34, 13, 35, 2, 4

# Deuteronomium

 $\begin{array}{c} \textbf{1},\ 24\ ;\ \textbf{2},\ 8\ ;\ \textbf{3},\ 2,\ 17,\ 23\ ;\ \textbf{4}.\ 7,\\ 24,\ 44,\ 48,\ 6,\ 4\ ;\ \textbf{14},\ 12\ ;\ \textbf{15},\ 11\ ;\\ \textbf{18},\ 8,\ 10,\ 11\ ;\ \textbf{19},\ 5\ ;\ \textbf{23},\ 18\ ;\ \textbf{24},\\ 13,\ 15,\ 20,\ 21\ ;\ \textbf{25},\ 2,\ 14\ ;\ \textbf{26}.\ 3,\\ 14,\ 15,\ 18\ ;\ \textbf{28},\ 5,\ 27,\ 32,\ 42,\ 50,\\ 54\ ;\ \textbf{29},\ 8,\ 10,\ 11,\ 14\ ;\ \textbf{30},\ 13-15\\ \textbf{32},\ 8,\ 9,\ 11,\ 12,\ 15,\ 16,\ 20-23,\ 25\\ -30,\ 32,\ 36,\ 39-41,\ 43,\ 44,\ 46-52,\\ \textbf{33},\ 1,\ 5,\ 7,\ 10-15,\ 22-28\ ;\ \textbf{34},\ 1,\\ 2,\ 4-7.\end{array}$ 

 $\begin{array}{c} \mathbf{1}, 3, 44; \ 3, 5, 14, 24; \ 4, 18, \\ 20, 33, 34, 42; \ 5, 26; \ 6, 3; \ 7, 3, \\ 23, \ 8, 3, 9; \ 9, 17, 22, \ \mathbf{11}, 12, \\ 19, \ \mathbf{13}, 17; \ \mathbf{14}, 6, 7; \ \mathbf{15}, 10, 14; \\ \mathbf{18}, 14; \ 20, 6; \ 21, 7, 22; \ 22, 3, \\ 21, 23, 12, 19; \ 24, 14; \ 25, 11; \\ \mathbf{26}, 17, \ 27, 17; \ 28, 26, 40, 65, 68; \\ \mathbf{31}, 16, 24, 27. \end{array}$ 

# 3. Nur in P. wird übersetzt:

#### Genesis.

1, 3, 4, 7, 9-31; 2, 1, 2, 3, 15; 2, 22; 4, 22, 5, 2; 39, 10; 41, 3, 10, 17, 19, 20, 21, 23; 4, 9, 26; 45; 42, 13; 43, 19; 44, 15; 45, 8. 7, 10; 24, 60; 27, 1, 41; 28, 11; 29, 15; 31, 22; 42, 1; 46, 30.

#### Exodus.

Kompl.

Fragm

**9**, 20; **12**, 2; **13**, 17, 21; **14**, 6, 20; **21**, 22, 25; **23**, 5, 11; 1, 4, 6, 9-12, 17, 18, 22, 29-31; **25**, 29, 39; **29**, 23; **38**, 12. **15**, 7, 8, 10, 11, 13, 14, 15, 19, 21; **20**, 2-14; **23**, 19; **24**, 11.

Leviticus.

**11**, 18; **19**, 14, 26.

**1**, 16; **20**, 17; **26**, 13

Numeri.

**6**, 27; **11**, 28: **20**, 2; **21**, 22. **6**, 5; **11**, 20; **14**, 9; **16**, 13, 15; **20**, 10; **22**, 5; **33**, 36.

Deuteronomium.

25, 17.

6, 7; 9, 25; 15, 22; 24, 5.

Was nun aber das innere Verhältnis unserer beiden Recensionen betrifft, so ist Folgendes zu bemerken:

Bei denjenigen Stellen, für welche wir zwei Recensionen haben, stellt V. im Allgemeinen die altere, P. die jüngere dar. Hier nur einige Beispiele: Gen. 1, 1 fugt P. zur Übersetzung des V. nach 'השכליל noch das Wort השכליל hinzu, das eine Reminiscenz ist aus Onk. zu Gen 2, 1; Ib. 2 hat P. statt בעיר in V. und Ps. Jon. פרלחן, was eine spätere Umanderung ist, aber keinen Sinn giebt Ib. 3, 18 liest V. ri. כובין, P. dagegen gebraucht das hebraisierte, wahrend er zu 4, 16 ebenfalls כובין hat. Ib. 5, 24 V.: והא לית הוא; P.: לית אכן ידעין מה הוה בסופיה. Daher kommt es auch, dass P. an vielen Stellen korrekter ist als V. Das zeigt sich besonders da, wo in beiden Recensionen nur eine fragmentarische Übersetzung Hier ist P. im Allgemeinen insofern genauer, als er solche Wörter, die sich auch im Onkelos finden, weglässt, während V sie beibehält; z. B. Gen. 2, 18 אעבד ליה; 2, 24, 24; ועבדו להרך 7, 14, 10, 10 ונצב כרמא 9, 20, מיבותא דאעין 10, 10 ווגב כרמא 10, 10 שירוי (Onk. יואידברת איתתא 11, 30 שרוי שרי שרי 12, 15 איתתא ; 14, 9 יאמרפל מלכא דפונטוס ואריוך מלכא דאלסר (Onk. דבבל statt ומישר – בירון מליין המר 14, 10 (Onk. מסקן); מליין מליין מליין (Onk. מסקן); 17, 17 אתרכין אברהם על אפוהי (Onk. לפל st. אתרכין; 22, 24 ושמה ראומה; 23, 16 סלעין דכסת מאוון (Onk. מאה); 31, זית אגרי; 32, 6 וארבע מאה גוברין; 33, 19 המרה; 34, 12 אסגיר עלי עלי אסגיר (Onk. גברא); (Onk. אסגר) u. s. w. Ganz dieselbe Ursache liegt auch der Erscheinung zu Grunde, dass V. an vielen Stellen eine vollständige Übersetzung hat, während P. nur fragmentarisch übersetzt. Auch hierfür haben wir den Grund darin zu suchen, dass die betreffende Übersetzung im Grossen und Ganzen mit Onkelos übereinstimmt

und daher von P. weggelassen wird. Die Richtigkeit dieser Angabe zeigt schon ein oberflachlicher Vergleich der oben sub 1a

angeführten Stellen mit Onkelos.

Aber auch das Umgekehrte tritt uns oft entgegen, dass namlich P. vollständiger übersetzt als V., obschon auch hier ein Vergleich mit Onkelos zeigt, dass die betreffenden Übersetzungen zumeist schon in diesem letzteren Thargum vorkommen und demnach in P. hätten wegbleiben können. Allein bei genauerem Zusehen zeigt sich, dass dieser Umstand im Allgemeinen nur an solchen Stellen zu Tage tritt, wo in P. langere Abschnitte, vermutlich zum Zwecke gottesdienstlicher Vorlesungen, übersetzt werden und wo also naturgemäss auch die mit Onkelos gleichlautenden Versionen beibehalten werden mussten. (Vgl. Gen. I, Ex. XIV und XV) Bei den anderen Stellen hingegen ist P. von Onkelos verschieden, man muss daher annehmen, dass V. eine andere mit Onkelos gleichlautende Lesart vor sich gehabt hat; wir hatten hier demnach das weitere Ergebnis, dass P. und V. aus zwei verschiedenen Recensionen des Thargum jeruschalmi excerpiert sind.<sup>1</sup>)

Diese Thatsache ergiebt sich uns auch aus der Betrachtung der unter 2. und 3 angeführten Stellen Denn nur der Umstand, dass die Schreiber von P. und V. aus verschiedenen Vorlagen geschöpft haben, vermag es zu erklaren, wenn eine ganze Anzahl von Stellen nur in einer der beiden Sammlungen übersetzt wird.

Man könnte sich nun nach dem vorhin Gesagten zu dem Schlusse verleiten lassen, dass der quantitative Unterschied unserer beiden Thargumsammlungen ebenfalls auf das Verhaltnis ihrer Vorlagen zu Onkelos zurückzufuhren sei, d. h man könnte meinen, die nur in V. sich findenden Übersetzungen rühren daher, dass nur die Vorlage für V. an den betreffenden Stellen von Onk. verschieden war, und dasselbe gelte auch für die nur in P. vorkommenden Versionen. In der That mag dies auch für die meisten Falle zutreffen, aber mit einiger Sicherheit beweisen lasst es sich nur selten; und zwar dann, wenn die entsprechende Übersetzung im Ps. Jon. mit Onkelos übereinstimmt. Einige Beispiele mögen dieses näher beleuchten

Gen. 2, ז. V.: והוה אדם נפש דחירא; P. hat keine Übersetzung.
Ps. Jon.: ממללא: דאדם לרוח ממללא;
Onk: נהות [נשמתא] באדם לרוח ממללא.

Ich vermute daher, dass auch die Vorlage des P ahnlich wie Ps. Jon. und Onk gelautet hat. Ebenso verhalt es sich auch mit Gen. 2, 20; 5, 7, 8; 6, 11; 8, 10; 14, 5 u. a. St.

Nun aber kommt es auch vor, wie die sub 3 angefuhrten Beispiele zeigen, dass P. zu manchen Versen eine Ubersetzung hat, wahrend dies bei V nicht der Fall ist; auch hier darf man daher

<sup>1)</sup> Vgl. jetzt m. Ausg des Ps. Jon, pag. XIV

wohl annehmen, dass die Vorlage des V. mit Onk. übereinstimmte. Gen. 2, 22 hat P. nur das Wort קרשר; Ps. Jon. dagegen übersetzt gleich Onk. אור ; ich schliesse daraus, dass auch die Vorlage von V. בכנא hatte, was daher mit Recht vom Sammler des V. weggelassen wurde. Ahnliche Beispiele sind: Gen. 45, 8; Ex. 23, 5; Lev 1, 16; Num 14, 9; 16, 18, 15; 20, 10; Deut. 6, 7; 24, 5.

Es ware nun aber ein Irrtum, wenn man etwa annehmen wollte, unsere Fragmententhargumim konnten einfach aus Onkelos erganzt werden, denn einerseits wissen wir ja nicht mehr, welche Handschriften des Onkelos den Sammlern vorgelegen haben dieselben sind aber bekanntlich nicht alle gleich - und andererseits ist es auch gar nicht sicher, ob die uns bekannten Fragmententhargumim mit den ursprünglich angelegten Sammlungen identisch sind oder nicht vielmehr durch spatere Abschreiber erweitert wurden. Das Letztere ist jedenfalls höchst wahrscheinlich, wenn man an die Bezeichnung הוספרה in der Überschrift des P. und an das bekannte Citat des um 1100 lebenden Verfassers des Sepher ha Ittim (s. Dalman, Gramm, 25) denkt. Überhaupt kann nicht oft genug darauf hingewiesen werden, dass die sogenannten palastinischen Thargumim nicht aus einem Gusse entstanden sind, sondern nach ihren einzelnen Bestandteilen auf ganz verschiedene Verfasser zuruckgehen. Wir haben es eben hier mit herrenlosem Gute zu thun, wo ein Jeder sich für berechtigt hielt hinzuzufugen und umzuandern, was er wollte, und wo daher oft unmittelbar neben sehr alte Übersetzungen ganz neue zu stehen kamen. Diese von den meisten Gelehrten zugegebene Thatsache wird besonders bei der Beurteilung des Pseudo-Jonathan'schen Thargum zu berücksichtigen sein.

# Zur Kritik des Deboraliedes und die ursprüngliche rhythmische Form desselben.

(Fortsetzung.)

Von

#### J. W. Rothstein.

Auch der zweite Halbvers hat im Bereich der dritten Hebung eine schlimme Veränderung des Textes erfahren. Ich sagte schon, dass ich den Parallelismus von "מרכב" und "מרכב" nicht für ursprünglich halten könnte, noch weit weniger aber die Verbindung פיבטר. Die beiden ersten Worte (מדוע אחרו) machen dagegen den Eindruck tadelloser Überlieferung.

Leider bieten uns, wie wir sehen werden, die alten Textzeugen an dieser Stelle kein zur kritischen Wiederherstellung der ursprünglichen Lesart taugliches Material. Das Targum paraphrasiert den Halbvers folgendermaassen: (?) מא דין אתעַכבו רָהַטיּא דהוו מא דין אתעַכבו בּהווי מא דין "בְּבֶרֵת כּי (= Warum saumen die Laufer, die mir den Siegesbrief [jemen.: die Siegesbriefe] brachten [bringen]?). Hier ist zunachst das persönliche ההטיא auffallig. Es entspräche wörtlich einem hebraischen כצים oder auch, wenn wir eine Konstruktusverbindung nach vorn annehmen müssten, רבר. Aber was hat die im Targum niedergelegte Auffassung des Textes zu dem Relativsatz geführt? Man muss doch wohl in dem vorliegenden hebraischen Texte Konsonanten vorgefunden haben oder doch vorzufinden gemeint haben, die die Gedanken in die Richtung des Inhalts jenes Relativsatzes leiteten, denn die Annahme scheint mir nicht zulassig zu sein, das Targum habe die uns vorliegende Gestalt annehmen können, ohne irgend welchen Anhalt in der Gestalt des hebraischen Textes zu haben. Man hat in den erkennbaren Konsonanten nach

<sup>1)</sup> Levy (Chald. Wb. z d. Targ. s. v. הרבו) schreibt im Citat unseier Stelle statt dessen: גריהון, was zweifellos richtiger ist. Er giebt nicht an, ob er den Text auf Grund handschriftlicher Vorlagen so schreibe.

<sup>2)</sup> Vgl. dazu ed. Praetor. Nachtrage S. 56.

dem Worte, das man als "Läufer" verstand, wahrscheinlich ein Wort für "Sieg" lesen zu müssen geglaubt Und welches Wort dies gewesen ist, scheint mir auch nicht zweifelhaft zu sein. Man hat geglaubt, die Konsonantengruppe am Ende des Halbverses zu lesen, und zwar da, wo wir im MT die Konsonanten והדיר lesen. Der Text war entweder undeutlich geschrieben oder ziemlich verwischt. Setzen wir das aber voraus, so lasst sich palaographisch unschwer ein Verwachsen von ד zu ה, eine Verwechselung von ה und z und nicht minder auch, zumal wenn man nachher nz zu lesen glaubte, eine solche von i und begreifen (vgl. Kol. 9 ff., auch 22 bei Zimmern). Natürlich darf zum Verstandnis dieses Vorgangs ausserdem auch auf den suggestiven Einfluss hingewiesen werden, den der Gedankenzusammenhang auf den Leser des korrumpierten, schwer zu lesenden Konsonantentextes ausüben konnte. Die Mutter Siseras wartete ja wirklich sehnsuchtig auf die Botschaft von dem Siege ihres Sohnes. Also was lag naher als anzunehmen, das sei auch in ihren Worten ausgesprochen? Im Targumischen ist ja nun auch die Wurzel מצה der gewohnliche Ausdruck für "siegen" 1). Statt der masoretischen Konsonanten הכב hat man alsdann wohl tesen zu müssen geglaubt. Vielleicht war (vgl. z B. Kol. 9 a. a. O.) der Vertikalschaft des > unkenntlich oder doch so verwischt, dass er übersehen werden konnte; es verbanden sich für das Auge sodann die Seitenstriche des Buchstabens mit dem abwärtsgehenden Zuge des folgenden zund liessen den Leser glauben, ein 🗷 zu sehen, wahrend er in der nunmehr abgesonderten oberen Schleife des z die Spuren eines rerkennen mochte. Dass man sich die Sache palaographisch so verstandlich machen kann, das halte ich für gewiss. Jedenfalls wüsste ich nicht, wie ich mir anders die vom Targum gebotene Auffassung des Textes erklarlich machen sollte. — Nun giebt uns vielleicht auch die Wahl des Verbums אהעכב einen Wink, der es uns ermöglicht, zu erkennen, wie man in den Kreisen jüdischer Exegeten, auf die das Targum zurückgeht, die dem ¬ vorausgehenden Konsonanten las und in Verbindung mit dem Verbum deutete. Es kann kaum zweifelhaft sein, dass das targumische עקב mit צעה zusammengestellt werden muss: vgl. hebr. שקב Pi. in gleicher Bedeutung Hiob 37, 4. Die Grundbedeutung (das Wort kommt transitiv nur im Pa'el vor) scheint zu sein: die Ferse jemandes festhalten und dadurch ihn am Fortgehen behindern, also = zurückhalten, auf halten; Ithpa'al ist = sich zurückhalten, wohl auch: sich zurückhalten lassen, saumen. zögern. Nun könnte אתעכבו eine Wiedergabe von אחרו פעמים

<sup>1)</sup> Ich erinnere dazu auch an die Übersetzung des an der Spitze der Psalmen stehenden ΠΣ΄ το bei ἀ (τῷ νιποποιῷ), Σ (ἐπινίπιος), Θ (εἰς τὸ νῖπος) und Hieronymus (victori). Da haben wir den Fall einer Deutung eines wenigstens anscheinend noch althebräischen Ausdrucks auf Grund des jungeren, den Übersetzern gelaufigen Sprachgebrauchs.

sein (also mit Heranziehung des ש von "מרכ zu den vorausgehenden Konsonanten), denn dies würde ja wörtlich heissen: die Schritte (Fusse) zurückhalten, und auf das Subjekt selbst bezogen wurde es so viel sein als. sich aufhalten, saumen, zögern. Indes, ich halte es sogar nicht für unmöglich, dass man in dem Texte, auf den das Targum zuruckgeht, statt פעמים vielmehr דקבים gelesen hat oder doch lesen zu müssen geglaubt hat, und zwar vermute ich dies nicht lediglich um des אתעכב willen, sondern auch um einer nachher zu besprechenden griechischen Lesart willen. Ich komme also hernach darauf zurück Hier mochte ich nur noch dies sagen. Nehmen wir an, in der handschriftlichen Textgestalt, die dem Targum zu Grunde liegt, sei zunachst durch Schreibfehler z vor e geraten, so ergab sich sofort die zwingende Notwendigkeit, da die Konsonantengruppe שממים keinen Sinn bot, weil eine Wurzel שממים weder im Alt- noch im Neuhebraischen vorhanden ist, aus den vorhandenen Schriftzügen irgend ein in den Zusammenhang passendes Wort herauszulesen Denken wir uns nun aber 25 in der alten Schrift (vgl. etwa Kol 9 bei Zimmern) und durch Verwischung oder sonstige Beschadigung undeutlich geworden und teilweise auch beschadigt, so lasst sich ohne Muhe palaographisch begreifen, dass man aus jenen beiden Konsonanten ap herauslas. Es war durchaus moglich, wenn das in seiner unteren Halfte verwischte E mit dem von dem mittleren Schafte an losgelösten rechten Teil des Buchstabens 🔁 fur das Auge zusammenrückte, aus dem so sich darbietenden Buchstabenbilde ein p herauszulesen, und dass die linke Halfte des 🛪 fur ein 🗅 angesehen werden konnte, bedarf keiner weiteren Begründung. Das zeigt ein Blick in jene Kolumne der Schrifttafel.

Für unser kritisches Bedürfnis haben freilich die Ergebnisse unserer Untersuchung der Targumparaphrase keinen besonderen Gewinn gebracht oder doch nur den, dass wir es indirekt wahrscheinlich gemacht haben, dass auch die hebraische Textgestalt, die das Targum interpretiert, im Grunde die gleiche Lesart voraussetzt, welche wir im MT fixiert haben. Immerhin ist unsere Erklarung der zunachst höchst auffalligen Gestalt des Targumsatzes auch insofern von Wichtigkeit, als wir erkannt haben, dass der Autor derselben bei seiner Arbeit doch nicht so ganz willkurlich vorgegangen ist, wie es auf den ersten Blick erscheint. Das sichert aber nicht unbedeutend unser Urteil über den textkritischen Wert des Targums, wenngleich unser Versuch, seine Paraphrase textkritisch aufzuhellen, zu zeigen imstande ist, wie vorsichtig man in der Beurteilung seiner Version sein muss und wie umständlich und schwierig es sein kann, die zu Grunde liegende hebräische Textgestalt mit einiger Sicherheit zu ermitteln.

Syr.-Peš. übersetzt so: وكل بعن أبي أنه أنه الله (= Warum zögert das Gelaut seiner Wagen?). Hier ist es nun nicht

fraglich, ob der Übersetzer die Lesart des MT vor sich hatte oder nicht. Seine Handschrift bot den gleichen Text, nur in Bezug auf einen Buchstaben hat er geglaubt im Lesen oder Deuten von der im MT festgelegten Textgestalt abweichen zu müssen. Deuten von der im MT festgelegten Textgestalt abweichen zu müssen. Deuten von der im MT festgelegten Textgestalt abweichen zu müssen. Deuten von der im MT festgelegten Textgestalt abweichen zu müssen. Deuten von der Syrer wirklich in seiner handschriftlichen Vorlage istatt in las oder doch zu lesen meinte, oder ob er willkurlich is statt in hineinlas, weil er an der überlieferten Lesart — genau so wie wir es thun mussten — Anstoss nahm. Im übrigen müssen wir allerdings die Möglichkeit auch offen lassen, dass er bei seiner Wiedergabe des Textes einer von den beiden durch MT und durch Targum bezeugten Auffassungsweisen abweichenden Exegese folgte.

Die Vulgata stimmt mit MT genau überein: quare tardaverunt pedes quadrigarum eius. Rechnen wir sie auch zu den Zeugen der palästinensischen Textüberlieferung, was ja sicher, wenn auch immer mit einer gewissen Reserve, erlaubt ist, so ergiebt sich aus unserer Besprechung mit ziemlicher Sicherheit, dass die masoretische Lesart die alteste erreichbare der palastinensisch-syrischen Textüberlieferung überhaupt gewesen ist. Und nun fragt es sich, wie sich die agyp-

tisch-alexandrinische Überlieferung dazu verhalt

LXX Cod. B liest: διότι έχρόνισαν πόδες άρμάτων αὐτοῦ; Das ist ohne Zweifel genaue Wiedergabe der masoretischen Lesart. Durfen wir also auch hier wie bisher Cod. B als Zeugen für die in Ägypten gelaufige Texttradition den Vorzug geben, so beweist er, dass die masoretische Textgestalt die alteste erreichbare Textgestalt unseres Halbverses überhaupt ist, dass dieselbe mindestens schon die herrschende war, ehe sich die agyptisch-alexandrinische Tradition abzweigte. — Auch hier zeigt die von Cod. A, Luc. u. a, auch Syr.-Hex vertretene Ubersetzung eine charakteristische Abweichung. Dass hier διὰ τί gelesen wird, ist nicht dazu zu rechnen; wohl aber ist höchst bemerkenswert die Lesart Ϋχνη άρμ. αὐτοῦ statt πόδες κτλ. Gewiss müssen wir die Möglichkeit im Auge behalten, dass der Ubersetzer, sich an der Ungewohnlichkeit der Verbindung von מכמי מרכ" stossend, das Wort נועין wahlte, um die Schwierigkeit einigermaassen zu überwinden. Es ist auch zuzugestehen, dass es nicht unmöglich ist, מינם mit נעיס gleichzusetzen. Indes, dem wirklichen Sprachgebrauche, wenigstens so weit ich ihn übersehe, entsprechender ware es, נעקב für die Ubersetzung von דקב zu halten. Und dazu könnte uns ja auch der Umstand bewegen, dass, wie wir sahen, das Targum die gleiche Lesart zu bezeugen scheint. Wenn wir nun die von Cod. A u. s. w. vertretene Lesart auch hier wieder mit @ in Verbindung bringen dürfen 1), wie ich aller-

<sup>1)</sup> Das konnte hier allerdings unerlaubt erscheinen, weil in Cod. 85 am Rande als Lesart von LXX und  $\Theta$  notiert ist.  $\delta\iota\acute{o}\tau\iota$   $\pi\acute{o}\delta\dot{\epsilon}\varsigma$ . Field bemerkt aber dazu: obscure. Vielleicht ist in der That in dieser Randnote  $\Theta$  neben O'

dings glaube, so hatten wir den gleichen Fall, wie im ersten Halbvers bei der Wiedergabe des Verbalausdrucks (vgl. Bd. LVI S. 727)¹), dass die Lesart jener Codices, d. h. wahrscheinlich die Ø's, mit dem Targum ginge. Wir dürften dann auch von ihr aus zu der Annahme fortschreiten, es habe auf palastinensischem Boden eine Handschriftenfamilie gegeben, in der statt "non infolge einer durch den oben charakterisierten Schreibfehler herbeigefuhrten Textveranderung "pp gelesen wurde. Das Exemplar oder vielleicht der Zweig dieser Handschriftenfamilie, auf dem das Targum berüht, musste dann allerdings noch weitergehende Verderbnis erfahren haben. Auf alle Falle aber konnen wir die von jenen Codd. bezeugte Lesart nicht zum Beweis dafür verwenden, dass der ursprüngliche LXX-Text eine andere hebraische Lesart voraussetze, als die, welche

Cod. B uns zeigt.

Zuletzt muss ich noch eine merkwürdige Übersetzung von einem unbekannten Autor erwahnen und zu kurzer Besprechung bringen In drei Codd (vgl. Field) liest man: διὰ τί ἐχρόνισαν δισσοί αναβάται αὐτοῦ ἴχνη άομάτων αὐτοῦ, d. h. die Worte δισσοί αναβάται αὐτοῦ sind eine andere Übersetzung des in Cod. A u. a. mit ἴχνη ἀομ. αὐτοῦ wiedergegebenen hebraischen Textes. Die Verbindung solcher Varianten in einer Handschrift ist, wie Sachkundige wissen, an sich nichts Seltenes Es ist der Mühe wert, jene Übersetzung unbekannter Herkunft auf ihre hebraische Textgrundlage hin zu untersuchen. Denn dass sie unmittelbar auf eine hebraische Lesart zurückgeht, daran kann schwerlich gezweifelt werden; aus der griechischen Textüberlieferung konnte sie sich nicht herausbilden. Doch, was hat nun der unbekannte Grieche übersetzt? Sicher ist zunächst, dass er die Lesart des MT מרכבותיר nicht vor sich gehabt hat oder dass das Exemplar, das er benutzte, zu korrumpiert war, als dass er das Wort hatte herauslesen konnen, er hatte sonst kaum zu dem persönlichen ἀναβάται kommen können. Αναβάται αὐτοῦ entspricht genau dem hebraischen הֹכבַיר. Der Übersetzer hat also den Konsonanten n zwischen und entweder nicht gelesen oder nicht mehr erkennen können. Wie über 12 vor ¬ zu urteilen ist, ist nicht so leicht zu sagen, aber vielleicht giebt uns das griechische, ımmerhin etwas auffallige δισσοί Auskunft. Dies Zahlwort bedeutet ja an sich: zwiefach, doppelt, kommt dann aber auch in poetischer Sprache im Sinne von δύο vor. M. E. hat der Übersetzer thatsachlich unsern überlieferten Konsonantentext

<sup>(=</sup> LXX) irrig und handelt es sich vielmehr nur um die in Cod B vorliegende Lesart, die neben der im Text des Cod. 85 stehenden, mit Cod. A u. s w. ubereinstimmenden angemerkt werden sollte Die Sigle  $\Theta$  konnte dann also eigentlich zu der Lesart  $l\chi v\eta$  gehoren. Naturlich schwierig ist diese Annahme.

vor sich gehabt, aber auch wie das Targum den Buchstaben 🗈 von mit den vorausgehenden Konsonanten zu einem Worte zusammengenommen und gemeint, den Dualis בַּנָמֵים lesen zu sollen. Nun heisst dieser zwar: zweimal, aber das hat ihn offenbar nur veranlasst, nicht δύο, sondern δισσοί zu wahlen, denn das ist ihm auch schwerlich entgangen, dass das multiplikative Zahladverb "zweimal" im Zusammenhange des Satzes keinen Sinn habe. Doch das erklärt seine Übersetzung noch nicht ganz befriedigend Sichtlich war er des Hebraischen wenigstens einigermaassen kundig. warum hat er nun nicht so oder doch ähnlich wie das Targum mit dem vorausgehenden Verbum verbunden? was hat ihn bewogen, das Wort als Zahlbegriff, wenn auch dem thatsachlichen Sprachgebrauch entgegen, aufzufassen und wiederzugeben? kann nur eine im allgemeinen wenigstens befriedigende Antwort auf diese Fragen finden. Er hat, wie es scheint, an die Besatzung des Kriegswagens gedacht, die, wenigstens bei den Ägyptern, vielleicht auch bei den Hebruern, eben gewohnlich zwei Mann, d. h. ausser dem Kämpfer nur noch den Wagenlenker, betrug, wahrend bei anderen Volkern, Assyrern und Hethitein, auch drei vorkommen (vgl Nowack, Hebr. Archaologie I, S. 367; Riehm, Handwörterb. des bibl. Altertums s v. Wagen; Erman, Agypten und agyptisches Leben im Altertum, S. 720) Allerdings wage 1ch nun nicht zu entscheiden, ob er den Wagen Siseras ausser mit diesem noch mit zwei Leuten besetzt dachte, oder ob er unter den zwei den Sisera mit befasst wissen wollte. Jenes ware darum nicht unmöglich, weil ja Sisera tot war, wovon allerdings die redende Mutter nichts wusste, aber dies hatte immerhin der Ubersetzer übersehen können, und das ware umso eher zu glauben, wenn wir berechtigt sein sollten, anzunehmen, dass derselbe von der im Targum niedergelegten Exegese des Halbverses nicht ganz unbeeinflusst war, mit der er ja nicht bloss die Wortabteilung hinter dem zweiten 12, sondern auch die personliche Auffassung der darauf folgenden Konsonantengruppe "רכב gemeinsam hat. Doch, wie dem auch sei, wir erkennen jedenfalls, dass dieser Übersetzer nicht gedankenlos gearbeitet hat, dass wir es also mit einem Manne zu thun haben, dem Originalitat nicht abgesprochen werden darf. Ob wir ihn mit demjenigen identificieren dürfen, von dem die Übersetzung der beiden letzten Worte von v. 26 aβ mit τοῦ εἰς τέλος άχοειῶσαι herrührt, die ja auch nur als unmittelbare, originelle Wiedergabe einer zwar den überlieferten hebraischen Text noch verratenden, aber doch durch weitere Verderbnis etwas starker entstellten Lesart betrachtet werden konnte (vgl Bd. LVI S. 704 f.)? Es spricht zweierlei für die Bejahung dieser Frage. Wir sahen auch dort einerseits, dass die infinitivische Auffassung des ersten der beiden Worte am Targum ihre Analogie hat, also dort ein ahnliches Verhältnis zwischen dem unbekannten Griechen und der im Targum vertretenen jüdischen Exegese stattfindet, wie an unserer

Stelle, anderseits findet sich auch dort, wie man bei Field nachsehen kann, die eigenartige Übersetzung der beiden Worte in einigen Codices (ob sich unter den von Field mit alii zusammengefassten Handschriften auch die drei befinden, in denen die hier fragliche Version steht, kann ich jetzt nicht feststellen) in Verbindung mit der von Cod A u. a. bezeugten. Ganz ausgeschlossen ist demnach die Moglichkeit jedenfalls nicht, dass wir hier demselben Übersetzer gegenüberstehen

Doch nun zum Schluss! Auch diese auffallige Übersetzung zeugt am Ende für den von den Masoreten festgelegten Text Auch sie führt uns für unseie Aufgabe nicht über das hinaus, was wir aus den übrigen Versionen entnehmen können. Und danach müssen wir jetzt wohl, ob gern oder ungern, als Ergebnis unserer Untersuchung feststellen, dass die auch von Syr.-Peš und von LXX Cod. B bezeugte Lesart des MT die altest bezeugte ist; sie fand sich schon vor der Abzweigung der agyptisch-alexandrinischen Texttradition von der asiatischen im Texte und scheint wirklich sehr alt zu sein. Dass sie aber den vom Dichter selbst ausgegangenen Text nicht bietet, davon bin ich ebenso fest überzeugt. Ob wir diesen je mit Sicherheit wiedererhalten können, ist sehr fraglich. Ich will es indes nicht unterlassen, wenigstens eine Vermutung mitzuteilen.

Da nach der fast durchgangigen Übereinstimmung der Versionen ziemlich gewiss ist, dass das dritte Wort unseres Halbverses mit einem D begann und mit dem Suffix III. p. sing. schloss, ausserdem das die dritte Hebung bildende Wort begrifflich zu dem im 1. Halbverse stehenden רכבר passen muss, so mochte ich glauben, ein entsprache allem dem aufs beste. Dazu findet sich die Zusammenstellung von יות und יות alttestamentlichen Sprachgebrauch verhåltnismassig haufig; man vergleiche z. B. Ex. 15, 19 mit 14, 9; Jos 24, 6; 1 Sam. 13, 5; 1 Reg. 1, 5 u. o. Darauf konnte sich sodann auch der Plur. verbi in v. 30 aα vortrefflich zuruckbeziehen, insofern in demselben Sisera mit seinen Reitern zusammengefasst wurde, vgl. auch v. 21a die Krieger (Suffix III. plur.) und die Kriegswagen neben Sisera in v. 20 b. - Die Entstehung des uns vorliegenden Textes wurde ich alsdann auf folgende Weise erklaren zu konnen meinen. Infolge von Verderbnis, vielleicht zugleich mitwirkender ungenauer Auspragung der Schriftzuge oder auch sonstiger misslicher Erlebnisse der für die Weiterüberlieferung dse Textes maassgebend gewordenen Schriftrolle war zunachst in die handschriftliche Überlieferung an Stelle von eingedrungen. Man braucht sich nur die Buchstaben ים in althebräischer Schrift, zumal mit kursiverem Duktus vorzustellen, um die paläographische Möglichkeit einer Entstehung von עמ aus ihnen begreiflich zu finden. פעמיר mochte dann aber einem Leser oder Abschreiber mit Rücksicht auf רכבר im ersten Halbverse oder auf die Thatsache, dass Sisera sich des Kriegswagens bediente, anstössig sein, und zur Beseitigung des Anstosses machte er daraus פעמר מרכבורזים. Vielleicht lässt sich die Textentwicklung auch noch etwas anders vorstellig machen, aber ich für meine Person begnüge mich mit der vorgetragenen Vermutung. Lassen wir dieselbe gelten, so würde also nach dem Ergebnis unserer Untersuchung die zweite Verszeile unserer Strophe folgende Gestalt haben:

מדוע מדוע בשט רכבו מדוע אחרו פרשיר. 28 b

Bei den nun noch folgenden vv. 29. 30 empfiehlt es sich, ehe wir zur kritischen Fragestellung und ihrer Motivierung, gegebenenfalls zu dem Versuch einer kritischen Rekonstruktion des ursprünglichen Textes übergehen, zunächst das Zeugnis der alten Versionen zu hören und nach Möglichkeit die alteste, mit ihrer Hilfe erreichbare Textlesart festzustellen.

Schon in v. 29 ist, wenigstens soweit der gegenwartig vorliegende Text der Versionen in Betracht kommt, die palästinensischsyrische Textüberlieferung nicht ganz einig. Im Targum hat der Vers folgende Gestalt (Polygl.): הפימָת פָּרָסָתוֹתהא עַנֹיַן לה אף היא בחוכמא מתיבא ואמרא למימר להן; (jemen. ed. Praetor.): "ח מימר מת" למימר ה" כחוכמתה מת" למימר לה שף Die jemenische Gestalt der Uberlieferung des Targum ist, wie der Augenschein zeigt, mehr im Einklang mit MT als jene andere. Naturlich ist im 2. Halbvers die Beziehung auf die Klugheit der hier Redenden (es ist wohl kaum zweifelhaft, dass der Autor des Targum hier die Mutter Siseras den ihrer Frage in v. 28 Antwort gebenden klugen Weibern Bescheid geben lasst; man beachte 🙃 und den dadurch besonders scharf hervorgekehrten adversativen Charakter des folgenden אָהָ הוא) paraphrastischer Zusatz; ob wir "na oder "na als ursprüngliche Lesart zu betrachten haben, mag dahingestellt bleiben, für den Sinn ist es gleichgültig. Im Text der Polygl. ist sodann האמרא sicher jungerer Einschub; es fehlt in der jemenischen Tradition und könnte höchstens als Variante für למימר gelten. Die ursprungliche Lesart aber ist gewiss למימר. Ob das nun aber eine Wiedergabe der masoretischen Lesart sein soll, ist sehr zweifelhaft. Vielleicht las der Targumist אמרה statt אמרה und wurde dadurch veranlasst zu seiner gerundivischen Auffassung. Auch hinsichtlich des schliessenden pronominalen Ausdrucks kann man zweifelhaft sein, ob man der Lesart oder להן den Vorzug geben soll. Naturlich giebt להן unzweideutig zu erkennen, wer als die Redende im 2. Halbverse zu betrachten ist, wahrend = in dieser Hinsicht nicht ohne Schwierigkeit ist. Gerade deswegen schon muss man geneigt sein, diese Lesart für die ursprüngliche zu halten, wenngleich die Möglichkeit auch ins Auge zu fassen ist, dass 75 erst nachträglich wieder im Hinblick auf die hebräische Textgestalt korrigiert wurde. Aber gesetzt, 35 sei die ursprüngliche Lesart, und das glaube ich auch, so könnte dadurch die Richtigkeit der zwar auch in der jemenischen Uberlieferung bezeugten pluralischen Lesung von הסכמה im 1. Halbverse in Frage gestellt werden, die freilich jetzt auch durch geschutzt ist. Indes, es konnte auch hier eine nachträgliche Beeinflussung des Targums durch den maassgebend gewordenen hebraischen Text eingetreten sein. Und das ist umso wahrscheinlicher, als auch im MT die Lesart הסכמה, die mit dem verbalen Pradikat hinsichtlich des Numerus im Widerspruch steht, schwerlich ursprunglich ist, und, wie wir sehen werden, auch der Syrer für den Singularis sprechen kann. Immerhin müssen wir feststellen, dass es ziemlich ungewiss bleibt, wie der hebraische Text aussah, auf Grund dessen das Targum ursprünglich verfasst wurde. Daher wage ich es nur vermutungsweise als seine ursprüngliche Lesart folgende anzunehmen: מוסימה פר" ענינא לה

Syr.-Peš. (Polygl.) bietet diesen kurzen Satz:1) oh | sonst bezeugt he so so solver, aber ist wirklich ursprünglicher Text?2) Für on spricht auch der Araber (s. u). Wichtig ist die singularische Lesung des ersten Wortes. Der Syrer fand in seiner Textvorlage חכמה, und las er nachher אף היא חשיב?) oder אף היא אף, so mochte er schon deshalb zur singularischen Wiedergabe jenes Wortes greifen; indes, es ist auch moglich, dass er einer exegetischen Tradition Folge gab, denn, hatte er unter dem Einfluss einer überlieferten pluralischen Auffassung gestanden, so hinderte ihn ja auch nichts, sowohl הענינה) pluralisch zu übersetzen. Von weit grösserer Wichtigkeit ware es nun freilich, wenn wir sicher wüssten, nicht zwar ob in seiner Vorlage die Worte אף היא חשיב standen, also בוא שר היא חשיב ursprünghche Lesart war, auch in ihr wirklich ואמרה stand, sondern ob die von ıhm wiedergegebene Textgestalt eine handschriftliche Überlieferung bietet, die wir für alt halten dürfen, in Bezug auf die sogar die Frage gestellt werden konnte, ob ihr nicht die Prioritat vor der umfanglicheren Lesart gebühre. Beachtenswert ist ja, dass der Text des Syrers in diesem Verse nur von einem Subjekte der in v. 30 kommenden Rede weiss, und das ist nach meinem Gefühl auch im Zusammenhang der letzten Strophen der Natur gemass. Die Doppelheit des die Worte v. 30 redenden Subjekts kommt erst durch das beim Syrer immerhin zweifelhafte אָה היא תשיב hinein. aber diese Doppelheit des redenden Subjekts naturlich ist und

<sup>1)</sup> Auch der Araber hat in seiner syrischen Vorlage anscheinend nicht mehr gelesen: فأجابتها للكيمة من فتأثها وقالت لها

<sup>2)</sup> Der Araber scheint es nicht gelesen zu haben.

<sup>3)</sup> Für متات spricht auch فاجابتها beim Araber.

darum auch die durch sie bedingte Textgestalt ursprünglicher ist als die vom Syrer nahegelegte, das wollen wir vorlaufig auf sich beruhen lassen. Für jetzt genügt uns, diese bedeutende Differenz in der auf palastinensisch-syrischem Traditionsgebiete im Umlauf

gewesenen Lesart festgestellt zu haben.

Leider ist uns auch hier  $\mathcal{A}$  und  $\Sigma$  ganzlich unbekannt. Auf Seite des Syrers scheint sich aber das Zeugnis der freilich etwas freien Übersetzung des Hieronymus zu stellen; sie lautet: una sapientior ceteris uxoribus eius haec socrui verba respondit. Hielin dürfte socrui paraphrastische Zugabe des Übersetzers (statt des Pronomens (dr. bein, ebenso ceteris. Ob dem Demonstrativpronomen haec in Verbindung mit verba in der hebräischen Textgrundlage der Übersetzung ein Wort entsprochen hat, mag zweifelhaft sein, aber bei dem auch sonst in unserem Liede hervortretenden freien Charakter der lateinischen Wiedergabe des Textes ist es nicht wahrscheinlich. Ich halte es durchaus für möglich, dass im hebraischen Texte im wesentlichen die gleiche konsonantische Lesart stand, die der Syrer vorfand. Nur ist es wahrscheinlich, dass vor אמרה (vielleicht stand schon da: אמריה) ein ז conj. nicht stand. Vor allem wichtig ist nun aber, dass wahrscheinlich auch die lateinische Version auf einem Texte ruht, in dem אה היא und eins der Verba nicht standen. Diese Übereinstimmung mit dem Zeugnis des Syrers ist wohl geeignet, uns in der oben angedeuteten Annahme zu bestarken, dass die handschriftliche Tradition ohne diese Worte auf palastinensisch-syrischem Boden nicht nur eine ziemlich werte Verbreitung hatte, sondern auch beanspruchen kann, textgeschichtlich in ernste Erwagung gezogen zu werden. Indes, ein entschiedeneres Urteil wollen wir auch jetzt noch nicht fallen.

Was nun die griechische Übersetzung anlangt, so lesen wir in Cod. Β: αί σοφαί ἄρχουσαι αὐτῆς ἀπεκρίθησαν πρὸς αὐτὴν, καὶ αὐτὴ ἀπέστοεψεν λόγους αὐτῆς ξαυτῆ Das ist, wie kaum bezweifelt werden kann, die Übersetzung einer hebraischen Vorlage, die kaum von der Lesart des MT verschieden gewesen sein kann. Immerhin ist die Übersetzung αί σοφαὶ ἄρχουσαι αὐτῆς bemerkenswert. Sie setzt schwerlich eine andere als die überlieferte Textlesart voraus. aber sie ist keine grammatisch genaue Wiedergabe des hebraischen Textes. Das scheint jedoch wirklich für ihre Originalität zu sprechen. Wenn wir nun mit unserem bisherigen Urteil über den textgeschichtlichen Wert jenes Codex recht gehabt haben, so würden wir hier zu der Annahme genötigt sein, dass die von MT gebotene Textgestalt schon ziemlich früh vorhanden war und schon mit der Übersiedelung des Textes nach Ägypten eben dahin gekommen sein müsse, - eine Annahme, die sich durchaus mit den bisher festgestellten, das Verhältnis von MT und Cod. B charakterisierenden Thatsachen vertragen wurde. Das Vorhandensein einer abweichenden handschriftlichen Textüberlieferung, wie wir sie oben bei Syr.-Peš. und Vulgata antrafen, auch schon seit jener alten Zeit, wo



jene Lesart nach Agypten übersiedelte, ist damit natürlich nicht ausgeschlossen und hatte auch in einem Teil unserer bisherigen Ergebnisse eine Analogie. — Die Textgestalt in Cod. A. Luc. u. a lautet folgendermaassen: σοφαί ἀρχουσῶν αὐτῆς ἀνταπεκρίναντο πρὸς αὐτὴν, καὶ αὐτὴ δὲ ἀνταπεκοίνατο (A nur ἀπεκο) ἐν δήμασιν αὐτῆς. Der erste Halbvers setzt den Wortlaut des MT voraus; σοφαί ἀρχουσῶν αὐτῆς ist eine grammatisch genaue Wiedergabe des hebraischen Textes, ja, man könnte versucht sein, darın eine Korrektur der von Cod. B gebotenen Übersetznig zu erblicken. Im 2. Halbvers ist nicht bloss das de bemerkenswert - es weist auf eine Lesart קאת הרא —, sondern mehr noch der darauf folgende Wortlaut. Hier wird als hebräischer Text: תשיב באמרית vorausgesetzt. Die Praposition ב עסריה bewirkte dann die an sich ja durchaus mogliche Übersetzung des einfachen πίτ ἀνταπεκοίνατο. Fur das am Ende stehende sonst bezeugte 75 findet sich hier kein Aquivalent: es scheint also in der hebräischen Textvorlage gefehlt zu haben; oder sollte hier ein innergriechischer Fehler vorliegen? Das ware an sich durchaus denkbar. Es konnte leicht αὐτῆ oder έαυτη (vgl. Cod. B) infolge der starken Ahnlichkeit mit dem unmittelbar vorhergehenden αὐτῆς verloren gegangen sein. Schwerlich ist aber die Lesart באמריה ursprunglicher Text. Zweifellos hat dies in der handschriftlichen Textgestalt, auf der die Übersetzung von Cod A u s w. ruht, gestanden; aber da es sonst gar nicht weiter bezeugt wird, so kann es sich nur um eine in einer Handschriftenfamilie fortgepflanzte Lesart handeln (leider kennen wir A und  $\Sigma$  wieder gar nicht). Das  $\beth$  ist durch irrtumliche Doppelschreibung des vorhergehenden  $\beth$  in den Text eingedrungen. — Nun ist die Übersetzung des Verbums πιτ ἐπεκοίνατο (wie Cod. A ja auch liest) als Ubersetzung O's bezeugt (vgl. Field) Hat er aber das Wort so wiedergegeben, so ist es hochst wahrscheinlich, dass er auch in den folgenden Worten mit jener Text-Jedenfalls sind wir auch hier berechtigt, lesart übereinstimmt. die Übersetzung in jenen Codices mit Ø zusammenzustellen. Wir mussen also annehmen, dass ihm die im 2. Halbvers von MT stark abweichende hebraische Textlesart vorgelegen hat. Wir hatten damit auf palästinensisch-syrischem Traditionsgebiete drei in der handschriftlichen Fortpflanzung des hebräischen Textes nebeneinander herlaufende Lesarten, von denen allerdings die von Ø (oder Cod. A u. a.) bezeugte und die im MT festgelegte leicht als Zweige desselben Stammes erkennbar sind, wahrend die von Syr.-Pes. und anscheinend auch von der Vulgata vorausgesetzte Lesart als handschriftliche Tradition aufgefasst für sich stehen wurde. Nun ist es von Interesse zu erfahren, dass Syr.-Hex. die Worte καὶ αὐτή δὲ mitAsterisk und Metobelos einschliesst. Field meint zwar, der Asterisk gehore nicht vor καί, sondern vor δὲ d h. es wurde damit das in diesem δὲ ausgedrückte in als mit dem maassgebenden hebraischen Texte (vgl. MT) nicht in Übereinstimmung stehend gekennzeichnet. Aber ist das angesichts der syrischen und lateinischen Version so ganz sicher? Sollte die kritische Einschliessung der drei Worte richtig sein, so wurde sie eine Textgestalt voraussetzen, die man als eine Art Ubergangslesart zwischen die anschemend vom Syrer vertretene und die vom MT u. a. bezeugte Lesart stellen könnte, die man aber hinsichtlich ihrer handschriftlichen Abstammung zu der des Syrers fügen und hinsichtlich ihrer Abweichungen von der syrischen Textform als beeinflusst von der anderen, schliesslich kanonisch gewordenen Lesart betrachten musste. Ja, vielleicht konnte sie uns den Weg zeigen, wie aus der einfacheren Satzgestalt, die der Syrer darbietet (vorausgesetzt einmal, dass sie dem ursprünglichen Text des Satzes entspricht), die in der auf den MT hinführenden Linie sich bewegende und im Cod. B bezeugte Lesart wurde. Es ware denkbar, dass infolge eines Schreibfehlers aus ursprünglichem דאמרה zunächst המכרכה לה geworden sei. Das musste sofort die Hinzufügung eines Verbalausdruckes zur Folge haben, damit der Wortlaut wieder verstandlich werde. So mochte dann vorerst השיב geschrieben werden, das ja eine vollkommen zutreffende, parallele Fortsetzung des im 1. Halbvers ausgesprochenen Gedankens darbot. Subjekt auch des neuen Satzes blieb das singularisch aufgefasste "ש הכמה Die Einfügung von אה היא wurde erst dann notig, als die pluralische Aussprache und Auffassung von הכמה eindrang, und sie mag zunachst auch nur auf einem vielleicht durch den folgenden Pluralis herbeigefuhrten Schreibfehler beruhen. Nun wurde sofort die Auffassung des 2. Halbverses eine andere. Man liess die Mutter Siseras Subjekt zu "השיב הג sein (diese Auffassung verträgt sich auch mit dem έαυτῆ in Cod. B; danach sagte sie sich selbst zum Troste und zur Beruhigung die Worte der ihr auf ihre bange Frage zunächst antwortenden klugen Frau) und, um das deutlich zum Ausdruck zu bringen, fügte man אָהָ היא (oder וואה) hinzu. Aber dies geschah eben nicht in allen Handschriften, die im Umlauf waren, sondern nur in einer Mutterhandschrift, deren Tochter sich dann teils auf palastinensischem, teils auf agyptischem Boden neben den die älteren Stufen der Textentwickelung bewahrenden Handschriftenfamilien fortpflanzten und schliesslich allerdings maassgebende Bedeutung gewannen.

Natürlich weiss ich wohl, dass es sich hierbei nur um Möglichkeiten handelt und für mehr wünsche ich auch die mitgeteilten Erwägungen nicht gehalten zu sehen. Indes, mir kam es dabei vornehmlich darauf an, eben die Möglichkeit festzustellen, dass die kürzere Textgestalt des Syrers wirklich die ursprüngliche Lesart biete. Ich will aber nicht unterlassen, ausdrücklich zu sagen, dass man auch den umgekehrten Entwickelungsgang der verschiedenen Lesarten für möglich halten kann. Es könnte die vom Syrer bezeugte Lesart auch infolge von Verlusten aus dem ursprünglich etwa mit der masoretischen Lesart identischen Text entstanden sein. Das schliesslich allein übrig gebliebene den kennte ja leicht in

verwandelt und damit dem Satzzusammenhang angemessener gemacht werden. Mir scheint diese Auffassung aber weniger wahrscheinlich als jene und zwar deshalb, weil die Vorstellung von den in den beiden Halbversen redenden Personen, welche im MT und Cod. B ausgepragt ist, nach meinem Gefühl ganz unnatürlich ist. Andere mögen anders urteilen (vgl. Budde, Nowack, Grimme, Segond, Stephan).

Ehe wir nun zur eigentlichen kritischen Behandlung von v. 29 übergehen, sei es gestattet, noch eine hochst sonderbare griechische Version in Kürze zur Sprache zu bringen, an der wir deshalb nicht mit Stillschweigen vorübergehen durfen, weil sie wenigstens in einem Punkte von textkritischer Bedeutung ist. Aus ihr besitzen wir die Wiedergabe der beiden masoretischen Verse 29. 30 noch vollstandig, so dass wir in der Lage sind, uns eine einigermaassen begründete Vorstellung von ihrer Art und kritischen Bedeutung zu verschaffen. Zunachst ziehen wir naturlich nur ihre Übersetzung von v. 29 in Betracht.

Dieser Vers ist nun so übersetzt (vgl. Field): φρόνησις ἰσχύος αὐτῆς ἀποκοιθήσεται αὐτῆ ἀπεκοίνατο αὐτὴ ξαυτῆ τοὺς λόγους αὐτῆς, καὶ οὐχ εὐοέθησαν. Danach sınd also die ersten Worte von v. 30 in der Lesung: ולא יַנְדַאוּר v. 29 gezogen worden. Was fur Vorstellungen der Übersetzer mit dem Produkt seiner Übertragungskunst verknüpft hat, lasst sich schwer sagen. Dass man versucht ist, die von ihm dargebotenen griechischen Sätze für Unsinn zu erklaren, wird jedermann, der sie liest, ohne weiteres begreifen. Indes, darum entbehrt seine Version doch nicht des kritischen Wertes. Denn eins ist sofort klar: er hat vollkommen selbstandig d. h vollkommen unabhangig von jeglicher anderen Ubersetzung aus dem ihm zuganglichen hebräischen Text übersetzt, und zwar bedarf es auch fur den Sachkundigen keiner weiteren Begründung, dass er aus einem unvokalisierten Texte, also auch unabhangig von der schliesslich im MT fixierten, im allgemeinen auch von allen anderen Versionen vertretenen exegetischen Auffassung des Konsonantentextes seine Arbeit gethan hat. Die sonderbare Wiedergabe der beiden ersten Worte des Verses, vorausgesetzt, dass er im wesentlichen die gleichen Konsonanten vorfand, die wir noch lesen und die von allen übrigen Versionen vorausgesetzt werden, scheint darauf hinzuweisen, dass er den Text sozusagen mit aramaischen Augen ansah. Hat er gemeint, ein שַּׁרוֹת vor sich zu haben, und hat er dies alsdann ım Sinne des im targumischen wie talmudischen Hebraisch vorkommenden פֿרָרוּתא = Herrschaft und Herrschergewalt aufgefasst? Man könnte allenfalls auch an eine Ableitung von der Wurzel שׁרר (fest sein) denken; indes, es ist dies weniger wahrscheinlich. Oder sollte in seiner handschriftlichen Vorlage der Text gerade an der Stelle dieses Wortes teilweise so übel zugerichtet gewesen sein, dass er das hebraische גבורה dort zu lesen glaubte? Das halte

ich alleidings wegen der Verfassung, in der er den Text von v 30 vor sich gehabt haben muss, für durchaus moglich. Indes, was er auch lesen zu müssen geglaubt hat, selbstverstandlich wird niemand danach den uberlieferten, sonst so gut und allgemein bezeugten Konsonantentext ändern wollen. Nicht unwichtig ist dagegen seine Auffassung des ersten Wortes. Die Übersetzung φρόνησις zeigt, dass er aller Wahrscheinlichkeit nach in seinem Texte הכמה vorfand, also eine Lesart, wie sie dem Syrer und Hieronymus vorlag. Allerdings darf ich nicht verschweigen, dass die Sicherheit des Zeugnisses diese Übersetzung für die angegebene Lesart des Konsonantentextes deshalb gefahrdet ist, weil der Übersetzer vom spateren jüdischen Sprachgebrauche aus auch die masoretische Lesart so lesen konnte, dass er zur abstrakten Auffassung gefuhrt werden musste, namlich התבמות. Ob das aber wahrscheinlich ist, ist eine andere Frage, deren Bejahung ich nicht ohne weiteres wage. Ich halte vielmehr an dem kritischen Wert der Version wenigstens an dieser Stelle vorlaufig fest.

Den 2. Halbvers scheint der Übersetzer im wesentlichen so. wie wir, gelesen zu haben, nur findet sich kein Äquivalent für das hebraische אָר. Auffallig ist aber auch die Wortstellung αὐτή hinter άπειοίνατο (er fasste also πώτε so, wie von Θ bez. in Cod. A, Luc. u. a. geschehen ist, = ἀποκρίνεσθαι, aber er hat in seiner Vorlage nicht auch באמריה gefunden) und ξαυτή vor τοὺς λόγους αὐτῆς. Man konnte versucht sein, eins der beiden ausserlich ja so sehr ähnlichen Pronomina zu streichen und zu vermuten, es sei erst spater im Verlaufe der handschriftlichen Uberlieferung unter dem Einfluss der übrigen Versionen eingedrungen. Nehmen wir dies einmal an und lassen αὐτὴ verschwinden, das ja weniger bedeutsam für den Inhalt des Satzes ist als das reflexive  $\hat{\epsilon}\alpha v \tau \tilde{\eta}$ , wenngleich nicht geleugnet werden darf, dass auch die Stellung dieses Pronomens angesichts des Umstandes, dass sonst der Übersetzer die Stellung der Worter nicht geändert zu haben scheint, zu Bedenken hınsichtlich seiner Ursprünglichkeit Veranlassung geben kann, so konnten wir in der That versucht sein, uns der oben schon besprochenen kritischen Kennzeichnung der Worte καὶ αὐτὴ δὲ im Syr.-Hex. zu erinnern. Ja, wir wurden, wenn wir auch  $\hat{\epsilon}\alpha\nu\tau\tilde{\eta}$  als erst nachträglich eingedrungen (vgl. z. B. LXX Cod. B) ansähen, dann auch hier auf die gleiche, nur in Bezug auf die Praposition abweichende handschriftliche Lesart geführt, namlich auf תשיב אמריה.

Gewiss stehen wir auch hier wieder nur einer Möglichkeit, vielleicht sogar, wie ich persönlich meine, einer Wahrscheinlichkeit gegenüber, aber immerhin, wie sich die Sache auch verhalten mag, 1ch meine, das Eine ergebe sich doch aus der Besprechung, dass es nicht ganz ohne Gewinn bleibt, wenn wir auch einem solchen seitwärts stehenden Textzeugen unsere Aufmerksamkeit nicht ver-

sagen. Wenn wir in ihm auch kein entschiedenes unzweifelhaftes Zeugnis für die sich in der von der syrischen Version angezeigten und oben charakterisierten Richtung entwickelnde Texttradition besitzen, so durfen wir doch von ihm eine Ermutigung zur Festhaltung an der von uns oben dargelegten Meinung in Bezug auf die Entstehungsgeschichte der neben- und gegenemander stehenden Lesarten entnehmen, und das ist schon des Gewinnes genug auf einem so schwierigen Boden der Textkritik 1)

Nun erhebt sich die Frage, ob v. 29, in welcher Gestalt auch, uberhaupt ein ursprünglicher Bestandteil des Liedes ist. Ich glaube, auf diese Frage mit einem runden Nein antworten zu dürfen Der Gründe von wirklicher Beweiskraft gegen die Annahme der Ursprünglichkeit des Verses giebt es verhältnismassig viele.

Das erste, was dagegen spricht, ist die vollige Isoliertheit des Satzes im strophischen Aufbau des Liedes. Wir werden sehen, dass v 30 eine volle zweizeilige Strophe nach dem in unserem Liede verwendeten Maasse enthalt. Es geht darum nicht an, aus v 30 eine Zeile herauszunehmen, um sie mit v. 29 zu einer Strophe zusammen zufugen. Es würde damit inhaltlich eng Zusammengehoriges auseinander gerissen und zugleich durch die Verbindung der losgerissenen Zeile mit v. 29 keine Strophe geschaffen, die den Anforderungen an eine regelrecht gebildete, in allen ihren Teilen ınhaltlıch bedeutsame und homogene Strophe genugen könnte, denn wer die fruheren Strophen ins Auge fasst und ein Gefühl fur die originelle Kraft des Inhaltes in allen vier zusammengehörigen Halbversen besitzt, der wird zugeben, dass v 29 sehr matt, ja, durch und durch prosaisch ist. Lassen wir nun aber zusammen, was zusammen gehort, so schwebt v. 29 in der Luft und, da doch wohl jetzt niemand zu bestreiten wagen wird, dass unser Lied wirklich in zweizeiligen Strophen aufgebaut ist, so ergiebt sich schon mit Rücksicht hierauf, dass v. 29 ein ursprunglicher Bestandteil des Liedes nicht sein kann.

Dieser Schluss wird verstarkt durch ein anderes. Gewiss lässt sich der vom MT u. a. einerseits und von LXX Cod. B andererseits bezeugte Wortlaut des Verses nach dem rhythmischen Schema des Liedes ohne Schwierigkeit lesen, obschon nicht zu leugnen ist, dass das am Ende des 2. Halbverses stehende in nicht gerade wohl lautet; sicher gewanne der Wohllaut, wenn das Wort fehlte. Es macht auch kaum Schwierigkeiten, dasselbe zu streichen (Segond, a. a. O., S. 57, versetzt es hinter in Schreibfehlers. Es könnte auf einer teilweisen Doppelschreibung des folgenden in berühen

<sup>1)</sup> Ubrigens behalte ich mir die Antwort auf die Frage, ob der Autor dieser Übersetzung etwa mit dem Übersetzer identisch ist, von dem wir schon bei fruheren Versen eigentumliche Proben seiner Arbeit fanden, bis ans Ende der Besprechung der Wiedergabe von v. 30 vor.

(man beachte auch das למברכה vorausgehende ה von אמברכה). Ich erinnere auch daran, dass LXX Cod. A. u. s. w. das Wort nicht voraussetzen. Indes, die Tadellosigkeit der rhythmischen Form wurde nur beweisen, dass der Urheber des Satzes bemüht war, sein Produkt dem im Liede herrschenden Schema anzupassen, dass ihm also die Fahigkeit eigen war, einen rhythmisch guten Vers zu bilden, und nichts weiter, vor allem konnte sie nicht beweisen, dass der Verfasser dieser Zeile identisch sein musse mit dem Dichter des Liedes überhaupt.

Nun sahen wir aber, dass es nicht ganz sicher ist, ob die von MT u. a. bezeugte Lesart auch wirklich die alteste und ursprüngliche ist. Man kann wenigstens mit uns von den oben dargelegten Grundlagen aus auch zu dem Schlusse kommen, die u. a. vom Syrer bezeugte Textgestalt sei die ursprünglichere, um nicht sogleich zu sagen die ursprüngliche. Es ist ja nicht leicht, in einem Falle, wie diesem, sichere Schritte zu thun, da immerhin, wie wir sahen, auch die Auffassung als möglich betrachtet werden muss, die kurzere Gestalt des Satzes beim Syrer u. s. w. beruhe im letzten Grunde auf einem, in einer handschriftlichen Traditionslinie eingetretenen Textverluste und einer dadurch notwendig gewordenen Umwandlung von ואמרה וו אמריה. Ich sage, die Möglichkeit, dass die Sache so liegt, ist zuzugeben, wenngleich ich persönlich glaube, mich auf die andere Seite stellen zu sollen. Und zwar möchte ich meinen, fur meine Stellungnahme noch folgendes verwerten zu Nach der masoretischen Lesart gewinnen wir die Vorstellung, nicht bloss die klugste unter den auf die Rückkehr ihres Gebieters harrenden Frauen, sondern zugleich auch mit jener antiphonisch abwechselnd die Mutter Siseras habe die Worte v. 30 geredet, ihr zur Beruhigung und Tröstung. Diese Auffassung des Textes findet sich deutlich in dem reflexiven ξαυτῆ des Cod. B ausgeprägt. Ich leugne die Möglichkeit nicht, dass der Autor von v. 29 von Anfang an die Sache so gemeint hat, dass er geglaubt hat, es sei sachgemass und naturlich, wenn die die Angst der Mutter Siseras, welche in v. 28 ab so lebhaft zum Ausdruck kommt, beschwichtigenden Worte jener einen (schwiegertöchterlichen?) Haremsgenossin von jener wörtlich aufgenommen und in Wechselgesang oder -rede wiederholt wurden. Dass sie die Worte zur Selbsttröstung nachgesprochen haben soll, dafür mag es im Leben ja Analogien geben; für besonders poetisch kann ich das aber nicht halten. Vielleicht mochte auch die Art, wie man das Deboralied zu recitieren pflegte, auf die Gestaltung der Zeile Einfluss haben. Indes, ich kann ebenso wenig leugnen, dass es mir natürlicher deucht, wenn mit Rücksicht auf den sehnsüchtigen Auslug durch die Fenstergitter der Burg und auf die angstvollen Worte der Mutter des Erwarteten in v. 28 b beruhigende und tröstende Worte nur von ihrer Umgebung oder von einer der ihre Umgebung bildenden Frauen geredet wurden. Auch so hätten wir Wechselrede oder gesang. Auf die Frage in v. 28 folgte die antiphonische Antwort in v 30. Und schwerlich wird jemand in Abrede stellen, dass diese Vorstellung das Prajudiz der Naturlichkeit oder doch grösserer Naturlichkeit für sich hat. Ich meine also, es sei nicht ganz unberechtigt, wenn ich die Textgestalt, die u. a. der Syrer bezeugt, hinsichtlich der Ursprünglichkeit der sonst überlieferten vorziehen zu sollen glaube. Giebt man das zu, so ist der Schluss, dass v. 29 ein jüngerer Zusatz sein musse, vollkommen gesichert. Denn der vom Syrer gebotene Satz ist ganz prosaisch und als Prosarede vortrefflich; er lässt sich auch, wenn man von seiner Prosanatur absieht, für ein poetisch ansprüchsloses Gefühl rhythmisch einigermaassen ertraglich lesen, aber nicht nach dem von unserem Liede geforderten Schema. Er würde folgende Gestalt zeigen.

# חכמת שרותיה תעננה ואמירה לה

Das Zusammentreffen der beiden Hochtonsilben am Ende der Zeile gehört nicht zu den rhythmischen Unmoglichkeiten. Ebenso gut liesse sich aber auch, so weit ich die Sache verstehe, ohne Verletzung der rhythmischen Gesetze das Zusammenstossen der beiden Hochtonsilben durch Zuruckwerfung des Accents des vorletzten Wortes vermeiden; also man könnte allenfalls auch lesen: אמברה כה. Indes, wie dem auch sein mag, die rhythmische Gestalt der Zeile wurde auf alle Fälle im Widerspruch mit der im Liede herrschenden stehen und dadurch die Natur der Zeile als eines Zusatzes erwiesen sein.

Ich halte den Satz lediglich für eine scenische Glosse. Irgend jemand hat das Bedurfnis gefühlt, den Leser vor dem Irrtum zu bewahren, auch die in der von v. 30 gebotenen Strophe stehenden Worte habe die Mutter Siseras gesprochen. Vielleicht setzte er seine Bemerkung zunächst nur an den Rand des Exemplars, und von diesem drang sie erst hernach in der weiteren handschriftlichen Uberlieferung in den Text und begann sodann in den verschiedenen Handschriftenfamilien ein verschiedenartiges Geschick zu erleben. Natürlich ware es thöricht zu fragen, wer der Urheber des Zusatzes gewesen sei. Darüber können wir nichts wissen. Dass derselbe einer ziemlich alten Zeit angehort hat, darüber hat ja unsere Untersuchung, wie ich meine, uns genügende Gewissheit verschafft Die Moglichkeit liegt allerdings vor, dass der Glossator mit dem Autor (oder, wenn man lieber will, Redaktor) unseres Richterbuches in Beziehung gesetzt werden darf. Doch das mag auf sich beruhen bleiben. Uns genügt das Ergebnis, dass v. 29 aus dem Liede entfernt werden muss, wenn anders wir seine ursprüngliche Gestalt wieder gewinnen wollen.

Wenden wir uns nun der letzten in v. 30 enthaltenen Strophe zu, und stellen wir auch hier wieder zunächst ein kritisches Verhör der alten Textzeugen an. Allerdings darf ich hier leider von vornherein feststellen, dass die Textverwirrung, die im MT vorliegt, sich auch in den Versionen wiederspiegelt. Die für unsere kritischen Zwecke brauchbare Ausbeute wird nicht gross sein; indes, ganz unnütz ist darum eine sorgsame Erwägung des von ihnen gebotenen Zeugnisses doch nicht.

Im Targum lesen wir dies. הלא מַדנשׁכחין מפַלגין בזהא יחבין גבר וביתיה לכל (כל Polygl nur הד וחד :בזא סגי קדם סיסרא בזת ציורי צבענין על צוריה . נכסי שתיריא ומני חמודא קדם גברוהי רבוד. Die eisten vier Worte stimmen genau mit MT; die Konjunktion ar widerstrebt dieser Meinung naturlich nicht. Dagegen lassen sich die Worte "יהביר ובי nicht auf eine hebraische Lesart zurückführen, die mit der überlieferten vollig übereinstimmte. Man frägt sich, ob יהבין paraphrastische Beigabe oder Deutung eines irgendwie gelesenen Teiles des hebraischen Textes ist. Ferner: was ist durch גבר וביתו (vgl. übrigens dazu Micha 2, 2) wiedergegeben? Darf man darin eine Wiederspiegelung der Konsonantenreihe erblicken, die im MT רחם רחם lautet, oder handelt es sich auch hier nur um eine frei deutende Auslegung des zu Grunde liegenden Konsonantentextes, vielleicht um eine nach unserem masoretischen Texte allerdings unzulässige Verknüpfung des zuletzt stehenden גבר mit "חם נה" in irgend einer Lesungsform? Eine sichere Antwort auf diese Fragen zu geben, scheint mir unthunlich zu sein. Endlich was ist mit לכל חד וחד wiedergegeben? Die Worte machen auf den ersten Blick jedenfalls nicht den Eindruck, als seien sie eine Ubersetzung von לראש גבר; man wurde dafur hebraisch eher לכל oder auch לכל גבר erwarten. Aber wer ware imstande zu sagen, der Autor des Targum habe eine von diesen möglichen Lesarten vor sich gehabt und es handle sich bei seiner Ausdrucksweise nicht vielmehr um eine freie Wiedergabe unseres überlieferten Textes? Indes, so gewiss ran dem Sinne, in dem es hier stehen muss, gebraucht werden kann, so gewiss wird man auch zugeben, dass ein לכל איש eine mindestens ebenso gute Lesart sein wurde. Es liesse sich auch vorstellen, dass aus einer ursprünglichen, etwa פלכלאש geschriebenen Lesart ein שנראש wurde. Setzen wir den Fall, infolge eines Schreibfehlers sei das zweite 5 ausgefallen, die Umwandlung der übrigbleibenden Konsonanten לראש in של in לכאש in לראש musste sodann umso naher liegen, als zu gewissen Zeiten die kursiver gewordenen Formen von > und > einander sehr ahnlich aussahen (vgl. Kol. 9 in Euting's Schrifttafel bei Zimmern), abgesehen davon, dass die Konsonanten שמש überhaupt nichts aus dem geläufigen Sprachschatz Erklärbares darboten. Ubrigens liesse sich von jener Textgestalt לכלאש aus auch die Herkunft des dahinter stehenden גבר einigermaassen vernunftig erklären. Es konnte lexikalische Glosse zu אש sein, das man ja auch anders als = שיש zu lesen und zu deuten vermochte. An Glossen solcher Art fehlt es auch sonst im alten Testamente nicht. Freilich, indem ich all diese Möglichkeiten vorführe, habe ich nicht die Absicht zu be-

haupten, die vielleicht ursprüngliche Lesart לכל איש habe sich noch in der handschriftlichen Textgestalt gefunden, welche dem Targum zu Grunde liegt. Vorlaufig wenigstens habe ich das Targum mir nur zum Anlass dienen lassen, die Entstehung der überlieferten Lesart aus einem לכל איש als möglich darzuthun. — Das nachste Satzglied בזא סגי קדם סיסרא weist ziemlich deutlich auf einen hebraischen Text, der dem im MT vorliegenden ahnlich war. Aber die mittleren Buchstaben der Konsonantenreihe müssen in der auf das Targum fuhrenden handschriftlichen Überlieferung durch starke Verderbnis eine Gestalt angenommen haben, die die targumische Auffassung und Wiedergabe ermöglichte. Ob der Satz wohl diese Form angenommen hatte: שלל רב לגד לסיסרא? Wenigstens liesse sich רב כגד paläographisch unter Voraussetzung eingetretener Textverderbnis mit den uns überlieferten Konsonanten בבעים nicht allzu schwer in Beziehung setzen. Allerdings konnte קדם nach dem allgemeinen Sprachgebrauch auch lediglich dem hebraischen 5 entsprechen; der vorauszusetzende Text würde dann so aussehen: שלל רב לסיסרא. Doch wie dem auch sein mag, die masoretische Lesart verdient sicher den Vorzug. M E. entspricht sie auch dem Interesse des Rhythmus, wahrend man das von jener nicht sagen kann.

Die im MT auf לסיסרא zunachst folgenden Worte טילל צבעים הקמה hat das Targum, abgesehen von dem ersten Worte, sichtlich nicht übersetzt; sie haben in seiner hebraischen Vorlage wohl noch gefehlt. Die in ihm folgenden Worte בזה ציורי וג" sind vielmehr mit dem Schlusssatz im MT zusammenzustellen. Sie entsprechen aber wörtlich genommen auch nicht der masoretischen Lesart, sondern der von ihnen wiedergegebene Satz musste gelautet haben: שלל רקמת צבעים לצוארו. Immerhin muss man auch die Moglichkeit ms Auge fassen, dass der Autor des Targum den Text frei behandelte. Aber trotzdem bleibt seine Lesart textkritisch bedeutsam. Sie zeigt m. E. deutlich, dass das hinter לכיסרא folgende שלל auch der von ihr vorausgesetzten handschriftlichen Überlieferung angehörte. und wenn wir jene Textgestalt als die dem Targum wirklich zu Grunde liegende Lesart zu betrachten berechtigt sein sollten, so wurde sich daraus ergeben, dass in dieser handschriftlichen Überlieferung jedenfalls hinter שבכים nicht zunächst אבכים folgte, sondern ורקמה, in welcher Form es auch sein mochte. Jenes בבירם liesse sich ja auch als Eindringling wohl begreifen, herbeigeführt durch den voraufgehenden Satz. Natürlich müsste die vom MT gebotene weitere Lesart צבע רקמהים dann auch im Vergleich zu dem Targumtexte als eine fehlerhafte Weiterbildung der ursprunglichen Lesart angesehen werden. Sehr beachtenswert ist schliesslich die Lesart לצוארן. Die Richtigkeit des Suffixes dürfte sich aus unseren weiteren Erwägungen ergeben.

Doch was sollen wir nun mit dem Schlusssatz des Targum anfangen? M. E. haben wir in ihm nichts anderes als eine, teilweise

Als kritisch wertvoll hat die Besprechung des Targum's, wie ich glaube feststellen zu dürfen, die Erkenntnis ergeben, dass auch der letzte Halbvers der zweiten Verszeile unserer Strophe wie ihre erste mit einem שלל begonnen hat, sodann dass wahrscheinlich in der dem Targum zu Grunde liegenden handschriftlichen Überlieferung auf dies שלל der Genitiv הקמת gefolgt ist in schoner rhythmischer

Abwechslung mit שׁלכֹ צבעים im 1. Halbverse, und endlich dass wenigstens als Variante statt לגבוריו die Lesart לגבוריו bezeugt ist, die sich im rhythmischen Parallelismus der Halbverse ganz vortrefflich dem כסיסרא des 1. Halbverses gegenüberstellen würde.

Wenden wir uns Syr.-Pes zu. Die Ubersetzung lautet (Polygl.):

Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jimes Jim

Hier dürfen wir sicher annehmen, dass das Verbum 🔌 // freie paraphrastische Zuthat des Übeisetzers ist. Von kritischem Interesse konnte die Stellung des Verbums (בתול hinter בתול) hinter (בתול sein; wenigstens ware die rhythmische Verteilung der Verba auf beide Halbverse schöner; indes, es ist unmöglich zu entscheiden, ob der Syrer auch in seiner hebraischen Vorlage diese Stellung der Worte vorgefunden hat. Die Beifügung von JLJ ersten בנל im Gegensatz zu dem blossen שלל ווה MT könnte lediglich einem nachträglichen Einfluss der nachherkommenden gleichen Wortverbindung zu verdanken sein. Der Syrer scheint weder beim ersten noch beim zweiten Verbalausdruck den Pluralis gelesen zu haben, ja, er scheint sogar nicht Imperfekte, sondern Perfekte (מצא , חלק, סדל) vorauszusetzen. Und dass Perfekte auch hier im ursprünglichen Texte gestanden haben könnten, ist gewiss, umso mehr, als, wie wir gesehen haben, der Dichter es hebte, in Perfekten zu reden (man beachte dazu besonders v. 28b). Es wurde auch zu der Absicht, die diese Worte verfolgten, namlich die angsterfüllte Seele der Mutter Siseras zu beruhigen, ganz trefflich passen, wenn die Antwort durch die Wahl des Perfekts das als Thatsache voraussetzte, was selbstverstandlich Wunsch aller auf Siseras Ruckkehr Harrenden Jedenfalls empfiehlt es sich, das Perfektum als mogliche Lesart der vom Syrer benutzten handschriftlichen Textüberlieferung, wenigstens vorlaufig, ins Auge zu fassen.

In hohem Maasse bemerkenswert ist die syrische Wiedergabe des nachsten Halbverses Die pluralische Übersetzung von מֹרְמֹשׁ in Polygl. ist unsicher (das umgekehrte Verhaltnis zu MT. nachher bei אָסָיּנוּ). Aber das kann man nicht von seinem בסינת sagen. Dies Wort fuhrt auf einen anderen hebräischen Text als den im MT vorliegenden. Genau entspricht es hebraischem פרד. Sollte

der Svier wirklich das Wort in seinem Texte gelesen oder zu lesen gemeint haben? Naher freilich lage mit Beziehung auf den maso-1etischen Text an ein ממור zu denken, da das Wort ia unschwer aus dem überlieferten Konsonantenbestande herausgelesen werden Aber dann darf man fragen, warum hat der Übersetzer das dem Syrischen auch geläufige Line nicht gebraucht? Irgend eine sachliche Erwägung hat ihn auch wohl kaum zur Wahl des Wortes fur "Maultier" bewogen. Ich glaube daher in der That annehmen zu sollen, dass er durch den ihm vorliegenden Text zu dieser Wahl bestimmt worden ist Ich glaube es umso mehr, als von der Voraussetzung dieser Lesart aus auch auf die eigentümliche Textwiedergabe im Targum Licht zu fallen scheint. Wir frugen oben, wie das Targum zu בבר וביתו gekommen sein möge an Stelle von "רחם רחם im MT. Man denke sich nun das Wort auf in die alte hebraische Schrift (in kursivem Duktus) umgesetzt und frage sich selbst. ob es nicht, auch ohne grosse Verderbnis des Textes, leicht möglich war. בר für ספר umgekehrt zu lesen? Allerdings scheint der Autor des Targum im Unterschiede vom Syrer noch weitere Buchstaben gelesen zu haben, denen er alsdann mit seinem רביתר ein Äquivalent gegeben hat. Im MT wurde hiermit nur der Konsonant ה in בתכותום zusammengestellt werden können. Es ware palaographisch (vgl. Kol. 9 bei Zimmern) möglich. הביתר mit den Konsonanten מיתם (? מרם oder מניתם) zusammen zustellen. Buchstaben 27 könnten bei undeutlich gewordenem Texte ebenso gut für das Auge zu einem z zusammenwachsen, wie sich ein z in In auf dem gleichen Wege aufzulösen vermochte, ohne dass ich damit behaupten will, dies 2 stehe dem wirklich ursprünglichen Texte näher als jenes בת. Dem targumischen בכר oder dem vom syrischen Texte vorausgesetzten קקם standen dann im MT die drei Konsonanten מרה parallel, und endlich müssten die masoretischen Buchstaben 77 am Anfang die Grundlage für das targumische Nun ist es immerhin palaographisch (z. B. von darbieten יהביד der Schrift Kol. 9 aus) leichter begreiflich, dass aus einem ver wischten oder verstummelten n heraus ein a oder auch ein a gelesen wurde, als dass umgekehrt die Zuge eines a oder o für das Auge sich zu einem zumgestalteten, es sei denn, dass man als Hülfsannahme zulässt, es hatten sich zufällig in die vorauszusetzende. sicher arg verderbte Handschrift Striche oder vielleicht sogar nur scheinbar zur Schrift gehörige Unsauberkeiten eingeschlichen und ein anderes Buchstabenbild geschaffen oder auch es habe eine bestimmte Auffassung des Textes einen Leser und Abschreiber dazu geführt, zu lesen, wo scharfes Zusehen hatte erkennen mussen, dass die wirkliche Textgestalt einen anderen Buchstaben darbot. Indes, ich glaube darauf hinweisen zu dürfen, dass in jüngeren Zeiten in kursiverer Schrift es sehr viel leichter als in alterer Zeit wurde, ein z in ein z zu verlesen (vgl. z. B. Kol. 22 bei Zimmern). Natürlich bedarf es keiner weiteren Erörterung,

dass das folgende in alter Zeit wenigstens leicht, zumal wenn der suggestive Einfluss einer sich in bestimmter Richtung bewegenden Auffassung des Textes noch hinzukam, als 🗅 aufgefasst werden konnte. Es bleibt uns alsdann noch das masoretische n, wofur der Syrer 7, der Autor des Targum 7 gelesen haben müsste Da 7 und 7 aber von fruh an sehr ähnlich gewesen, so brauchen wir m. E. nur fur eines von beiden die Möglichkeit ins Auge zu fassen, dass das masoretische n damit zusammengehöre. Nehmen wir nun einmal an, das 7 des Syrers entspreche der ursprünglichen Textgestalt (es wird sich spater ergeben, warum ich glaube, den Syrer jedenfalls dem Targum vorziehen zu sollen), wie lasst sich die Entstehung jenes n erklären? Soviel ist allerdings sofort klar, dass ein ¬ schwerlich aus einem blossen ¬ entstehen konnte. Aber, da wir eine starke Verderbnis der als Grundlage vorauszusetzenden Handschrift annehmen dürfen und mussen, so steht auch der Vermutung nichts im Wege, dass durch ırrtumlıche Hinzunahme einzelne. Zuge der nachststehenden Buchstaben oder auch gar nicht zu der ursprünglichen Schrift gehöriger Striche statt ¬ (oder ¬) ein gelesen und in die auf MT führende handschriftliche Tradition eingefuhrt wurde Umgekehrt durfen wir natürlich auch die Möglichkeit nicht leugnen, dass aus ursprunglichem 🛪 infolge eingetretener Verderbnis 7 (7) gelesen wurde. — Ob nun aber wirklich das targumische יהברן auf einem konsonantischen Grunde wie jenen noch übrigen masoretischen Buchstaben הה beruht, ist schwerlich sicher auszumachen. Der Syrer scheint nichts der Art dort gelesen zu haben, oder sollte das bei ihm mit dem eisten 🎞 verbundene אבן בין dafür in Anspruch genommen werden dürfen? Das ist gewiss moglich, wenngleich die Herkunft dieses Attributs sich ja auch so begreifen lasst, wie früher angegeben wurde. Ich werde noch einmal darauf zurückkommen. Indes, wie dem auch sein mag, das Eine scheint sich aus den im Anschluss an den Syrer vorgenommenen Erwägungen mit Sicherheit zu ergeben, dass die hebraische Lesart des Halbverses in der handschriftlichen Überlieferung, auf der Syr-Peš und Targum beruhen, ziemlich stark von der abgewichen ist, welche von den Masoreten fixiert wurde. Die palastinensisch-syrische Texttradition muss also als eine zwiespaltige angesehen werden, und wahrscheinlich reicht diese Zwiespaltigkeit sehr weit in der Zeit hinauf. Es ist schade, dass uns hier auch wieder alle Kenntnis der von 'A gelesenen Textgestalt fehlt.1)

<sup>1)</sup> Hochst sonderbar ist der Text, den der schon wiederholt angezogene Araber darbietet. Den ersten Halbvers giebt er zwar etwas frei, aber sichtlich im inhaltlichen Einklang mit dem Syrer wieder: أعلى عنير بنيب كنير Anders aber steht es mit diesem Einklang im folgenden Halbverse. الحريفه دعسم لكلّ آمرء حمل عسل وزيت كنير

Bei den weiteren Satzen der syrischen Ubersetzung ist zunachst die Thatsache von Wichtigkeit, dass sie die im MT hinter לכיכרא folgenden Worte שלל אבנים הקמה nicht bietet, also auch bezeugt,

d. i. = "und er teilte einem jeglichen eine Last Honig und Ol (Oliven) in Menge zu". Zunachst ist zu bemerken, dass, wie das am Ende stehende كمير zeigt, der Übersetzer wahrscheinlich Wortmaterial, das dem nachstfolgenden Satze (im hebraischen Text) angehorte, zu jenem Halbverse hinzugezogen hat Und das ist, wie leicht nachweisbar ist, wirklich der Fall. Er hat die beiden syrischen Worte JLJOO mit dazu gerechnet. Aber wie konnte jemand von dem syrischen Wortlaute aus zu jenem sonderbaren Satze gelangen? Das ist unverständlich ohne Voraussetzung einer starken Verderbnis des syrischen Textes; vielleicht aber liegt die Sache noch komplicierter Sehen wir uns den arabischen Wortlaut naher an und suchen wir ihn mit dem syrischen Text m Beziehung zu setzen, so vermissen wir vor allem ein Aquivalent fur , und בלל אים erinnert auch mehr an ein און אים (= על אים vgl. dazu oben S. 98), als an ein syrisches , womit man es sonst doch wohl allein in Beziehung setzen durfte Die Stellung des Ausdruckes im arabischen Satze könnte ja der Freiheit des Übersetzers (ahnlich wie die Gestalt des vorausgehenden Halbverses) zugeschrieben werden. Aber welches syrische Wort ist mit har ubersetzt und welche durch die beiden Worte وزبت Diese beiden Worte lassen sich erklaren Offenbar ist June die Übersetzung eines aus eine oder eine herausgelesenen בולן ist durch die in dem hernach folgenden Worte בנלן enthaltenen beiden Konsonanten 🗘 herbeigefuhrt worden (🄼). Um eine solche Auffassung des Textes aber zu ermoglichen, musste der syrische Text ziemlich stark korrumpiert sein, und ); hat gefehlt oder ist vom Übersetzer ignoriert worden. Aber wie in aller Welt ist 🏎 in den Text gekommen? Ich glaube einen gangbaren Weg der Erklarung gefunden zu haben. haben wir die Verderbnis einer wirklichen Übersetzung des syrischen vor uns. Der arabische Übersetzer selbst durfte يَغُو (d. i. = Maultuer) geschrieben haben und nichts weiter. Der Text lautete: عسم لكل أمرء لغذ, und vielleicht spiegelt diese Lesart auch den syrischen, beziehungsweise auch den ihm zu Grunde liegenden hebraischen Text wieder: דחלק פרד לכל מיש. Die Lesart der letzten Worte (ביים oder אונים), die wir heute in der syrischen Bibel antreffen, ist vielleicht einer Einwirkung der im MT festgelegten Textgestalt zu verdanken. Als sodann, möglicherweise nur infolge schlechter Schreibung im arabischen Texte بغلا die Gestalt eines مدل

dass wir in den mit dem zweiten weten des MT beginnenden Satzen nur die beiden Halbverse der letzten Verszeile unserer Strophe zu suchen haben. Innerhalb des überlieferten Wortlautes der synschen Version findet sich aber auch noch einiges Beachtenswerte. Dass der Syrer im Gegensatz zum überlieferten, unzweifelhaft auch entgegen dem ihm vorliegenden hebraischen Texte das Waw. conj. reachlich verwendet, ast bei ihm nacht auffallig; das findet sich auch oft genug sonst bei ihm. Auch ist der Umstand kritisch irrelevant, dass er vor kommen neben seiner Wiedergabe des hebräischen auch גבעים auch אויס, bietet. Das konnte allerdings auf seiner hebraischen Vorlage beruhen und als Beweis dafur angesehen werden, dass die drei im MT hinter לכיסרא stehenden Worte eine Variante zu dem vor לכיכרא stehenden Wortlaute seien und so wenigstens in der vom Syrer vertretenen handschriftlichen Tradition vorlagen. Es kann aber ebenso gut auch aus dem Schlusssatz eingedrungen sein, und zwar erst in spaterer Zeit, also ohne Verschuldung des Übersetzers (der Araber hat freilich die Lesart schon vorgefunden) Dagegen auffallig ist das Adjektiv JL hinter JLD; sein Voihandensein ist darum auffällig, weil trotzdem مُحمدل, folgt. sich von der Richtigkeit dieser Beurteilung der Thatsache zu überzeugen, erinnere man sich des Textes des Targum und unserer Be-

angenommen hatte, lag es jedenfalls fur einen verstandigen arabischen Leser nahe zu fragen, worin dieses 🛵 bestand und ein solcher mag alsdann wieder nach einem syrischen Texte gegriffen haben, der ziemlich verderbt war und den Leser verleitete, in לאל ואקיז אל das Aquivalent fur die syrischen Worte "> zu erblicken, worin ja wenigstens ein paar Buchstaben mit jenen Worten in Beziehung gesetzt werden konnen Wie er sodann zu سعد und تبتني نام يا العام الع kam, haben wir ja schon gesehen. - Sollte jemand der Meinung sein, die Annahme einer Verderbnis von عني in منا sei zu schwierig, so gabe es auch noch eine andere Moglichkeit, die Entstehung von مدل zu erklaren. Der Araber konnte ursprunglich auch להנור) geschrieben haben. Es bedarf fur einen Sachkundigen wohl kaum des Beweises, dass bei einer nicht besonders songfaltigen Handschrift ziemlich leicht just zu einem Just zusammenwachsen konnte. Die Erklarung der Herkunft des weiteren Textes konnte dann dieselbe bleiben - Naturlich handelt es sich bei alledem nur um Vermutungen Indes, haben dieselben einigen Grund unter sich, wie ich allerdings glaube, dann gelangten wir zu dem textkritisch wichtigen Ergebnis, dass der ursprungliche Text der syrischen Bibel in seiner hebraischen Grundlage am Ende des Halbverses die Lesart bezeugte, die wir von dem targumischen מכל חד וחד aus glaubten als die altere und richtigere hebraische Textgestalt ansehen zu sollen. Es hatte sich alsdann die arabische Version uns hier als sehr nutzlich erwiesen. Aber, wie gesagt, man vergesse den hypothetischen Charakter meiner Ausfuhrungen nicht.

sprechung desselben. Dort liess sich, wie wir sahen, 27 auf Grund des masoretischen Textes vollkommen rechtfertigen Wir sind von da aus aber m. E. unbedingt genötigt anzunehmen, entweder ist aus dem Vorausgehenden, aus dem 1. Halbverse der ersten (syrischen) Verszeile dem Übersetzer irrtumlich in die Feder geflossen oder von dort nachtraglich eingedrungen (- in diesem Falle musste man die oben [S. 103] zweifelnd ausgesprochene Frage bezüglich der Herkunft jenes ersten Jl auf Grund der Buchstaben 77 [oder wie sie aussahen] mit Ja beantworten und es könnte angenommen werden, dass sich fruh schon im hebraischen Texte ein sachlich in die tröstliche Antwort an die Mutter Siseras ja ganz gut passendes zu בעל hinzugesellt und hernach zur Entstehung der im MT vorliegenden Lesart wesentlich beigetragen hatte -), oder es verdankt sein Dasein einer irgendwann eingetretenen Beeinflussung durch die vom Targum bezeugte Auffassung des überlieferten Konsonantentextes (- ein Analogon also zu dem, was ich oben S. 103, Anm. zum 2. Halbverse der vorausgehenden Verszeile bemerkte). Es ist schwer, sich fur die eine oder die andere Seite der Alternative zu entscheiden Ich unterlasse auch weiter darauf einzugehen, weil die Sache an sich für unsere textkritischen Zwecke ohne Belang ist, denn jedenfalls ist an dieser Stelle nicht ursprünglicher hebraischer Text. — Im Schlusssatze ist vielleicht der Pluralis رة والله von Wichtigkeit, vielleicht auch أحصر,; denn dies führt ja auf eine hebräische Lesart בבנים רקמה, die mit der vom Targum vorausgesetzten רקמה צבנים verglichen werden und die auf den ersten Blick allerdings wunderliche Annahme nahe legen könnte, die Lesart im MT: צבע רקמתים biete eine vielleicht erst unter dem Einflusse des jetzt vorhergehenden Satzes herbeigeführte Zerreissung des ursprunglichen, hinter הקמה stehenden צבעים. Die beiden letzten Worte scheint der Syrer ihrer konsonantischen Gestalt nach genau so wie MT gelesen zu haben, nur hat er bu als personliches Nomen (Partic. act.) gefasst; die Ubersetzung des Wortes als Plural beruht wohl auf Willkur, allerdings durfte ihn eine durch den Pluralis גורד, wenn die Lesart אור, ursprünglich ist, nahe gelegte Erwagung zu dieser freien Übersetzung bewogen haben.

Ist die Ausbeute, die wir bei der Besprechung der syrischen Version erzielt haben, auch nicht gerade sehr gross, man wird doch gewiss gerne zugeben, dass die sorgfaltige Erwägung ihres Wortlautes auch nicht ganz ergebnislos war, dass sie uns vielmehr vielleicht Handhaben geboten hat, dem ursprunglichen Wortlaut wenigstens der orsten Versteile unseren Streeke millen aus henre der ersten versten versten versten der ersten versten verste

der ersten Verszeile unserer Strophe näher zu kommen.

## Altīranische Studien.

Von

#### Dr. J. Scheftelowitz.

## I. Zur Textkritik von Vendidad V-VIII.

Der Vendidād ist jünger als Yasna und Yašt, denn, abgesehen von sprachlichen Eigentümlichkeiten, setzt er bereits die Kenntnis dieser beiden Bücher voraus. Die Beispiele aus V—X sind folgende:

Vd. V, 52 u X,  $18 \cdot yaozdāo$  mašyāi aipi zan $\vartheta$ om vahišta ist wortliches Cıtat aus Yasna 48, 5.

Vd. V, 4: *išasəm jitasəm pəšotanuš* ist ein in die jungere Avesta-Sprache umgeformtes Citat aus Yasna 53, 9: *aēšasā dejītarətā pəšōtanvō*.

Vd V, 62: təm vāo ahūm drvantō šyaoðnāiš qāiš qūdaēna nisirinuyāt ist ein Citat aus Yasna 31, 20, wobei nur jungere Formen an Stelle der alten getreten sind. Yasna 31, 20: təm vā ahūm drəgvantō šyāoðanāiš qāiš daēnā naēšat.

Vd. VIII, 19 u. X, 12:  $ya\vartheta\bar{a}$   $ah\bar{u}$   $vairy\bar{v}$  u. s w. = Yasna 27, 13.

Vd VIII, 20:  $k \ni m \ n \bar{a} \ madz \bar{a} \ u. \ s. \ w = Yasna \ 46, 7.$ 

Vd. VIII, 20:  $k\bar{\rho}$  vərə $\vartheta$ rəm  $j\bar{a}$  u. s. w. = Yasna 44, 16.

Vd. IX, 12: nəmascā yā ārmaitiš īzācā = Yasna 49, 10

Vd. X, 4:  $ahy\bar{a}$   $y\bar{a}s\bar{a}$  = Yasna 28, 1; humatanam = Yasna 35, 2;  $a\check{s}ahy\bar{a}$   $\bar{a}at$   $sair\bar{i}$  = Yasna 35, 8;  $y\bar{a}\vartheta\bar{a}$   $t\bar{u}\bar{i}$  = Yasna 39, 4;  $hum\bar{a}\bar{i}m$   $\vartheta w\bar{a}$   $i\check{z}\bar{i}m$  = Yasna 41, 3;  $\vartheta w\bar{o}i$   $staotarasc\bar{a}$  = Yasna 41, 5;  $u\check{s}t\bar{a}$   $ahm\bar{a}i$  = Yasna 43, 1;  $sp\bar{o}nt\bar{a}$   $mainy\bar{u}$  = Yasna 47, 1;  $voh\bar{u}$   $y\check{s}a\vartheta r\bar{o}m$  = Yasna 51, 1;  $vahi\check{s}t\bar{a}$   $i\check{s}t\check{s}$  = Yasna 53, 1.

Vd. X, 8. ašəm  $voh\bar{u}$  = Yasna 27, 14;  $y\bar{o}$  səvišt $\bar{o}$  = Yasna 33, 11;  $hu\chi \dot{s}va\partial r\bar{o}t \partial m\bar{u}\dot{i}$  = Yasna 35, 5,  $du\dot{z}var\partial r\bar{u}\dot{i}\dot{s}$  = Yasna 53, 9.

Vd. X, 12:  $mazd\bar{a}$  at  $m\bar{o}i$  = Yasna 34, 15;  $\bar{a}$   $airy\bar{o}m\bar{a}$   $i\bar{s}yo$  = Yasna 54, 1.

Diese Parallelstellen sind bereits in Geldners textkritischem Apparat vermerkt.

Weniger zahlreich sind die Stellen, die aus dem Yašt genommen sind

In Vd. V, 25 ist der Vergleich: "yaða imam zam āca pairica bvāva", der hier kein Subjekt hat und deshalb ganz unverstandlich

erscheint, ein worthches Citat aus Yast 13, 2, von wo es aus dem Zusammenhang herausgerissen ist

Zu Vd. V, 37: gam varutam azaitē vgl Ya\t 10, 38 gāvs . . . . varaidīm pantam azaitē und Ya\t 10, 86: (gāvs) yā varəta azimna.

Vd. V, 19 spielt auf Yašt XII, 17 an.

Vendidād V—VIII bilden dem Inhalte nach ein einheitliches Ganze, das zum Thema die Reinheitsgesetze hat, wie sie bereits zu der Zeit der ersten Achameniden bei den Persern in Gebrauch waren, was ich im Zusammenhang in einer anderen Arbeit nachweisen werde Hier will ich nur auf einzelne Übereinstimmungen der in Vend. V—VIII enthaltenen Bestimmungen mit Herodots Angaben über persische Brauche hinweisen.

1. Das Wasser gilt im Avesta als ein heiliges Element, das nicht verunreinigt werden darf, und dem sie Opfer bringen (z B. Vd. VI, Yasna 68 und Yašt 5), was bereits Herodot weiss (I, 138): ές ποταμόν δὲ οὖτε ἐνουρέουσι οὖτε ἐμπτύουσι, οὖ χεῖρας ἐναπονίζονται οὖδὲ ἄλλον οὖδένα περιορῶσι, ἀλλὰ σέβονται ποταιοὺς μάλιστα,

vgl. auch Strabo C, 732.

2. Dass jemand, der durch eine Krankheit verunreinigt wird, während seiner Krankheit von jedem Verkehr mit der Aussenwelt abgeschlossen lebt, bemerkt auch Herodot I, 138. ος αν δὲ τῶν ἀστῶν λέπρην ἢ λεύκην ἔχη, ἐς πόλιν οὖτος οὺ κατέρχεται οὐδὲ συμμίσγεται τοῖσι ἄλλοισι Πέρσησι.

3. Der Tod eines Hundes wird dem eines Menschen gleichgeachtet (z. B. Vd. VI), was auch Herodot I, 140 berichtet: οί δὲ δὴ μάγοι αὐτογειρίη πάντη πλὴν κυνὸς καὶ ἀνθρώπου κτείνουσι.

4. Und dass der Leichnam nicht eher bestattet werden darf, als bis dessen Fleisch von Hunden und Vogeln zernagt ist (Vd. VI, 45 f), bestatigt auch Herodot I, 140: οὐ πρότερον θάπτεται ἀνδρὸς Πέρσεω

δ νέκυς πρίν ἂν ὑπ' ὄρνιθος ἢ κυνὸς ελκυσθῆ.

5. Das Feuer gilt als ein heiliges Element und heisst "der Sohn des Ahuramazda", und die Verunreinigung des Feuers, besonders das Verbrennen eines Leichnams wird für eine Todsunde gehalten (VIII, 73 f), was auch Herodot von den Persern aussagt III, 16: Πέρσαι γὰρ θεὸν νομίζουσι εἶναι τὸ πῦρ. τὸ ὧν παταπαίειν τοὺς νεπροὺς οὐδαμῶς ἐν νόμω ἐστι, Πέρσησι μὲν δὲ ὁ περ εἴρηται θεῷ οὐ δίπαιον εἶναι λέγοντες νέμειν νεπρὸν ἀνθρώπου. Und nach Strabo C, 732 tötete man denjenigan. der einen Leichnam auf Feuer oder Κοt legte (τοὺς δὲ φυσήσαντας ἢ νεπρὸν ἐπὶ πῦρ θέντας ἢ βόλβιτον θάνατουσι).

6. Das Verbrennen von Weihrauch (Vd. VIII, 79—80) gilt als ein gottgefalliges Werk So lässt auch der persische Feldherr Datis zu Delos 300 Talente Weihrauch herbeischaffen und auf dem Altar verbrennen, vgl. Herodot VI, 97: Δᾶτις — μετὰ δὲ λιβανωτοῦ

τοιηκόσια τάλαντα κατανήσας ἐπὶ τοῦ βωμοῦ ἐθυμίησε.

7. Die Geschwister- und Verwandtenehe wurde als ein besonders hohes Verdienst angerechnet (vgl. Vd. VIII, 38). So heiratete der

heilige Ardavīrāf seine sieben leiblichen Schwestern (Ard.-Vīr. II ff). Kambyses war mit seiner Schwester verheiratet (Herodot III, 11). Und bei anderen griechischen Schriftstellern wird dies ausdrücklich als eine persische Sitte bezeichnet. So Sotion bei Diogenes Laert Procem. 7· καὶ ὅσιον νομίζειν μητοὶ ἢ ϑυγατοὶ μίγνυσθαι Und Strabo C, 785: τούτοις δὲ καὶ μητράσι συνέρχεσθαι πάτρων νενόμισθαι. Ebenso Xantos bei Clemens Alex Strom III: οἱ μάγοι μητράσι καὶ ϑυγατράσι καὶ ἀδελφαῖς μίγνυσθαι ϑεμιτὸν εἶναι. Den Griechen galt eine solche Ehe als ein Greuel (vgl. Xenoph. Cyrop. V, 1, 10), weswegen auch Herodot die Geschwisterehe des Kambyses als etwas Unerlaubtes hinstellt.

8. Die Unsitte der Paderastie, wogegen sich Vd VIII, 26 ff wendet, kennt auch Herodot bei den Persein I, 135. καὶ παισὶ μίσγονται

9. Die Opfertiere der Perser bestanden nach Herodot I, 131—140 in Stieren, Pferden, Kamelen und Eseln, wahrend die Armen τὰ λεπτὰ τῶν προβάτων darbrachten, vgl. Vend. XXII, 3—4; Yašt 5, 21

Viele Partieen in Vendidād V—VIII sind jungere Zusatze Die Reihenfolge der Fargards, wie sie uns überliefert sind, scheint auf einer chronologischen Anordnung zu beruhen. Denn Vd V enthalt ein langeres Citat aus III und Vd VII und VIII sehr viele Stellen aus den vorhergehenden. Die Einschiebsel sind zunächst daran erkenntlich, dass sie meistens aus verschiedenen gelaufigen Formeln zusammengesetzt sind, wobei ungrammatische Formen vorkommen, ferner an den grassen Anakoluthen, an Glossen, die im Nominativ stehen, trotzdem das Wort, das erklart werden soll, einen ganz anderen Casus hat. Die wenigsten Einschiebsel haben Vd V und VI. Und die meisten Einschiebsel in Vd. VII und VIII stammen aus Vd V. Die in Vd. VI-VIII so haufig vorkommende Formel  $ku\vartheta a$  tē vərəzyan aëte yōi mazdayasna erscheint zuerst in Vd. V, 10, andererseits ist die in Vd. VII, 12. 24. 26. 29 33. 74 vorhandene Formel. āat mraot ahurēmazdāo (a)yaozdayan anhən ašūum zaraduštra aus Vd. VI, 43 entlehnt. Vd. VI, 30 und VII, 9: dātara ašāum . . . cvat . . aēša druzš yā nasuš aztica pivatica ahitica frūšnaoiti = Vd. V, 27; Vd. VII, 5—8 = V, 27—30; und der letzte Satz von VII, 8 ist ein aus dem Zusammenhang herausgerissenes Citat von V, 59. Vd. VII, 17-22 = V, 57-62; Vd. VII, 60-69 =V, 45—54. Vd. VII, 1.  $p \ni r \ni s \not a t$  u. s. w. bis  $a \mathring{s} \bar{a} u m = Vd$ . II, 1; und der Schluss von VII, 1: aēša druyš yā nasuš upadvasaiti = Vd. III, 14 Dieser Schluss kommt auch in VIII, 41. 42 vor. Noch zahlreichere, und darunter sehr junge, Einschiebsel hat Vd. VIII. So ist VIII, 34: išarəstāitya mē vīspō bis zum Schluss = V, 4. Das Gerippe von VIII, 73 stimmt mit VI, 26 überein, so dass also der übereinstimmende Text folgender ist. dātarə ašāum, yat mazdayasna pūda ayantəm vā tacintəm vā barəmnəm vā vazəmnəm vā ... frajasan ... kuða tē vərəzyan aēte yōi mazdayasna. Und das Gerippe der in Vd. V, VII, VIII so haufig wiederkehrenden

Formel: "āat mraot ahurō mazdāo...sata vpāzananam upāzōit aspahe aštraya ... sata sraūšūcaranaya", kommt zuerst in Vd III, 36 vor. Vd. VIII. 35 · dātarə ašāum kat u. s. w. bis zum Schluss = VI. 42. nur dass in VI, 42 haoma für nara steht, andererseits ist VIII, 35 bis yā nasāum = VIII, 33. 97 = VII, 23, wobei VIII, 33 und 97 im weiteren noch im Verbum übereinstimmen. Vd. VIII, 36: kva aēva yezi aēša nasuš anaiviyniyta sūnō vā kərəfšyvarō  $vay\bar{o} v\bar{u} k \partial r \partial f \dot{s} v^c a r \bar{o} = VII, 29.33$ . Hierbei ist die Formel  $s\bar{u}n\bar{o}$ vā kərəfsyvarō vayō vā kərəfsyvarō aus VI, 45. 46 entlehnt, wo sie ursprünglich ist und als Nom. pl. richtig steht, dagegen wird sie hier an Stelle eines Instr. gebraucht, ebenso in VII. 30. 34; VIII, 37. 98. 99. Vd. VIII, 5-7 = V, 46-48, was jedoch auch micht ursprünglich ist, sondern V, 46-49 ist mit geringen Abänderungen aus III, 15-18 entlehnt, wobei 16-17 (=V, 47-48 = VIII, 6-7) späteres Einschiebsel ist, da III, 15 nur ein Nebensatz ist, der von seinem mit 18 beginnenden Hauptsatz durch 16-17 getrennt ist. Der letzte Teil von III, 15 aëte pa Jāo kommt auch sonst haufiger vor. Und wenn in VIII. 14 tao fur aēte steht, so ist es sekundar, denn VIII, 14-15 ist nur aus bereits geläufigen Formeln zusammengeflickt ist, wobei eine Willkür in der Grammatik sich bemerkbar macht. Von Vd. III, 6 stammt zunachst yōi für sonstiges yat "wenn", ferner die Formel spānasca irista naraēca irista, wobei eine Form wie naraēca, die willkurlich nach der Pronominaldeklination gebildet ist, sonst nirgends vorkommt, und  $pa\vartheta\bar{a}o$  frayan u. s. w. bis zum Schluss, stimmt, abgesehen von einer grammatischen Inkonsequenz, wortlich mit Vd. V, 46 überein, wahrend jedoch in V, 46 samtliche Subjekte im Accusativ stehen, so sind hier dagegen die vier ersten Subjekte Genitive, und dann steht plotzlich für die folgenden Subjekte der Accusativ, wie in Vd. V, 46. Vd. VIII, 98 stimmt zum grossen Teil mit VIII, 36 überein In VIII, 38 steht zu upomom die Glosse varsa das oberste, namlich die Haare", und in VIII, 40 zu barošnum die Glosse vaydanom "den obersten Teil, namlich sein Haupt", und in VIII, 41 findet sich zu paitisa hē der Zusatz  $h\bar{o}$   $n\bar{a}$ , wober  $h\bar{o}$   $n\bar{a}$ , wodurch der Dativ  $h\bar{e}$  erklärt werden soll, der Nominativ für Dativ ist. Das Pehl übersetzt es durch padērak ān gabrā "auf der Vorderseite dieses Mannes".

Der Vendidād-Text ist an einzelnen Stellen auch durch Auslassungen entstellt. In VI, 41 ist āpō ausgelassen, das sich in den analogen Stellen findet, vgl. die dortige Anmerkung. In VII, 10 fehlt barezišca, vgl. die dortige Anmerk. Durch die Nachlassigkeit der Abschreiber, auf die die Glossen und die Auslassungen zurückzufuhren sind, sind noch manche andere Inkorrektheiten in den Text hineingelangt. So ist der erste Satz von V, 61 vollkommen fehlerhaft überliefert und die besten Handschriften versagen hier. In VII, 74 findet sich das Masc. zarenaēniš, trotzdem es sich auf das Neutr. pl. tašta bezieht. In V, 40 steht

Andererseits finden wir eine Menge andere grammatische Unregelmassigkeiten, die bereits ursprünglich zu sein scheinen und die die jüngere Periode charakterisieren, in der die Grammatik bereits

ins Schwanken geraten war.

So steht sehr häufig der Accusativ fur den Nominativ, wie in V, 1: mərəyəm uzvazaitē. V, 5: avakərənti spānəm vā raožəm vā vəhrkəm vā. V, 46; III, 15: frayan ātrəmca barəsmaca ašaya frastarətəm narəmca yim ašavanəm VII, 52: bərəjayāonti strəšca māonhəmca.

In VI, 44 ebenso in IV, 50. 51 und Yasna 54, 1 steht der Instr. pl. azdābiš an Stelle des Acc. und wahrscheinlich das  $\chi raf$ 

štrāiš in VII, 2 an Stelle des Nom pl.

Sehr haufig steht der Nominativ an Stelle des Accussativ, wie in V. 28 aēvandasō. V, 20: yavō. V, 50: ciš. VII, 37. 39: daēvayasnō. VIII, 79 aēsmō. VIII, 40: ayaożdāta. VIII, 51: paršti. V, 43. 46. 51; VII, 9. 10; VIII, 104. 106: aēte; XIX, 15: ahurō mazdāo ašava.

Bei den Verbis findet sich zahlreich die 3 sg. an Stelle der 3. pl. V, 59: āste V, 61: hərəzyāt. VI, 28: fri- $\vartheta$ yeitica, puyetica. VI, 47: frajāt. VI, 51: nidai $\vartheta$ īta VII, 23. franuharāt. VII, 52: avastāonhat. VII, 70: ajasāt. VII, 55:  $\chi^v$ araiti, nauiti, framanyete. VII, 59: drənjaiti. VIII, 11: nišhi-đaeta. VIII, 33: avahistāt. VIII, 97: avahista; vgl. ferner Yašt 10, 38: šyete.

In VIII, 19 steht 3. pl. imp frayantu für 3. sg. imp.; ebenso

in VIII, 100 3. pl. conj. rāzayan für 3. sg

Schliesslich wird die Pronominalform  $h\bar{e}$  ganz ungewohnlich gebraucht. In VI, 43 und VI, 51 steht  $h\bar{e}$  für den Dat pl Sehr haufig sind die Beispiele, in denen  $h\bar{e}$  den Accus. sg. vertritt, wie in VIII, 74: ava  $h\bar{e}$  janayən; VI, 46:  $h\bar{e}$  ...  $a\bar{e}təm$  iristəm nidarəzayən und in VI, 51 steht  $h\bar{e}$  sogar für den Acc. pl:  $h\bar{e}$  zəme paiti nidai $\partial\bar{v}$ ta "man möge sie (auf  $azd\bar{o}bi\bar{s}$  bezogen) auf der Erde niederlegen". Weitere Beispiele für den Acc. sg. sind VIII, 52:  $b\bar{o}r\bar{o}jay\bar{a}onti-\bar{s}\bar{e}$ ; III, 14· yezi  $\bar{s}\bar{e}$   $bar\bar{a}t$   $a\bar{e}v\bar{o}$  yat iristəm.

Bevor ich den zweiten Teil beginne, kann ich es nicht unterlassen, denjenigen Herren, denen ich hauptsächlich mein Wissen auf dem Gebiet des Eranischen verdanke, numlich den Herren Professoren Geldner und C. Andreas für ihr Wohlwollen auch hier meinen Dank zu sagen. Herr Prof. Geldner, von dem ich die Art und Weise der Avesta-Exegese gelernt habe, hatte überdies die Freundlichkeit meine Arbeit durchzusehen. Die Pehlevikommentare haben mich überzeugt, dass es zum richtigen Verstandms und tieferen Eindringen in die heiligen Schriften derjenigen alten Volker, die eine fortlaufende Tradition haben, unendlich wichtig ist, die Kommentare durchzuarbeiten und dieselben mit Kritik zu benutzen.

# II. Erklärung von Vendidad V-VIII.

### 1 Vendidad V.

1. Ein Mann stirbt da in den Tiefen der Niederung, herbei fliegt da ein Vogel von den Höhen der Berge zu den Tiefen der Niederung hin zu diesem Körper des verstorbenen Menschen, welchen er verzehrt. Auf fliegt dann der Vogel von den Tiefen der Niederung zu den Höhen der Berge, er fliegt zu einem Baume dort, sei es zu einem von den hartholzigen oder weichholzigen. Auf ihn speit er es aus, auf ihn kotet er, auf ihn lässt er es herabtriefen.

ā tat ist adverbiell "hinzu, herbei", vgl. Visp. 19, 2: ātat grarənō yazamaide "hierzu preisen wir die Majestat"; — mərəyəm ist Acc. an Stelle des Nom. mərəyō, der in § 2 steht. Auch in § 5 und § 46 haben wir Accusative fur Nominative, wahrend wir in § 28 (uēvandasō) und in § 50 (c15) einen Nominativ für einen Accusativ haben. — Bei frunuhuraiti "welchen er verzehrt" ist das Relativpronomen ausgelassen wie Vd. 11, 3: Ahunam vairīm tanum pātti "den Ahunavairi, der den Korper schutzt", vgl. ferner Vd. 7, 8 hamvərənaontē "die ihn bedecken", Yasna 52, 3, Vd 13, 22 (wo yaða "wie" ausgelassen ist); Vd. 18, 65: yuða vā vəhrham azrodaudim gazdam avı frapataiti "oder wie eine Jagd machende Wolfin, die die Herde anfallt" Vd. 8, 11: tacat paorim upāti "er laufe, bis ei zum ersten Mal begegnet". Auch in anderen Sprachen wird zuweilen das Relativpronomen ausgelassen, vgl. z. B im Altirischen: Denid attlugud buide do Dia di cach maith dogni frib "Thut Dank zollen Gott fur all' das Gute, das er gegen euch thut" (Wb. 27a). Regelmassig fehlt es nach der Negation, vgl. Zeuss-Ebel: Gramm. Celt p. 342. Im Englischen vgl. The general we saw yesterday is here "der General, welchen wir gestern sahen, ist hier". Auch im Hebraischen z. B. Ps. 56, 10: ביום אקרא "an dem Tage, an welchem ich dich rufe"; Jer. 36, 2 · מיום דברתי אליך, "seit dem Tage, an welchem ich zu dir redete". Das Pehlevi hat für avi dim vanta u s. w. Ela madam vāmēd, madam zak nēd akār u madam zak pašancēd hīzer "ihn bespeit er, auf ihm kotet er unmerklich und auf ihm lasst er fliessen flussige Leichenunreinigkert".

Av. ravan wird durch Pehl.  $r\bar{u}st\bar{a}k$  "Tiefland" übersetzt, und kommt stets in der Verbindung  $jafnav\bar{v}$  raonam vor und zwar im Gegensatz zu  $bare\bar{s}nav\bar{v}$  garrinam "die Hohen der Berge" (Vd. 2, 23; Yast 14, 21; 18, 6; Yasna 10, 17), so dass also ravan eine im Verhaltnis zum Gebirge ebene Gegend ausdruckt, wie unser Wort "Niederung", vgl "Aus der Niederung stieg Kumbert zu den Landleuten herauf" (Freytag, Ahnen 1, 396). "Der Strom, der in den Niederungen wutet, bis jetzt hat er die Hohe noch nicht erreicht" (Schller: Tell). "Nach dem Gebirge zu finden sich manche Niederungen" (Goethe 25, 225) Das dem ravan etymologisch entsprechende Pehleri-Wort  $r\bar{u}n$  hat die Bedeutung "Gegend, Richtung, Seite", Np  $r\bar{u}n$ ; Ai. sravati "fliessen", sravat "Fluss", srotas "Flusslauf, Strömung". Begrifflich vgl. Armen. corcor "Thal" eigentlich "Flusslauf", von corim "fliessen" oder Pehl.  $r\bar{u}stak$  "Tiefland" aus Ap. \*\*rud-ta "das Bewässerte", Np.  $r\bar{v}d$  "Fluss', av.  $\sqrt{rud}$  "fliessen".

2. Ein Mensch kommt da hinauf aus den Tiefen der Niederung zu den Höhen der Berge, zu demselben Baum begiebt er sich, wie jener Vogel Für das Feuer wünscht er Brennholz, er zerschneidet ihn, er spaltet ihn, damit zundet er Feuer an, den Sohn des Ahuramazda, was ist dessen Strafe?

Das Pehl. ubersetzt upa tạm vanạm aēiti yợm hō moroyo durch: zak van reft aigh  ${\it kl\bar{a}}$  mūrū "zu demselben Baum begiebt er sich, wie jener Vogel". — ā ${\it d}$ rō ist Gen. partit, vgl. den spater folgenden Abschnitt: "Zur Syntax" Der Inhalt dieses und des folgenden Paragraphen wird im Dinkerd VIII 44, 17 angegeben. Madam vinas  $\bar{\imath}$  ēsem nasāk avaš gōmit yekūmūnēd  ${\it kl}$  ātāš dabrūntan. zenā-ie aigh cīgūn manū pataš avinās yehevunēd "Über das Vergehen, wenn man Brennholz, mit welchem Leichenteile sich vermengt hatten, auf das Feuer legt, ein solcher namlich, der gerade bei dieser Beschaftigung ist, ist unschuldig".

3. Darauf sprach Ahuramazda: Weder ein von Hunden verschlepptes, noch ein von Vögeln verschlepptes, noch ein von Wolfen verschlepptes, noch ein vom Winde verschlepptes, noch ein von Fliegen verschlepptes Stück von einem Leichnam macht den Menschen schuldig.

ustryētti "unrein bezw. schuldig machen", Ai. ūstrryate, vgl. hielzu Av. anūstorota, Vd 8, 22. Ebenso wie gāuš nicht nur "die Kuh", sondern auch das, was von der Kuh herruhrt, wie "Fleisch" und "Milch" bezeichnet, so auch nasuš "Leichnam, Aas, em Stuck von einem Leichnam, Leichenunreinigkeit, Leichendamonin"

4. Wenn solche Leichnamstucke, die von Hunden, Vögeln, Wolfen, vom Winde, von Fliegen verschleppt sind, als Leichenunreinigkeit den Menschen schuldig machen sollten, so wurde schnell meine ganze mit Korpern versehene Welt, infolge der Sinnenlust, die die Religiösität unterdrückt, verstockten Herzens und verdammten Leibes sein wegen der Menge solcher Leichen, die auf der Erde verwesen.

ntaša "die Religiosität unterdruckend"; išasəm jitašəm ist adverbialer Accus. in der Bedeutung eines Instrumentals, vgl. noch Yasna 53, 9 aešasā dejitarətā pəšōtanvō "infolge ihrer Sinnenlust, die die Religiositat vernichtet. sind sie toteswurdige Verbrecher", wobei aešasā Instr. sg. ist. So steht in Vd. 6, 3 der adv Acc nasušpaēm, dagegen in dem ihm analogen Paragraphen 6, 29 der Instr. pairispāiti. — Das Pehlevi ubersetzt diesen Paragraphen folgendermaassen: Hatic Eläšän näsäk i kalba yedrund, i väi yedrund i gurg yedründ, ī vād yedrānd, ī maxš yedrūnd, nasūš gabrā āstūrēnēd (aigh vmāskār šī būd havād) yehevūnd havād, pūn tē' ravišnīh (aigh zūd) zak ī li harrisp yūn ī astōmend zad xvāstūr ī ahrūiš (aigh-šān rās ī kār u kirfāk) zad yekūmūnēd havād u xrōyišnādā zī ravān yehevünd havad u tanapakrkar (aigh margarzan) yehevününd pan fräistih กเท sagyā ในิรันิก nasūk manū madam zenū zemak vatērēnd "Wenn namlich diese Leichen, die von einem Hunde wegtragenen, die von einem Vogel wegtragenen, die von einem Wolf wegtragenen, die vom Winde wegtragenen, die von Fliegen wegtragenen als Nasus den Menschen beflecken sollte (d. h. er wird ein Sunder werden), so wurde in schnellem Verlauf (d. h. schnell) die ganze bekorperte Welt vernichtet; wer verlangt (Np.  $\gamma v \bar{a} s t \bar{a} r$ ) nach Frommigkeit (d. h. die Art und Weise der Handlung und die guten Werke), der wurde vernichtet werden, und er wurde lugenhaft in der Seele werden, und sie wurden toteswurdige Verbrecher werden in Menge wegen dieser vielen Toten, die auf dieser Erde sterben".

5. Schöpfer, heiliger, ein Mann lasst hier Wasser rieseln beim Getreidebau, deshalb dann zur Bewasserungsanlage schreitend, deshalb zum zweiten Mal, deshalb zum dritten Mal, nach dem vierten Mal schleppen einen Leichnam herbei ein Hund, oder ein Fuchs, oder ein Wolf. Was ist die Strafe dieses Mannes?

Der Inhalt dieses Paragraphen wird im Dinkerd VIII 44, 18 angegeben: Madam jūī ī lā hanūšak nāv amat mayā pataš vatārden u zakīc ī hanūšak nāv manu maya pataš avzūdan kāmēd bīm ī mm nasāk tamā yehevund rui cend bur ciquin nigiriden "Über einen Bewasserungskanal, der nicht fliesst, wenn man will, dass Wasser darın fliesse oder uber einen solchen Bewasserungskanal, wenn man will, dass darin das Wasser anschwelle, und wieviel Mal deshalb (der Acker) zu uberwachen ist aus Furcht, die vor den dort sich vorfindenden Leichnamstucken entsteht". Zum Verstandnis dieser Stelle verweise 1ch auf Vd. 3, 4: "Schopfer, heiliger, was ist diittens dieser Erde am angenehmsten? Hierauf entgegnete Ahuramazda: Wo man am meisten anbaut Getreide, Futter und fruchttragende Pflanzen, wo man einen wasserlosen Ort fur immer ( $\bar{a}i$  nach Geldner  $= \bar{a}yu$  und  $v\bar{i}sp_{\partial}m\bar{a}i$ Yast 10, 5 wie Pehl. hamāi "die ganze Zeit hindurch, fortwahrend") bewassert". Und nach Vd. VI darf man ein solches Feld, auf welchem sich Leichnamreste vorfinden, eine Zeit lang weder bebauen, noch bewassern, weswegen man ein solches Feld vor dem Anbau durchsuchen muss. Und aus unserer Stelle geht hervor, dass man vier Mal ein solches Feld durchsuchen muss. Das Pehlevi ubersetzt diese Stelle folgendermaassen: Amat gabrā mayā madam ašmjēd madam an jūrtak kartarīh zak ī pūn Elūšān jūī reft u zak ī dadīgar u zak ī sadigar afaš ayār tasūm nasāk madam kašīned kalbū ayav ropih ayav gurg "Wenn ein Mann Wasser fliessen lasst zum Zwecke des Getreideanbaues und dieser Bewasserungskanal geht uber dieses hin und zwar zum zweiten Mal und zwar zum dritten Mal, und zu ihm hin schleppen nach dem vierten Mal einen Leichnam ein Hund, ein Fuchs oder ein Wolf". — yavocaranim ubersetzt das Pehlevi durch "Getreideanbau", denn  $\sqrt{kar}$  in Verbindung mit yava heisst stets "anbauen", vgl Vd. 3, 4. 23. 31; Vd. 6, 1. ana ist Instr. und heisst "deshalb, auf diese Weise, so", wie avata. Eine Praposition una, wie Justi und Hubschmann, Casuslehre 297, annehmen, giebt es nicht. ana "deshalb, auf diese Weise" vgl. Yast 10, 23, Yasna 19, 10 und Vd. 18, 26: aat aošete haza haša ana baroziš sayamnanam "darauf wird unter denjenigen, die auf diese Weise auf dem Kissen ruhen, ein Freund von dem andern angeredet". Und Altpers.  $an\overline{a}$   $P\overline{a}rs\overline{a}$  (D 14) heisst "mit Hulfe dieses persischen Volkes"; tā ist Instr. neutr. "dann".

- 6. Darauf erwiderte Ahuramazda: Weder ein von Hunden verschlepptes, noch von Vogeln verschlepptes, noch von Wölfen verschlepptes, noch vom Winde verschlepptes, noch von Fliegen verschlepptes Leichenteilchen macht unrein den Menschen.
- 7. Wenn solche Leichnamstücke, die von Hunden, Vogeln, Wölfen, vom Winde, von Fliegen verschleppt sind, als Leichenunreinigkeit den Menschen schuldig machen sollten, so wurde schnell meine ganze mit Körpern versehene Welt, infolge der Sinnenlust, die die Religiositat unterdrückt, verstockten Herzens und verdammten Leibes sein wegen der Menge solcher Leichen, die auf dieser Erde verwesen.
- 8. Schöpfer, heiliger, tötet das Wasser den Menschen? Darauf sprach Ahuramazda: Das Wasser tötet den Menschen nicht, (der Todesdamon) Astövīdotuš bindet ihn, Vayu führt ihn, den ge-

bundenen fort; das Wasser fuhrt ihn empor, das Wasser zieht ihn in die Tiefe, das Wasser giebt ihn von sich, dann verzehren ihn die Vogel. Von dort gelangt er (als Leichnamteilchen) durch Zufall teils aufwarts, teils abwarts

Dīnkerd VIII 44, 19 sagt zu diesem und dem folgenden Paragraphen. Madam margīh ī pūn vahūr ī mayā va ūtāš, la mayā va ūtāš barā min šedān pūn barēn yehevunēd "Uber den Tod, der von dem Wasser im Fruhing und vom Feuer herruhrt, nicht das Wasser oder das Feuer ist es, sindern von den Damonen ruht es her gemass dem Geschick". — afš uzvazatī bis pastīraēcayestī wird durch Pehlevi übersetzt. mayū-aš leālā vajīnēd (argh Ēl roīšā yehaītyunēd) afaš mayū nīkūn vajīnēd (argh frād Ēl būn burd) afaš mayū patērak gōmīztēd (argh pūn sūlāk leavvūr azlunēd) "das Wasser fuhrt ihn hinauf (d. h es blingt ihn auf die Oberflache), das Wasser fuhrt ihn nach unten (d h. er wird abwarts in den Grund gebracht), dann wirft ihn das Wasser an die Seite (d. h er gelangt nachher an eine offene Stelle). — partī raēcayestī "von sich geben, ans Land spulen".

- 9. Schöpfer, heiliger, vernichtet das Feuer den Menschen? darauf sprach Ahuramazda. das Feuer vernichtet nicht den Menschen. Astövidötus bindet ihn, Vayu führt ihn, den gebundenen fort, das Feuer verbiennt die Gebeine und die Lebenskraft. Von dort gelangt er (als Staub) durch Zufall teils aufwärts, teils abwarts.
- 10. Schopfer, heiliger, die Sommer gehen vorüber, nun im Winter wie sollen diese da, welche die Gläubigen sind, sich einrichten? Darauf entgegnete Ahuramazda: In jedem Hause, in jedem Clan sollen sie drei Leichenbehälter errichten für den Toten.
- 11. Schopfer, heiliger, wie gross sollen diese Leichenbehalter für einen solchen Toten sein? Darauf entgegnete Ahuramazda: Dass er weder den Kopf jenes (Toten), wenn er aufgerichtet wurde, stosse, noch über die beiden Hande und Füsse hinaus weiter ausgedehnt sei. Denn dieses ist ein vorschriftsmassiger Leichenbehalter für den Toten.

Das Pehlevi ubersetzt yat  $h\bar{e}$  u. s. w. folgendermaassen: Aigh cend zalt  $l\bar{u}$  amat stīvandak (aigh zīvandak) ašūn vagdān mudam mazitunēd,  $l\bar{u}$  amat fraj pāī (aighaš  $l\bar{e}l\bar{u}$  firīzt yekūmunēd)  $l\bar{u}$  amat avtarēd yadā (aighaš yadā lazvār dāšt yekūmunēd) "So gross, dass er weder ihren Kopf, wenn er aufgerichtet (d. h. lebendig) ist, stosse, noch uber die Fusse (wie sie in der Nacht ausgestreckt sind) noch uber die Hande hinau (wie sie ruckwarts gehalten werden) ausgedehnt sei". Die Art des Baues dieses provisorischen Leichenbehalters wird in Vd. 8, 8 naher beschieben, und die hier beiden folgenden Paragraphen stimmen mit Vd. 8, 9—10 uberein. — vītara "weiterausgedehnt" — Āi. vitara "weiterfuhrend".

12. Dort sollen sie den leblosen Körper mederlegen zwei Nachte lang, oder drei Nachte lang, oder einen Monat lang, die ganze Zeit hindurch, bis die Vögel auffliegen, die Pflanzen hervorspriessen und die thalwartslaufenden (Ströme) abfliessen und der Wind die Erde von der Feuchtigkeit befreit.

Das Pehlevi übersetzt  $ny\bar{u}onca$  apatacin u. s. w. folgendermaassen: Va  $n\bar{\iota}h\bar{u}n$   $j\bar{u}\bar{\iota}h$ -ic bara taj $\bar{u}d$  va  $le\bar{u}l\bar{u}$   $v\bar{u}d$  zanak  $\chi\bar{n}s\bar{\iota}n\bar{u}d$  "und die angestauten Bache ( $n\bar{\iota}h\bar{u}n$  vgl. Np. benih $\bar{u}d$  genj "er sammelte einen Schatz"

- [Fird I, 23 Vers 11]. Av  $nid\bar{a}ta$  "angesammelt", Ai nidhi "Ansammlung von Wasser) ablaufen und der Wind die Erde austrocknet"  $ny\bar{a}onc$  eigentlich "abwartslaufend" ist Bezeichnung des Stromes, wie das Pehlevi es richtig erkannt hat, wie Ved. sasyat "fliessend, fliessender Strom"; vgl. Rgv  $ny\bar{a}\bar{n}c$  "abwartslaufend" als Epitheton der Flusse Rgv VI, 17,12.  $pr\bar{a}rdayo$   $n\bar{a}\bar{c}\bar{r}r$  apasah samudram "du liessest die abwartslaufenden Flusse nach dem Meeie stromen". VII 18, 15:  $\bar{a}po$  na  $sr\bar{s}t\bar{a}$  adhavanta  $n\bar{c}\bar{c}h$  "Wie ausgegossenes, abwartslaufendes Wasser stromen sie VII 88, 6. sindhavo na  $n\bar{a}c\bar{c}h$ , vgl. lat. pronus annis "der abwartsstromende Fluss".
- 13. Dann, wann diese Vogel auffliegen, die Pflanzen hervorspriessen, die abwärtslaufenden Strome abfliessen und der Wind die Erde von der Feuchtigkeit befreit, dann sollen diese Glaubigen jenen Leichnam dem Sonnenlicht aussetzen.
- 14. Wenn diese Gläubigen einen solchen Leichnam nicht dem Sonnenlicht aussetzen wahnend der Dauer eines Jahres, so erkenne ihm dieselbe Strafe zu, wie für den Mord eines Rechtglaubigen, die ganze Zeit hindurch, bis die Leichen beregnet sind, bis die Leichenstatten beregnet sind und die losen Leichnambestandteile beregnet sind und die Vögel ihn verzehrt haben.

Die Art und Weise der Aussetzung des Leichnams ist in der Parallelstelle Vd. 8, 23 enthalten. Und die nahere Angabe fur die darin Zuwiderhandelnden findet sich in Vd. III, 37. "Wenn man tote Hunde und tote Menschen eingegraben hat und sie wahrend der Dauer eines Jahres nicht ausgrabt, was 1st dessen Strafe? Hierauf erwiderte Ahuramazda: Tausend Schlage moge man ihm zuerteilen mit dem Pferdestachel, tausend mit dem Sraošacarana". — Dass auvi-varš = Ai. abhivaršati ist und "beregnen" heisst, geht schon aus den drei solgenden Paragraphen hervor, und ferner heisst es in der sich hierauf beziehenden Stelle des Dinkerd VIII 44, 20: Madam mas sūdīh ī varān levatā vārīdan pūn nasāk u zazān hvar "Über den grossen Nutzen der Regengusse, einschliesslich der Regen gusse auf den Leichnam, und auf die losgeloste Leichnamunreinigkeit auf der Leichenstatte". Da das Wasser heilig ist und überhaupt nicht verunreinigt werden darf, so wird im folgenden die Frage aufgeworfen, ob auch dieses fur die unreine Leichenstatte erforderliche Regenwasser von Mazda komme.

- 15. Schöpfer, heiliger, pflegst du loszulassen, du, Ahuramazda, Wasser aus dem See Vourukaša und zugleich Wind und Wolken?
- 16. Pflegst du es hin zum Leichnam zu führen, du Ahuramazda, pflegst du es zur Leichenstätte hinzuführen, du Ahuramazda, pflegst du es zu den losen Leichnambestandteilen hinzuführen, pflegst du es auf die Gebeine loszulassen, du Ahuramazda, bringst du es auf verborgene Weise weg, du Ahuramazda, bringst du dieses weg zum See Pūtika hin.
- 16. Hierauf erwiderte Ahuramazda: Wahrlich so ist es, wie du es wahrheitsliebender Zarathuštra gesagt hast. Ich pflege das Wasser, ich, Ahuramazda, hinwegzuführen aus dem See Vourukaša und zugleich Wind und Wolken.
- 18. Zum Leichnam pflege ich es hinzubringen, ich Ahuramazda, zu der Leichenstatte pflege ich es hinzubringen, ich Ahuramazda, zu der losgelösten Leichnamunreinigkeit pflege ich es hinzubringen,

auf die Gebeine pflege ich es loszulassen, ich Ahuramazda, dieses pflege ich von dort hinwegzuführen hin zum See Pūitika.

19. Da bleibt das Wasser als kochender Strudel in der Mitte des Sees, gereinigt fliesst das Wasser aus dem See Pūitika zum See Vourukaša hin, zum Baume Hvāpi. Dort wachsen meine Pflanzen, alle, die verschiedensten Gattungen, von den in hundert Arten vorkommenden, von den in tausend Arten vorkommenden, von den in zehntausend mal zehntausend vorkommenden Arten.

Das Pehlevi ubersetzt antarə arədəm zrayanlıö durch andar ī yel-kuned zarē "zwischen welchem der See sich teilt".

- 20. Diese dort benetze ich, Ahuramazda, sowohl die Nahrungsmittel des rechtgläubigen Mannes als auch das Futter des, angenehme Gaben verleihenden, Rindes. Das Getreide möge mir der Mensch essen, das Futter gehört dem, angenehme Gaben verleihenden, Rinde.
- 21. "Jenes ist sehr gut, jenes ist sehr vortrefflich, wie du, o wahrheitsliebender, es verkündigt hast". Mit diesem Wort erfreute der heilige Ahuramazda ihn, den heiligen Zarathustra. Reinheit ist für den Menschen nach seiner Geburt das beste Gut. Dies ist, o Zarathustra, die Reinheit, die mazdayasnische Glaubenssatzung. Wer seinen Seelenzustand reinhalt durch gute Gedanken, durch gute Worte, durch gute Werke.

Der Inhalt von 21—26 wird in Dīnkerd folgendermaassen angegeben (Dīnk. VIII, 44, 21). Madam masīh u šapīrīh ī jutšēdadūt pūn šōyišn mın aparīk srav "Uber die Grosse und Vorzuglichkeit des Vendidāt wegen der Reinigung in Vergleich zu den ubrigen heiligen Lehren". — hvam anhvam ubersetzt das Pehlevi durch nafšū "Seele, Selbst", und in Vd 5, 21 und 10, 18 identifiziert es anhva mit daēna (anhvam daēnam kulū dō ēvak). anhva und daēna ist die Seele in ihren Bethatigungen und Stimmungen — Seelenzustand.

22. Schöpfer, heiliger, um wieviel höher, besser und vortrefflicher ragt diese Damonen verscheuchende Religionssatzung, die zarathustrische, hervor über die anderen heiligen Lehren an Grösse, an Güte, an Vortrefflichkeit.

Zu upairi gehört das vorhergehende astı, upairi astı, zuweilen ist die in Verbindung mit einer Praposition stehende Copula ausgelassen, wie paiti in Vd. 5, 54. 56; 8, 100; Yasna 30, 1,  $\bar{u}$  in Yasna 43, 8. us in Vd. 5, 54. 56 und 9, 33. 34, vgl Gr.  $\pi \acute{a} \varrho \alpha$  fur  $\pi \acute{a} \varrho \varepsilon \sigma t\iota$ . upairi asti entspricht begrifflich Lat super esse, supra esse "hervorragen vor, sich auszeichnen vor", Gr.  $\acute{v} \pi \acute{e} \varrho \varepsilon \iota \mu \iota$ .

- 23. Darauf entgegnete Ahuramazda: Vergleichsweise, o Spitama Zarathustra, ragt diese Damonen verscheuchende Religionssatzung, die zarathustrische, hervor über die anderen heiligen Lehren an Grösse, Gute und Vortrefflichkeit wie der See Vourukaša hervorragt über die anderen Gewässer.
- 24. Vergleichsweise, o Spitama Zarathustra, ragt diese Religionssatzung, die Damonen verscheuchende, die zarathustrische über

die anderen heiligen Lehien hervor an Grösse, Gute und Vortrefflichkeit, wie ein sehr grosser Wasserschwall über eine sehr kleine Wassermenge hinwegströmt. Gleichsam, o Spitama Zarathustra, ragt diese Religionssatzung, die Damonen verscheuchende, die zarathustrische, über die anderen heiligen Lehren hervor an Grösse, Gute und Vortrefflichkeit, wie ein grösserer Baum einen kleineren Baum überschattet.

avı frādavaitı wind von Justi falschlich zu  $\sqrt{du}$  "denken" gezogen, wahrend es zu Aı.  $dh\bar{u}v$  "ninnen, stromen" gehort, Ai.  $pra-dh\bar{u}vati$  "fortrinnen, sich verbreiten uber"; Av  $avi-fr\bar{u}-davaiti$  "hinwegstromen uber". Das Pehlevi übersetzt  $ya\bar{v}\bar{u}$  masyayāo āfš kasyanham apam avifrā davaiti durch  $c\bar{t}g\bar{u}n$  zak  $\bar{\iota}$  mas mayā amat  $\bar{\imath}l$  zak  $\bar{\iota}$  kas muyā madam frāj yedrund "wie dieses grosse Wasser über dieses kleine Wasser hin vorwartgetragen wird". Zur Konstruktion von manayən "vergleichsweise" vgl. Np.:  $t\bar{u}$  goftī hemeh hūš u ferheng būd "er war gleichsam ganz Verstand und Klugheit" (Fird. I ed. Vull. S. 16), oder Np mānend  $\bar{\imath}r$  "gleichwie ein Lowe".

Gleichsam, o Spitama Zarathustra, ragt diese Religionssatzung, die Damonen verscheuchende, die zarathustrische, über die anderen heiligen Lehren hervor an Grösse, Güte und Vortrefflichkeit wie der (Himmel) diese Erde erreicht und sie ganz einschliesst.

Dieser Veigleich yatha imam zam āca paurica bvāva, der hier kein Subjekt enthalt, ist ein Citat aus Yašt 13, 2, in welchem das Subjekt asman "Himmel" ist asmanom-yo imam zam āca pairica bvāva. Auch das Pehlevi erganzt richtig āsman "Himmel".

26. Wenn der Priester Ratu befragt worden ist, wenn der Priester Sraošavareza befragt ist wegen etwas, was als Opfergabe nicht vorschriftsmässig ausersehen worden ist, wegen etwas, was als Opfergabe nicht vorschriftsmassig dargebracht worden ist, wegen etwas, was als Opfergabe nicht vorschriftsmassig abgeliefert worden ist, so vermag ihm dann dieser Ratu ein Drittel dieser Strafe zu erlassen, und wenn von ihm noch andere sundhafte Handlungen begangen sind, so ist seine Reue die Busse; wenn jedoch andere sundhafte Handlungen von ihm nicht begangen worden sind, so ist die Reue diases Mannes für immer und ewig.

Dieser Paragraph wird durch das Pehlevi sehr klar gemacht Zak gōft ratu (aigh destavar yaxsēnūnēd) u gōft srōšavarez (aigh vinās gerzed) min leala Sbadanisnih bara danar zak i zakas la leala Sbadund (apun minišn barā sbadund) min barā dahišnih barā dēnar zak ī zakaš lū barā yehebund (abarā 8l gōft yehaītyund) min barā avspūrišnīh barā dānar zak ī zakaš lā barā arspard "Es wurde dieser Ratu angesprochen (d. h. er hat einen Priester) und es wurde der Sraosavarez angesprochen (d. h. er klagt uber sein Vergehen) wegen solches, als Opfergabe Vorzubereitendes, das nicht als solche vorbereitet worden ist (das nicht in Gedanken vorbereitet wurde), wegen solches, als Opfergabe Darzubringendes, das nicht als solche dargebracht worden ist (welches nicht in Worten dargebracht worden 1st), wegen solches als Opfergabe Abzulieferndes, das nicht als solche abgeliefert worden ist". Diese Übersetzung entspricht vollkommen dem Geiste des Avesta. In den Afrigan Gahanbar werden die verschiedenen Opfergaben aufgezahlt und zugleich die Strafen fur denjenigen, der diese verweigert, angekundigt. Die Opfer und Gebete mussen in Gedanken, in Worten

und in der Handlung gut ausgefuhrt werden, was aus den Patets (Beichtformeln) hervorgeht. Nur auf diese Weise wird uns auch der Zusammenhang dieses Paragraphen mit dem vorhergehenden klar Es wird uns namlich hier ein Beispiel angeführt, in welchem ein Mann das in § 21 vorgeschriebene Gebot der Reinheit des Gedankens, der Worte und der Werke übertritt. uz-gorop entspricht dem ved.  $\bar{a}$ -labh "als Opfergabe ausersehen", vgl. Aitar Br. 7, 15 und Ai. ud-har. — draona bedeutet "Opfergabe", vgl. Yasna 10, 10 "Ich weise zuruck die leere Schussel der bosen Frau, die totbringend ist, von welcher der Geiz nicht weicht, welche absichtlich betrugt den Priester und den Haoma, sie die selbst betrogen, dahinschwindet, die sich hinsetzt, die Opfergabe (draona) des Haoma verzehrend". Ferner Yasna 11, 4-7. "Mir, dem Haoma, liess der Vater Ahuramazda, der heilige, als Opfergabe (draona) zu teil werden die beiden Kinnbacken, das linke Auge nebst der Zunge. Wer mir diese Opfergabe (draona) entziehen, oder sie selbst geniessen, oder sie mir versagen sollte, die mir Ahuramazda, der heilige, verliehen hat, namlich die beiden Kinnbacken, das linke Auge nebst der Zunge, so wird in solchem Hause nicht geboren werden ein Priester, nicht ein Krieger und nicht ein Ackerbauer, sondern in einem solchen Hause werden geboren werden verderbliche Wesen, blodsinnige [ $m\bar{u}raka$  und  $m\bar{u}ra$  = Ai mura "blodsinnig", wie auch das Pehlevi (mutak) richtig übersetzt], die die verschiedenartigsten Streiche begehen. Schnell mogest du ausschneiden vom Fleisch fur den sehr statken Haoma die Opfergabe (draona)". Die Ausdrucksweise uzgarapta nava uzgarapta entspricht dem Ai. krta-akrta. Yezica hē anya bis zum Schluss stimmt mit Vd 3, 21 uberein.

27. So sich Manner niederlassen auf demselben Ruhelager, entweder samtlich auf dem Teppich, oder samtlich auf dem Kissen, entweder sind bei dem einen noch zwei andere Manner, oder es sind funf oder fünfzig oder hundert einschliesslich der Frauen Sollte dann einer von diesen Mannern sterben, bis zu wievielen unter den Mannern gelangt die Drukhs Nasus mit Krankheitsstoff, Faulnis und mit Schmutz?

Der Inhalt von 27—34 ist nach Dīnkerd VIII 44, 22 · Madum rīmanīh  $\overline{\imath}$  min hamkarpakīh  $\overline{\imath}$  levatā nasāk u hamkarpakīh  $\overline{\imath}$  levatā zak manu levatā nasāk hamkarpak "Über die Verunremigung, die von der korperlichen Beruhrung mit einem Toten herruhrt und über die korperliche Beruhnung mit einem andern, der mit einem Leichnam in korperlicher Beruhnung stand". — paitica hē anya übersetzt das Pehlevi durch patīrak-ic alā zakān "und dicht neben ihm ein anderer". norēs ist Acc. pl. für narās wie māhmarāī (s-Aor) für mahmaidī von  $\sqrt[4]{man}$ .

28. Darauf sprach Ahuramazda: Wenn er ein Priester sein sollte, so lauft, o Spitama Zarathustra, diese Leichendamonin, die Drukh's Nasus namlich weiter, wenn sie bis zu dem elften herankommt, so steckt sie noch den zehnten mittelbar an. Wenn er jedoch ein Krieger ist, so lauft, o Spitama Zarathustra, diese Leichendamonin nämlich weiter und wenn sie bis zu dem zehnten herankommt, so steckt sie noch den neunten an, wenn er jedoch ein Ackerbauer ist, so lauft, o Spitama Zarathustra, diese Leichendamonin nämlich weiter, und wenn sie bis zu dem neunten herankommt, so steckt sie noch den achten mittelbar an.

Der Satz "Wenn sie bis zu dem elften herankommt, so steckt sie noch den zehnten mittelbar an" bedeutet, dass der Tote von den ihm aneinander gereiht sitzenden Personen nur auf die elf eisten in allen vier Richtungen eine verunreinigende Wirkung ausübt. So heisst es in dem Rivāyat des Kāma Bahra, das von Darmesteter: Zendavesta, Vendidād S. 75, Anmerk. citiert wurd-"Wenn Menschen auf demselben Ort ruhen, und einer von diesen stirbt, so sind alle diejenigen, die ihn bis zum elften Mann in allen vier Richtungen umgeben, unrein, wenn sie sich gegenseitig beruhrt hatten". Dass ein Leichnam nach allen vier Richtungen hin verunreinigend wirkt, geht auch aus Vd VI, 30—31 hervor: "Schopfer, heiliger, bis wie west von diesem stehenden Wasser gelangt diese Leichendamonin mit Unreinheit, Faulnis und Schmutz? Darauf sprach Ahuramazda: Sechs Schritte nach jeder der vier Richtungen".

- 29. Wenn es nun ein Schäferhund sein sollte, so lauft dann, o Spitama Zarathustra, diese Leichendamonin weiter, und wenn sie bis zum achten herankommt. so steckt sie noch den siebenten an, wenn es nun ein Hofhund sein sollte, so lauft dann, o Spitama Zarathustra, diese Leichendämonin weiter, und wenn sie bis zum siebenten gelangt ist, so steckt sie noch den sechsten mittelbar an.
- 30. Wenn es nun ein Jagdhund sein sollte, so läuft dann, o Spitama Zarathustra, diese Leichendämonin weiter, wenn sie bis zum sechsten gelangt, so steekt sie noch den fünften an. Wenn es nun ein junger Hund sein sollte, so lauft dann diese Leichendamonin weiter, und wenn sie bis zum funften gelangt, so steekt sie noch den vierten mittelbar an.
- 31. Wenn es nun ein Stachelschwein sein sollte, so lauft dann diese Leichendamonin weiter, wenn sie bis zum vierten gelangt, so steckt sie noch den dritten an. Wenn es der Hund Jazuš sein sollte, so läuft diese Leichendamonin weiter, wenn sie bis zum dritten herankommt, so steckt sie noch den zweiten mittelbar an.
- 32. Wenn es der Hund Aiwizuš sein sollte, so lauft dann, o Spitama Zarathustra, diese Leichendämonin weiter, wenn sie bis zum zweiten herankommt, so steckt sie den ersten an. Wenn es nun der Hund Vizuš sein sollte, so läuft dann die Leichendamonin, o Spitama Zarathustra, weiter, und wenn sie bis zum ersten gelangt ist, so steckt sie noch den ersten an.
- 33. Schöpfer, heiliger, wenn es ein Fuchs sein sollte, wieviel Geschöpfe des heiligen Geistes verunreinigt dieser Fuchs unmittelbar und wieviel verunreinigt er mittelbar?
- 34. Darauf sprach Ahuramazda: Dieser Fuchs verunreinigt keins der Geschöpfe des heiligen Geistes unmittelbar, und nicht verunreinigt er mittelbar, ausser demjenigen, der ihn schlagt und tötet, an ihm haftet es für immer und ewig.
- 35. Schöpfer, heiliger, wenn es nun sein sollte ein verderbliches, damonisches, zweibeiniges Wesen, nämlich der ruchlose Ašemaogha, wieviel Geschopfe verunreinigt er unmittelbar, wieviel verunreinigt er mittelbar.
- 36. Darauf sprach Ahuramazda, wie eine Eidechse, deren Gift vertrocknet 1st, die vor einem Jahr gestorben ist; denn, solange es lebt, o heiliger Zarathustra, verunreinigt, o Spitama Zarathustra, das verderbliche, dämonische, zweibenige Wesen, namlich der ruch-



lose Ašemaoya, Geschöpfe des heiligen Geistes unmittelbar, so lange

es lebt, verunremigt es mittelbar.

37. Während es lebt, schlagt es das Wasser, wahrend es lebt, löscht es das Feuer aus, wahrend es lebt, fuhrt es das Rind gefangen fort, während es lebt, schlagt es den frommen Mann mit einem, die Sinne betäubenden, und die Lebenskraft vernichtenden, Schlage, doch ist es nicht so, wenn es gestorben ist.

Av. varata = Phl. vartak, Np. bardah "gefangen".

38. Denn wahrend es lebt, raubt, o Spitama Zarathustra, das verderbliche, damonische, zweibeinige Wesen, nämlich der ruchlose Ašemaogha, dem frommen Mann den Reichtum an Lebensmitteln, an Kleidung, Holz, Futter, Erz, doch ist es nicht so, wenn es gestorben ist.

Das Pehlevi übersetzt es folgendermaassen: mū zīvandak mar ī druvand, dozung, edūn ahramōg ī anāhrav mun gabrā ahrav sīrīh ī zurīšn u vastarg u dūr u numad u ayīn-ic bara burd "Welcher, so lange er lebt, der verderbliche, der damonische, der zweibeinige, namlıch der Ahramōg, der ruchlose, von dem Menschen hinwegschafft den Reichtum an Lebensmitteln, Kleidung, Holz, Futter, Erz". Der Inhalt von 35—38 ist nach Dīnkerd VIII 44, 23 folgender: Madam mar ī darvand, āharmōg, i anāhrav zīvandak u min avākīh pāhruztan "Über den verderblichen, damonischen Ahramōg, den ruchlosen, wenn er lebt, und darubei, dass er seine Hulfe verweigert".

- 39. Schopfer, heiliger! So wir zu den Wohnungen, o heiliger Ahuramazda, in dieser bekörperten Welt, das Feuer, den Barsman, die Schale, den Haoma und den Morser bringen und nun in dieser Wohnung ein Hund oder ein Mann sterben sollte, wie sollen diese Anhanger des Mazda sich verhalten?
- 40. Hierauf erwiderte Ahuramazda: Heraus aus diesen Wohnungen mögen sie bringen, o Spitama Zarathustra, das Feuer, den Baresman, die Schale, den Haoma, den Mörser, heraus mogen sie gleichzeitig den Toten tragen, ganz so, wie wenn ein dem göttlichen Gesetz Ergebener vom vorschriftsmassigen Ort fortgeschleppt wird und dann verzehrt wird (von den Vögeln).

Der Dat. dārtyayār steht fur den Instr., wie Vd. V, 49 χ²arəðaēibyo, in Yasna 10, 9 yābyō fur den Instr. steht; und zu dārtyayār ist, wie das Pehlevi richtig bemerkt, gātu zu erganzen. Es kann nicht übersetzt werden: "Wie ein dem gottlichen Gesetz Ergebener von einem dem gottlichen Gesetz ergebenen herausgeragen wird", denn in Vd 3, 14 heisst es: "Nicht soll einer allein den Toten heraustragen". Das Pehlevi übersetzt die Stelle folgendermaassen: Va leālā zak rist āt yedrunēnd hūmānākīh ī tlā cīgān gabrā manā dādāhā pān dādgās yedrānēnd vāt tlā min dādgās pān vaštamāndan "Und weg sollen sie diesen Toten tragen ahnlich einem solchbeschaffenen Mann, den man der gottlichen Vorschrift gemass heraustragt zum vorschriftsmassigen Ort, und den die Vogel vom vorschriftsmassigen Ort wegtragen zum Verzehren".

41. Schöpfer, heiliger, wann sollen diese Anhanger des Mazda hier jenes Feuer zurückbringen zu jener Wohnung, wo jener Mann gestorben ist?

- 42. Hierauf erwiderte Ahuramazda: Neun Nachte lang sollen diese Anhanger des Mazda warten im Winter, aber im Sommer einen Monat lang. Hierauf sollen die Glaubigen jenes Feuer zurückbringen in jenes Haus, wo gerade jener Mann gestorben ist.
- 43. Schopfer, heiliger, wenn diese Glaubigen jenes Feuer zurückbringen in jenes Haus, wo jener Mann gerade gestorben ist, in der Zwischenzeit der neun Nachte oder im Laufe des Monats, was ist nun dessen Strafe?

Dem  $k\bar{a}$   $h\bar{c}$  asti  $ci\vartheta a$  entspricht ved.  $k\bar{a}$  tatra  $pr\bar{a}ya$  sottur  $\imath ti$ , vgl Ait. Brahm. V, 26.

44. Hierauf erwiderte Ahuiamazda: Einem solchen, der einen verdammten Leib hat, erteile man zweihundert Schlage mit dem Pferdestachel und zweihundert mit dem Sraošocarana.

Der Inhalt von 39—44 ist nach Dīnkerd VIII 44, 24 folgender: Madam cand zamān rīmanīh u min araš šzlūndan mandašm araš būrdan būhrīzišn ī xān ī manū kalbū ayav mandūm bēn vaterēd gērak min ēš pataš burā āzlūnēd u xursīn va avarīk mandašm ī bēn zak xūn bēn sī gām, u mā bēn hambaba "Daruber, wie lange die Unreinheit dauert und wegen des Hingehens zu ihr und wegen des Hintragens von Geraten zu ihr und wie man das Haus meidet, in welchem ein Hund oder ein Mensch gestorben ist, und uber den Ort, von welchem sich jedermann fernhalten soll, und uber die Nahrung und die anderen Gerate, die in diesem Hause inneihalb drei Schritte sich befinden, und was sonst damit im Zusammenhang steht

45. Schopfer, heiliger, wenn in diesem Hause eines Glaubigen eine Frau schwanger wird einen Monat lang, oder zwei Monate, oder drei Monate lang, oder vier Monate, oder funf Monate, oder sechs Monate lang, oder sieben Monate, oder acht Monate, oder neun Monate, oder zehn Monate lang, sollte dann diese Frau nun niederkommen mit einem leblosen Kinde, wie sollen sich diese Glaubigen verhalten?

Der Inhalt von 45—46 ist nach Dinkerd VIII 44, 25 folgender: Madam nēšā, kūdak bēn aškūm barā yemītunēd, manu nasāk yehevunēd mā bēn hambaba "Uber eine Frau, deren Kind im Schoss gestorben sein sollte und als Leichnam geboren wird, und was damit im Zusammenhang steht".

46. Hierauf erwiderte Ahuramazda: Wo in einem solchen Hause eines Glaubigen ein Ort ist, der vor allem die reinste Erde hat, der die trockenste Erde hat, und (wo) am wenigsten diese Wege das Kleinvieh und das Zugvieh betreten und das Feuer des Ahuramazda, das Baresman, das in gesetzmassiger Weise zusammengebunden ist, und der rechtglaubige Mann. — —

Der Nachsatz beginnt mit § 49.

47. Schöpfer, heiliger, wie weit vom Feuer, wie weit vom Wasser, wie weit vom zusammengebundenen Baresman, wie weit von den rechtglaubigen Mannern?

48. Hierauf entgegnete Ahuramazda: Dreissig Schritte vom Feuer, dreissig Schritte vom Wasser, dreissig Schritte vom zusammengebundenen Baresman, drei Schritte von den frommen Mannern.

- 49. Dort sollen diese Glaubigen auf jener Erde eine Umfriedigung machen. Mit Speisen sollen darauf diese Glaubigen sie hinbringen, mit Kleidern sollen darauf diese Glaubigen sie hinbringen.
- 50. Schopfer, heiliger, welches von den Speisen soll diese Frau zuerst geniessen?
- 51. Darauf erwiderte Ahuramazda. Asche mit Kuhurin, drei Tropfen, sechs, oder neun. Diese Leichenbehalter im Innern ihres fruchtreichen Schosses würde sie dann von sich entfernen.

Das Pehlevi ubersetzt aēte dayma bis zum Schluss folgendermaassen: slāšān yazān barā šebkumšnīh rāi mm anderūm nēmak ī burdār kurūsvarāk "Wegen des Entlassens dieser Leichenbehalter aus dem inneren Teile der Fruchtbarkeit des Mutterschosses".

52. Nun soll sie darauf geniessen kochende Stutenmilch, Kuh-, Schaf-, Ziegenmilch, reine oder unreine; ferner gekochtes Fleisch ohne Wasser, gemahlenes Getreide ohne Wasser und Wein ohne Wasser.

hamvaoin "was den Religionsvorschriften entspricht == rein" (Pehl.  $h\bar{u}mg\bar{u}n$   $zen\bar{u}$   $v\bar{u}var\bar{\imath}gan$ ), usvaoin "was den Religionsvorschriften nicht entspricht == unrein" (Pehl. zalue mn  $zen\bar{u}$   $v\bar{u}var\bar{\imath}g\bar{u}n$ ). Pehl  $v\bar{u}var\bar{\imath}g\bar{u}n$ , womit Av vaoin ubersetzt wird, steht in Yasna 43, 15 fur Av.  $unv\bar{u}ta$  "Religionssatzungen, heilige Lehre". Pehl.  $v\bar{u}varh$  (Dīnk), heilige Lehre",  $v\bar{u}var$  "gesetzmassig" (Dīnk. VIII 20, 43; 39, 31; 45, 13), Np  $b\bar{u}var$  "Glaube",  $v\bar{u}var$  "gesetzmassig" (Dīnk. VIII 20, 43; 39, 31; 45, 13), Np  $b\bar{u}var$  "Glaube",  $v\bar{u}var$  "ungultig, profan" Av. vaoin aus "vavn zu vvar zu vvar "glauben", vvavar aus "vvavar "Glaube", vavar aus "vvavar "Glaube", vavar aus "vvavar "Glaube", vavar aus "vvavar" "Bekenntnis". vavar "Wein" Np vav "Wein". Nach Herodot I, 133 und Xenophon cyrop. VIII, 8, 10 war der Wein ein Lieblungsgetrank der Perser.

53. Schopfer, heiliger, wie lange sollen sie (die Glaubigen) verharren, wie lange Wartezeit sitzt sie ab, wahrend sie Fleisch, Getreide und Wein geniesst?

Zu der Konstruktion: cvat drājō upamatīm "wie lange Wartezeit" vgl. VI, 1. cvantəm drājō zrvānəm "wie lange Zeit". xvarənti ist, woiauf mich Herr Prof. Geldner aufmerksam gemacht hat, Part. fem. Wie im Mittelindischen, so tritt auch im Avesta sehr haufig der starke Stamm an Stelle des schwachen, vgl. astvainti loc. sg. Vd. 7, 55; 8, 81; Yašt 10, 44. xrvī-šyantahē Gen. sg. Yašt 10, 36. Yašt 21, 1 apayantamahē ist Gen. superl. des Part. praes.; zbayantāi Dat. sg. Yašt 17, 2. Das Pehlevi ubersetzt folgendermaassen: cand durājāk madam katrunānd afsān, cand madam katrunišnīh īta, amat yaštund bisryā u jurtāk u māī "Wie lange Zeit sollen auch sie innehalten, wie lange ist das Verharren, wahrend sie Fleisch, Getreide und Wein geniessen". Die Wartezeit der Frau fallt in zwei Teile: die ersten drei Tage ist sie von der Aussenwelt streng abgeschieden, dann in den neun weiteren Tagen vollzieht sich die Reinigung, wobei sie noch abgesondert lebt.

54. Hierauf erwiderte Ahuramazda: Drei Nachte lang sollen sie verharren, drei Nachte an Wartezeit sitzt sie ab, während sie Fleisch, Getreide und Wein geniesst, dann nach den diei Nachten möge sie ihren Korper rein waschen, sich des Kleides entäussernd, mit Kuhurin und mit Wasser an den neun Erdlöchern, dann ist sie im Begriff, sich zu reinigen.

Zu us vastrūt ist das Partic. der Copula zu erganzen, us-ah c. abl.

"sich entaussern" vgl noch Vd. 9, 33 34; ebenso ist hier zu paat die Copula zu erganzen, paatt-ah "dabei sein, im Begriff sein" wie in Vd 8, 100 paatt avalustöö "er ist im Begriff entgegenzutreten", vgl hierzu noch die Anmerk. zu 5, 22. Die Reinigungsceremonie an den neun Lochern wird in Vd. IX behandelt. Nach der Pehlevi-Übersetzung (vgl. Anm. zu 53) geniesst der Mann wahrend der Wartezeit dieselben Speisen wie die Frau. Die Abschnitte 44—54 kehren im Vendidäd haufig wieder, so ist 44 eine vielfach wiederkehrende Formel vgl. VI. 5 und V, 45—54 = VII, 60—69, V, 46—48 = VIII, 5—7; V, 46—49 = III, 15—18. Das Pehlevi ubersetzt us tanūm snayaēta us vastrāt durch lealā tan āi valelunēd u lealā vastarg "Sie soll ihren Korper abwaschen und das Kleid".

55. Schöpfer, heiliger! Wie lange sollen sie verharren, wie lange Wartezeit sitzt sie ab nach den drei Nächten, während ihr Wohnsitz getrennt ist, ihre Speisen getrennt sind, ihre Kleider getrennt sind von den übrigen Gläubigen?

 $y\bar{u}t\bar{v}$  ist adv "getrennt" — Pehl.  $j\bar{u}d$  (geschrieben·  $jav\bar{\iota}d$ ), Np.  $jud\bar{u}$  "getrennt", Grdf. " $y\bar{u}tas$ , vgl. Av.  $tar\bar{v}$ , Ai. tiras.  $y\bar{u}to$  ist hier mit dem Substantiv als ein Compositum aufzufassen, also  $y\bar{u}t\bar{v}$ - $g\bar{u}tu\bar{s}$  "getrennten Wohnsitz habend". Das Pehlevi ubersetzt diese Stelle gerade umgekehrt:  $Amat\ \bar{u}y\bar{v}j\bar{c}d$  &l  $g\bar{u}s\ va\ \bar{u}v\bar{v}j\bar{c}d$  &l  $yuri\bar{s}n\ va\ \bar{u}y\bar{v}j\bar{c}d$  &l  $vastarg\ va\ \bar{u}y\bar{v}j\bar{c}d$  &l  $vastarg\ va\ \bar{u}y\bar{v}j\bar{c}d$  &l  $vastarg\ va\ \bar{u}y\bar{v}j\bar{c}d$  &l  $vastarg\ va\ \bar{u}v\bar{v}j\bar{c}d$  &l  $vastarg\ va$ 

56 Hierauf erwiderte Ahuramazda: Neun Nächte sollen sie warten, neun Nachte an Wartezeit sitzt sie nach den drei Nachten ab, wahrend ihr Lager getrennt ist, ihre Speisen getrennt sind, ihre Kleider abgesondert sind von den übrigen Glaubigen Dann nach neun Nachten möge sie ihren Korper waschen, sich des Kleides entaussernd, mit Kuhurin und mit Wasser, dann ist sie dabei, sich zu reinigen.

57. Schopfer, heiliger! Sind diese Kleider nach der Reinigung und Waschung brauchbar für den Zaotar, den Havanan, Atravazš, Fraberetar, Aberet, Asnātar, Raē & wiškara, Sraošavarez, den Priester,

den Krieger, den Ackerbauer?

58. Darauf erwiderte Ahuramazda: Nicht sind diese Kleider nach der Reinigung und Waschung brauchbar fur den Zaotar, nicht für den Havanan, nicht für den Atravazs, nicht für den Fraberetar oder den Aberet, oder den Asnātar, oder den Raē 9 wiškara, oder den Sraošavarez, oder den Priester, oder den Krieger, oder den Ackerbauer.

59. Wenn in diesem Hause des Gläubigen eine Frau die Menstruation haben sollte, oder wenn ein Körperteil mit einer Wunde behaftet ist und das Ruhelager verunreinigt, dann ruhen sie auf dem Teppich und auf dem Kissen eines solchen (verunreinigten Ruhelagers), womit sie sich bedecken sollen, so lange, bis sich endlich die Hand vollstandig zum Dankgebet erheben darf.

skəndō-aipijatō und gātuš aipiritō sind nach dem Pehl. als Composita zu fassen, skənda "Wunde" Yasna 4, 28; und pištrō wird hier und im Vd. 13, 10 durch Pehlevi pēšak ubersetzt und bedeutet "Korperteil, Glied",



was aus dei Glosse im Vd. VIII, 41 mit Sicherheit heivorgeht.  $p\bar{e}\check{s}ak =$ Airan. pašya: Ai. pakša "Korperteil, Seite". Dass arprito nicht mit pištro zu einem Compositum zu verbinden ist, hat auch das Pehlevi richtig bemerkt, denn "durch einen Korperteil besudelt" giebt keinen Sinn. Nach Geldner bedeutet s $k n d \bar{o}$  "profusio seminis, Beischlaf" und er vergleicht askənda "keusch, Jungfrau", und im Sk. Verbindungen wie skandoretasas T.S. 5, 6, 8, 4, so dass nach Geldner zu ubersetzen ware, "wenn ein Glied durch Beilager befleckt ist". Das Pehlevi verbindet  $avpiritar{c}$  mit  $gar{a}tuar{s}$  und glossiert es durch: armēšt amat yašt lū kard yekumunēd "man sitzt abgesondert, wo kein Gebet verrichtet wird". Diese Glosse ist zum Verstandnis der Schlussworte unseres Paragraphen sehr wichtig. Erst dann darf man die Hand zum Dankgebet erheben, wenn man nicht mehr abgesondert zu sitzen braucht, d h. wenn man wieder rein geworden ist aētada aētahe bis hamvərənaonte findet sich auch in VII, 8, wo es folgendermaassen ubersetzt wird:  $\bar{e}d\bar{u}n$   $\hat{e}l\bar{u}\bar{s}\bar{u}n$   $\bar{\imath}ta$  vastarg u  $bali\hat{s}n$  madam nihumb "Dann dient ihnen Teppich und Kissen zur Bedeckung". ūste "sie sitzen" ist 3. sg fur 3. pl. wie in 5, 6; 6, 28; 6, 47; 6, 51 und zwar sind von  $\bar{a}st\bar{e}$  die Ace starršeabarəzišca abhangig, vgl Vd 18, 26 barəziš sayamna "auf dem Kissen liegend"; III, 25 starota gūtus sayamanō "auf dem gepolsteiten Lager liegend". frīnē wird duich pūn franāmišn "zum Dankgebet" ubersetzt, vgl. Ai. prīnana "Ergotzen, Befinedigung". Der Inhalt von 57-59 ist nach Dīnkerd VIII 44, 26 folgender: Madam vastarg ī akār u rīmān zek ī pūn yšvaš māonhō šūst yekumunēd "Über ein Kleid, das unbrauchbar und uniein geworden ist, und über ein solches Kleid, das vor sechs Monaten gewaschen war". Zum Verstandnis des Dinkerd vgl. Vd VII, 15. — Fur hamci ist besser hamea zu lesen, was die meisten Hss. haben. Über den abgekurzten Relativsatz hamvərənaonte vgl. V, 1 Anm In 59 ist dargelegt worden, dass unrein gewordene Gegenstande denjenigen von grossem Nutzen sind, die sich gleichfalls im unreinen Zustande befinden.

60. Denn nicht lasse ich, Ahuramazda, Kleidungsstücke nutzlos liegen, weder den Wertgegenstand eines Asperena, noch einen so geringen Wertgegenstand, wie jenes Madchen ins Hohlmass Gainabfalle wirft.

Das Pehlevi ubersetzt folgendermaassen:  $L\bar{u}$  aspern  $mas\bar{u}k$   $c\bar{u}g\bar{u}n$   $z\bar{u}zu$   $l\bar{u}$  zek and cand  $mas\bar{u}k$ , cand zek manu car $\bar{u}t\bar{u}k$  madum  $p\bar{u}n$  zak  $patm\bar{u}nak$   $p\bar{u}n$   $\bar{s}abk\bar{u}n\bar{s}n\bar{t}h$   $\bar{s}abk\bar{u}n\bar{u}d$   $\bar{u}n$   $d\bar{u}k$  "Nicht den Wert eines Asperena, d. i soviel wie ein  $Z\bar{u}z$  (eine babylon. Munze), nicht sogar einen so kleinen Wert, wie das, was das Madchen ins Hohlmaass zu den Abfallen wirft, namlich den Knauel" (Pehl.  $d\bar{u}k = Np$ .  $d\bar{u}k\dot{z}eh$ ,  $d\bar{u}k\dot{j}\bar{i}$  "Knauel, Spindel") — Av  $\sqrt{harac}$  "werfen" = Arm. arkanem "fortwerfen, werfen" mam = Pehl  $putm\bar{u}nak$ , Np.  $p\bar{e}m\bar{u}neh$  "Hohlmaass, Gefass" vgl Ai  $unm\bar{u}na$  "Hohlmaass". Die Wolle, die der Spinnerin ubergeben wird, wird ihr zugewogen, und um nachkontrolieren zu konnen, dass sie alles versponnen und nichts von der Wolle beiseite geschaft hat, wirft sie die Garnabfalle in ein Gefass

61. Wenn diese Gläubigen die für das Hohlmaass bestimmten Garnabfalle auf den Toten hinwerfen sollten, soviel wie das Mädchen ins Hohlmaass Garnabfalle wirft, so ist man wahrend seiner Lebzeit unfromm und nach seinem Tode hat man nicht Anteil am Paradies.

Der Text arı mam harəkō hərəzyūt (Sg fur Pl.) ist verdorben. Der Inhalt dieses Paragiaphen ist nach Dīnkerd VIII 44, 27 folgender: Madam gīrān runasih ī vastarg cand ēvak dhōvana anāivīnihū pūn nasāk frāz šebkuna, "Über die schwere Sunde, die darin besteht, das man ein Kleid, so gross wie einen einzigen Fetzen gesetzwidrig auf einen Leichnam fortwirft".

62. In die jenseitige Welt der Gottlosen pflegt man zu geraten,

in die finstere, aus der Finsternis stammende Hölle. Dies euer Leben wird, ihr Unglaubigen, infolge eurer Thaten eure eigene Seele dem höllischen Leben überantworten.

Zu təm vāo ahūm drvantō šyaodnāuš xvāuš xvādaēna nisrrinuyāt vgl. Yasna 31, 20: təm vāo ahūm drəgvantō šyaodanāuš qāiš daēnā naēšat. Dass duēna und anhva "Seelenzustand" bedeutet, vgl. oben § 21 Anm. Das Pehlevi ubersetzt diese Stelle folgendermassen: Tam ahvān ī lelūm manā darvand havāēd hatān kunišn ī nafšā manā zak ī nafšā dīn barā ansparēd lī zak ī vaddām ahvān "Euer finsteres Leben uberliefert euch, ihr Gottlosen, sofern eure Handlungen solehe sind, denen ein eigenes Gesetz ist, dem höllischen Leben".

### 2. Vendidād VI.

- 1. Wie lange Zeit ist Nichtbewasserung desjenigen Ackerlandes, wo Hunde und Menschen gestorben sind? Darauf entgegnete Ahuramazda: Ein Jahr lang, o frommer Zarathustra, ist Nichtbewasserung derjenigen Erde, wo Hunde und Menschen gestorben sind.
  - anaidya, das durch Pehl. anāpētān "Nichtkultivierung" ubersetzt wird, ist aus a+nadya entstanden. Ved  $nad\bar{\iota}$  "Wasser, Fluss",  $n\bar{u}dyu$  "dem Wasser angehorig", Np.  $n\bar{a}$  (Firdūsi) "Wasser" aus  ${}^{\dagger}n\bar{u}y$ , das auf  $nad\bar{\iota}$  zuruckgeht, Got. natjan, Ahd nezzan "benassen", naz "nass" Av anaudya heisst "Wasserlosigkeit, Nichtbewasserung" Es kommt noch in VI, 40 adverbiell vor  $anaid\bar{\iota}m$  "auf wasserloser, bezw. flussloser Flache" vgl. Av  $ny\bar{u}pam$ ,  $paty\bar{u}pam$ ,  $an\bar{u}pa$ ,  $vit\bar{u}pa$ .
- 2. Nicht sollen darauf die Glaubigen dieses Land bebauen, nicht sollen sie Wasser rieseln lassen, da wo Hunde und Menschen gestorben sind, im Laufe eines Jahres. Das andere Land können nach Belieben die Gläubigen dann bebauen
- 3. Wenn die Glaubigen jenes Land bebauen, wenn sie Wasser fliessen lassen sollten da, wo Hunde und Menschen gestorben sind, im Laufe eines Jahres, so versündigen sich dann im Hinblick auf das Herumzerren von Leichenbestandteilen diese Glaubigen gegen das Wasser, die Landereien und die Pflanzen.

nasuspaya "das Herumzerren von Leichenbestandteilen", vgl. im weiteren § 29 pairispāiti "das Umherziehen, Umherschwimmen" von V spā "ziehen, herausziehen", σπάτος "Fell", eigentlich "das Abgezogene". Av spaya "Fell, Decke", in ništarətōspaya "woruber Felle ausgebreitet sind" nasuspaēm ist adverbialer Accusativ, wofur gewohnlich der Instrum. steht, so in 29 pairispāiti, in Vd. 5, 4 steht der adv. Acc. išasəm jitasəm, wahrend dafür in Yasna 53, 9 der Instr. steht· aēšasa dējitarətā. nasuspaēm pascaēta u. s. w. ubersetzt das Pehlevi folgendermaassen: cīgūm manū pūn nasāk nikānīh, anar āstārēnd slāsām manū mazdayasn havād mayā amat barā rējēnd zamīk amat barā vafrūnd va urvār amat barā zarītund "So machen sie, welche die Mazdayasner sind, welche bei der Eingrabung von Leichenbestandteilen sind, nachher unrein das Wasser, wenn sie es fliessen lassen, die Erde, wenn sie umgraben, und die Pflanzen, wenn sie ssen".

4. Schöpfer, heiliger, wenn die Glaubigen dieses Land bebauen, wenn sie Wasser fliessen lassen da, wo Hunde und Menschen gestorben sind, im Laufe eines Jahres, was ist die Strafe dafür?

- 5. Einem solchen, dessen Korper verdammt ist, erteile man zweihundert Schläge mit dem Pferdestachel und zweihundert mit dem Sraošacarana.
- 6. Schöpfer, heiliger, wenn die Glaubigen das Land mit einem Kanal versehen wollen, um es zu begiessen, zu pflügen und umzugraben, wie sollen es die Glaubigen machen?

Die Stelle yezi vasən aēte mazdayasna zam raodayam ist auch ein Citat des Pehl.-Gloss. zu Vd. 5, 7, wo ebenfalls von der Bewasserung die Rede ist. — raodayam ist Infinitiv "mit einem Kanal versehen": Np rōd "Fluss". Das Pehlevi übersetzt hier sehr ungenau Hat afšān kāmak havād mazdayasnān zamīk ī ārōdišnāmend ranclīdan, pēxtun u namb kerden u kēštan u tōym madam pergendan "Wenn von diesen Mazdayasnern gewunscht wird, die ergiebige Erde zu zerstuckeln, zu pflugen und feucht zu machen und sie zu bebauen und Saat auszustreuen"

7. Darauf erwiderte Ahuramazda: Diese Glaubigen sollen sich dort zunachst umsehen auf dieser Erde nach solchen Knochen, Haaren, nach Kot, Urin und Bluterguss.

 $sp\overline{a}ma$  "Kot" Gr.  $s\pi\alpha\tau i\lambda\eta$  "Kot" von  $s\pi\dot{a}\omega$ · Av  $sp\overline{a}$ , vgl. begrifflich Ai nisarga "Leibesentleerung" astamaa u. s w. sind Gen. partit,  $h\bar{c}$  1st Gen. und bezieht sich auf das folgende  $zam\bar{o}$ , es ist also mit "dort" zu ubersetzen.

- 8. Schopfer, heiliger, wenn sie sich nicht umsehen nach solchen Knochen, Haaren, nach Kot, Urin und Bluterguss, was ist dafür die Strafe?
- 9. Hierauf erwiderte Ahuramazda: Einem solchen, dessen Körper verdammt ist, erteile man zweihundert Schläge mit dem Pferdestachel, zweihundert mit dem Sraosacarana.
- 10. Schöpfer, heiliger, wer einen Knochen von einem toten Hunde oder Menschen wegwirft, selbst nur soviel wie des kleinsten Fingers oberstes Glied; wenn dort Fettigkeit oder Mark zergeht, was ist dafür die Strafe?

fratəməm tbišiš — Pehl fr $\bar{u}$ zd $\bar{u}$ m bujak "die oberste Biegung"; u $\vartheta$ əm — Pehl. carpıšn "Fett";  $\bar{u}\vartheta$ ot $\bar{u}$ s — Pehl mazg "Mark".

11. Derauf erwiderte Ahuramazda. Man erteile dreissig Schlage mit dem Pferdestachel, dreissig mit dem Sraošocarana.

12. Schöpfer, heiliger, wer einen Knochen von einem toten Hunde oder Menschen hinwirft, selbst nur so gross, wie des mittleren Fingers oberstes Glied; wenn dort Fettigkeit oder Mark zergeht, was ist dafur die Strafe?

13. Darauf erwiderte Ahuramazda: Man erteile fünfzig Schlage

mit dem Pferdestachel, fünfzig mit dem Sraosocarana.

14. Schopfer, heiliger: Wer einen Knochen von einem toten Hunde oder Menschen hinwerfen sollte, nur soviel, wie des grössten Fingers oberstes Glied, wenn dort Fettigkeit oder Mark zergehen sollte, was ist dafür die Strafe?

15. Darauf erwiderte Ahuramazda: Man erteile siebzig Schlage

mit dem Pferdestachel, siebzig mit dem Sraosocarana.

16. Schöpfer, heiliger, wer einen Knochen von einem toten

Hunde oder Menschen hinwirft, der den Umfang eines Fingers oder die Grosse einer Rippe hat, wenn dort Fettigkeit oder Mark zergeht, was ist dafür die Strafe?

ərəzu-stavanh "Fingersbreite habeud" · Ai. sthavıman "Bieite", sthavira, sthūra "bieit, dick", Av. stūr "reichlich", Np. suturg "stark, gross", Oss. sthur "stark, gross". Das Pehlevi ubersetzt: angust zahūk (angust darūnūk) "Fingerslange habend".

17. Darauf sprach Ahuramazda: Man erteile ihm neunzig Schlage

mit dem Pferdestachel, neunzig mit dem Sraosocarana.

18. Schöpfer, heiliger, wer den Knochen eines toten Hundes oder Menschen hinwirft, der den Umfang von zwei Fingern oder die Grösse von zwei Rippen hat, wenn dort Fettigkeit oder Mark zergeht, was ist dafür die Strafe?

19. Darauf erwiderte Ahuramazda: Einem solchen, dessen Körper verdammt ist, erteile man zweihundert Schlage mit dem Pferde-

stachel, zweihundert mit dem Sraosocarana.

20. Schopfer, heiliger, wer einen Knochen von einem toten Hunde oder Menschen hinwirft, der den Umfang eines Armes oder die Grösse einer Hüfte hat, wenn dort Fettigkeit oder Mark zergeht, was ist dafür die Strafe?

21. Darauf entgegnete Ahuramazda: Vierhundert Schläge erteile man ihm mit dem Pferdestachel, vierhundert mit Sraošocarana.

- 22. Schöpfer, heiliger, wer einen Knochen von einem toten Hunde oder Menschen hinwirft, nur so gross wie der Kopf eines Menschen, wenn dort Fettigkeit oder Mark zergehen sollte, was ist dafür die Strafe?
- 23. Darauf erwiderte Ahuramazda: Sechshundert Schläge erteile man ihm mit dem Pferdestachel, sechshundert mit dem Sraošocarana.
- 24. Schöpfer, heiliger, wer den ganzen Körper eines toten Hundes oder Menschen hinwirft, wenn dort Fettigkeit oder Mark zergeht, was ist dafür die Strafe?

25. Darauf erwiderte Ahuramazda: Tausend Schläge erteile man ihm mit dem Pferdestachel, tausend mit dem Sraošocarana.

Der Inhalt von 1—25 ist nach Dinkerd folgender: Madam zamīk manīt anšutā ayav kalbā pataš vatērēd cand zemān mun mayā madam šebkuna u zarīdundan anāpētānīh; va hamāk zamīk bīm ī mun nasāk tamā yehevund rāi nigurīdan āyar mayā madam šebkuna vinās ī amat lā nigīrāk nasāk zak gērāk afaš mayā barā avaš yemstunēd, va mā bēn hambabā "Wie lange die Erde, auf welcher ein Hund oder ein Mensch gestorben ist, nicht zu kultivieren, mit Wasser zu begiessen und zu besaen ist; es ist das Ackerland infolge der Furcht, die von dort befindlichen Leichenstucken entsteht, zu durchsuchen und dann mit Wasser zu begiessen. Die Sunde, wenn nicht durchsucht wird jener Ort, der Leichenbestandteile enthalt, und wenn er Wasser dahin bringt, und was damit im Zusammenhang steht.

26. Schöpfer, heiliger! Wenn diese Glaubigen, im Schritt gehend, im Laufmarsche, oder im Ritte, oder auf ihrer Fahrt zu einem Leichnam in einem fliessenden Gewässer kommen, wie sollen sich jene Glaubigen verhalten?

 $p\bar{u}$ da ayantəm, tacıntəm, barəmnəm, vazəmnəm sind adverbiale Accusative, ebenso barəntəm in § 46 und 47 — Das Pehlevi ubersetzt diesen Paragraphen folgendermaassen· amat  $8l\bar{u}\bar{s}\bar{u}n$  mazdayasın  $p\bar{u}n$  ragl $\bar{u}$  s $\bar{u}tun\bar{u}$ nd ayav tac $\bar{u}$ nd ayav yedrun $\bar{u}$ nd ayav vaz $\bar{u}$ nd (bar $\bar{v}$  asp $\bar{v}$ , vaz $\bar{v}$  ras $\bar{v}$ ) tac $\bar{u}k$  may $\bar{u}$   $\bar{v}$  nas $\bar{v}$ mend fr $\bar{u}$ z yahantını $\bar{u}$ nd "Wenn jene Mazdayasıner im Schritt gehend, oder laufend, oder reitend, oder fahrend (bar bedeutet "Ross", raz bedeutet "Wagen"), zu einem fliessenden Gewasser, das einen Leichnam enthalt, gelangen".

27 Hierauf erwiderte Ahuramazda: Mit Losbinden der Schuhe, mit Ablegung ihrer Kleider soll man warten, o Zarathustra, man soll vorwarts gehen, man soll den Toten heraustragen aus dem Wasser, o Zarathustra, bis zu dem untern Teil des Beines soll man ins Wasser gehen, bis zu den Knieen ins Wasser, bis zur Körperhalfte ins Wasser, mannshoch soll man ins Wasser gehen, bis man endlich hinzukommt zu dem toten Körper.

 $ao\vartheta ra$  "Schuhe" uber dessen Etymol. s Hubschmanns Arm. Gr. Pehl.  $m \overline{u} k$  "Schuhe" = talm L.W  $n \overline{u} k \overline{u}$ , Arab m a u q, Gr  $\beta \alpha \tilde{v} n u s$  "Staefel", arm. m o i g, Np m u z e h, vgl Ai m o k a, n u m o k a, n

28 Schöpfer, heiliger, wenn diese Leichname zerfallen und in Faulnis übergegangen sind, wie sollen sich jene Glaubigen verhalten?

frit (t wird vor y zu th) "zerfallen, in Verwesung ubeigehen" ist von Geldner in seinen Vorlesungen und "Awestliteiatur" p. 52 richtig mit Ai mrit "zerfallen, sich auflosen", nurmretuka "zerfallend, verfaulend" zusammengebracht frit ist also aus "mfrit entstanden; es verhalt sich wie Lat. fraces Air. mraxch Im Altindischen hat sich dagegen zwischen m und r ein b entwickelt, vgl. bru aus "mbru: Av. mru vgl. Gr.  $\beta k \omega \sigma z \omega$ .  $\mu o \lambda \epsilon \bar{t} v$ .

29 Hierauf erwiderte Ahuramazda. Wieviel sie mit beiden Handen fassen können, soviel sollen sie aus dem Wasser heraustragen und auf trockener Erde mederlegen. Nicht machen Knochen nicht Kot, nicht Urin, nicht Blutergusse infolge des Umherschwimmens das Wasser um ein

astam, varsam u. s. w. sınd Genit. partit vgl Vd. V, 2 Anm, pairspātti ist bereits in Anm. zu 3 behandelt.

30. Schöpfer, heiliger, bis wie weit in diesem stehenden Gewasser kommt jene Leichendamonin, die Nasuš mit Krankheitsstoff, Faulnis und Schmutz?

armaē in armaēšad Yasna 61, 8 "auf einer und derselben Stelle sitzend" und in armaē-sta "auf einer und derselben Stelle stehend", das den Gegensatz bildet von frātat-carat in 39 "vorwartsfliessend", ist locativ wie dūraē n dūraēdarss. armaē Rgvd. 1rmā "auf der Stelle, hier" (= atra) vgl Pischel: Ved Stud I 212 ff, und es verhalt sich wie arsma "Hand": Ved. īrma. armaēšta, Pehl. armēšt. — aztica, pivatica, ūhitica wird im Pehl (vgl. Vd. 5, 27 und 6, 36) ubersetzt durch ēnasīh (naštākīh, bezw. naštāh) u pašancišn (rīman) va ahūkīnišn (akūrīh). ēnasīh kommt von Alteran. \*avvi-nas her. "Mit Vernichtung, Besudelung und Unrat". ēnasīh wird in Vd 6, 43 erklart durch zard yekīmunēd "er wird hinfallig" (Ai. jīrna) azti — arm. L. W. azt "Krankheit".

31. Darauf erwiderte Ahuramazda: Sechs Schritte nach jeder der vier Richtungen; so lange ist das Wasser unrein und nicht geniessbar, bis jener Leichnam weggeschafft ist. Deshalb sollen sie

die Leichname aus dem Wasser herausschaffen und sie auf trockener Erde niederlegen.

- 32. Von diesem Wassel sollen sie ausgiessen die Hälfte, oder den dritten Teil, oder den vierten Teil, oder den funften Teil, je nachdem man es kann oder nicht kann. Nachher durch die Herausschaffung des Leichnams und schliesslich durch das Ausgiessen des Wassers wird dieses Wasser rein, und nach Belieben ist es trinkbar für Vieh und Menschen, ganz so wie vorher.
- 33. Schopfer, heiliger, bis wie weit in jenem quellenden Brunnenwasser setzt sich diese Leichendamonin mit Krankheitsstoff, Faulnis und Schmutz?

 $c\bar{u}t$  "Brunnen" = Pehl  $c\bar{u}h\bar{u}n$ , Np  $c\bar{u}h$  "Brunnen".

- 34. Darauf erwiderte Ahuramazda: So lange ist jenes Wasser unrein und ungeniessbar, bis dieser Leichnam herausgeschafft ist. Deshalb sollen sie die Leichname aus dem Wasser herausschaffen und sie auf trockener Erde niederlegen.
  - 35 = 32
- 36. Schopfer, heiliger, bis wie weit auf dem Schnee- und Hagelwasser kommt diese Leichendamonin mit Krankheitsstoff, Faulnis und Unrat.
  - $\bar{u}p\bar{o}$  yat snaežinty $\bar{u}$ ica srascinty $\bar{u}$ ica = Pehl . may $\bar{u}$   $\bar{\imath}$  sn $\bar{e}$ šan  $\bar{\imath}$  takarg "Schnee- und Hagelwasser".  $\sqrt{srasc}$  "giessen", vgl. Geldner, K. Ztschr. 27, 252. Die Dative snaežinty $\bar{u}$ i und srascinty $\bar{u}$ i stehen an Stelle des Genit. Letzteres kann der Pehlevi-Übers. entsprechend nur "Hagel" bedeuten, da im weiteren vom Auftauen die Rede ist.
- 37 Darauf erwiderte Ahuramazda: Drei Schritte nach jeder der vier Richtungen, so lange ist jenes Wasser unrein und ungennessbar, bis dieser Leichnam herausgeschafft ist; deshalb sollen sie die Leichname aus dem Wasser herausschaffen und auf trockener Erde niederlegen.
- 38. Nachher durch das Herausschaffen des Leichnams und schliesslich durch das Auftauen des Wassers wird jenes Wasser rein, nach Belieben ist es für Vieh und Menschen geniessbar ganz wie vorher.
  - āpō vītaxti wird im Pehlevi ubersetzt durch min mayā balā tajišnīh (aigh amat īta tā vitāxtun) "durch das Zerfliessen des Wassers (d. h. wenn es ist im Zerschmelzen)", Av. vītaxti "Schmelzen, Auftauen", vītacīna "auflosend", Pehl. vītāxtan, Np. gudāxten "schmelzen, auftauen", Pehl. vītājišn "das Schmelzen"
- 39. Schöpfer, heiliger, bis wie weit in einem fliessenden Gewasser kommt diese Leichendamonin mit Krankheitsstoff, Faulnis und Schmutz?
- 40. Hierauf erwiderte Ahuramazda: Drei Schritte stromabwarts, neun Schritte stromaufwarts, sechs Schritte auf wasserlosem Bereiche.
  - anaidım ist bereits in der Anmerkung von 1 erklart. Das Pehlevi übersetzt folgendermaassen: s $\bar{\imath}$  g $\bar{u}m$  nık $\bar{u}n$   $\bar{\imath}$  may $\bar{u}$  (av le $\bar{\imath}$ y $\bar{u}$ ) n $\bar{u}v$  g $\bar{u}m$  padērak  $\bar{\imath}$  may $\bar{u}$  ( $\bar{\imath}$  azar) šaš g $\bar{u}m$  min k $\bar{u}$ st  $\bar{\imath}$  bal $\bar{u}$  "Drei Schritte unterhalb

des Flusses (nach von zu), neun Schritte oberhalb des Flusses (nach hinten), sechs Schnitte in der Richtung nach der Hohe". Wenn das Pehlevi anaudim "auf wasserloser Flache" durch min kūst ī balā "in der Richtung nach der Hohe" umschreibt, so wird es dem Sinne nach richtig ubersetzt sein, was den talmudischen Reinheitsgesetzen analog ware, nach denen Leichenbestandteile auch in der Richtung nach der Hohe verumeinigend wirken

41. Hierauf durch das Herausschaffen des Leichnams und schliesslich dadurch, dass (das Wasser) zum dritten Mal beregnet ist, ist jenes Wasser iem und nach Belieben für Vieh und Mensch geniessbar, ganz so wie vorher.

Zu awwaranı ist der Genniv āpō zu erganzen, der in den ihm analogen Stellen vorhanden ist, vgl. 32 pasca nasāvō nizbərəði, pasca āpō parahizti und 38 pasca nasāvō nizbərəði, pasca āpō vītazti. — Der Inhalt von 26—41 ist nach Dīnkeid VIII 44, 29 Madam nasāk min mayā cīgān yāityāndan patmānak rīmanīh ī mayā ī pērāmun nasāk zakyāih azar min nasāk azas balā burdan u mā bēn hambabā "Wie ein Leichnam aus dem Wasser zu ziehen ist, und uber die Ausdehnung der Unreinheit des Wassers um den Leichnam herum, uber die nachher eintietende Reinheit infolge der Herausschaffung des Toten aus ihm, und was damit im Zusammenhang ist"

42. Schöpfer, heiliger, wann kann jener Haoma rein werden, der zu dem Leichnam eines toten Hundes oder Menschen hingebracht worden ist, o heiliger Ahuramazda?

tā haoma ist Nom. pl wie in Vd. 7, 23 und 8, 97 hat tā nara.

43. Darauf erwiderte Ahuramazda: Es kann rein werden, o heiliger Zarathustra. Nicht ist der Haoma, wenn er gepresst ist, Krankheitsstoff, nicht Verderben, nicht einmal, nachdem er zu Leichnamen hingebracht war, abgesehen von solchem, was ungepresst etwa vier Finger lang ist. Dieses sollen sie auf der Erde niederlegen in der Mitte des Hauses so lange bis ihm ein Jahr vergeht. Dann nach Verlauf eines Jahres ist es nach Belieben gemessbar für die frommen Menschen ganz so wie früher.

ava aēte ahuta heisst wortlich: "bis zu dem Nichtgepressten hin" = Pehl.  $bal\bar{a}$  zak  $\bar{\imath}$  ah $\bar{\imath}$ nēd "ausser solchem Ungepressten". aēte ist Acc pl masc, aētaēšām ist Gen partit. —  $h\bar{e}$  ist Dat. sg. trotzdem es sich auf den Plur. ahuta und aētaēšām bezieht wie in § 50. uždānəm  $h\bar{e}$  autāt und in § 51:  $h\bar{e}$  zəme pait

44. Schöpfer, heiliger, wohin sollen wir den Körper der verstorbenen Menschen bringen, wo sollen wir ihn, o Ahuramazda, niederlegen?

45. Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf den hochsten Örtern, o Spitama Zarathustra, wo ihn am meisten bemerken die Leichnam fressenden Hunde oder die Leichnam fressenden Vögel.

 $bargzista\bar{e}$ švaca parti gūtušva — Pehl.  $p\bar{u}n$  zak  $\bar{\imath}$  balēst gūs  $(p\bar{u}n$  sar  $\bar{\imath}$   $k\bar{v}f)$  "auf jenen hochsten Ortern (d. i. auf der Spitze der Berge)" Die Sitte, den Leichnam auszusetzen und den Theren zur Beute zu uberlassen, existiert auch bei ostafrikanischen Stammen, vgl. H. Schurtz: Urgesch, d Kultur S. 197.

46. Dann sollen diese Gläubigen jenen Toten befestigen an seinen eigenen Füssen und an seinen Haaren vermittels Eisen, Steine oder Lehmstucke; wo aber nicht, so wurden die Leichnam verzehrenden Hunde oder die Leichnam verzehrenden Vogel, wahrend sie Jene Gebeine dahinschleppen, zum Wasser oder zu den Gewachsen kommen.

hē "ihn" ist Acc sing. vgl die Anm zu 51 ayanhaēnəm u. s. w. sınd adverbielle Accusative, ebenso burəntəm. Das Pehlevi übersetzt diesen Paiagraphen folgendermassen slūšān mazdayasn zak rēst burā avā asrānd pūn zak ī nafšū raglū, pūn zak ī nafšū vars pūn ayūnīnīn ayav pūn sagīn, ayav pūn seng u pūn šūn agh bū kalbū ī karfyvūr ayav vū ī karfyvūr slūšān ast madam šl mayā u hūrvar pūn ban sin frūž yehamtūnēnānd "Diese Mazdayasner sollen jenen Toten an seinen eigenen Fussen, an seinen eigenen Haaren befestigen vermittels Eisen, vermittels Steinen oder vermittels Lehm (šūn: Np. šūūyī "Schmutz", šuvū "Klebestoff"), wo nicht, so wurden die Leichnam fressenden Hunde, oder die Leichnam fressenden Vogel jene Gebeine ans Wasser oder an die Gewachse beim Tragen heranbringen". aētauham astam ist Gen. part.

47. Schöpfer, heiliger, wenn sie ihn nicht besestigen sollten und dann jene Leichnam verzehrenden Hunde oder jene Leichnam verzehrenden Vögel, während sie solche Knochen dahinschleppen, ans Wasser und an die Gewachse kommen sollten, was ist dafür die Strafe?

frajasāt steht fur 3. pl.

48. Darauf erwiderte Ahuramazda: Einem solchen, dessen Korper verdammt ist, erteile man zweihundert Schläge mit dem Ochsenstachel, zweihundert mit dem Sraošocaiana.

49. Schopfer, heiliger, wohin sollen wir die Knochen verwester

Menschen tragen, wo sollen wir sie mederlegen?

azdəbiš Instr. pl. fur Acc. pl. ebenso in Vd 4, 50. 51, Yasna 54, 1, vgl. hierzu Anm. zu VII, 2. Das Pehlevi übersetzt folgendermassen: augh gabrāān ī rēstān ast barā yedrunēnd "wohin soll man die Knochen der verstorbenen Menschen bringen? Der Inhalt von 44—51 ist nach Dīnkerd VIII 44, 30 folgender: Madlam augh hanyetānd tan va ast ī vitardagān u mā bēn hambabā "Wo der Leichnam und dann die Knochen der Verwesten niedergelegt werden, und was damit im Zusammenhang steht".

50. Hierauf erwiderte Ahuramazda. Einen Behalter möge man fur sie dort machen hoher als der Hund ist, höher als der Fuchs ist, höher als der Wolf ist, einen Behalter, der von oben herab den Regen nicht einstromen lasst.

anaiwwarənt "nicht hineinregnen lassend", apō yat varryayāo ist Gen. part. Das Pehlevi ubersetzt uždāna durch astodān "Knochenbehalter" und anawavvarəntīm uparanaēmat u. s. w. durch anavarvārān min avartarnēmak min mayā ī vārān "der nicht beregnet wird von oben herab vom Regenwasser". Das in 49 vorhandene azdəbiš wird konstruiert als ob es Nom. sg. ware, denn das Pronomen, das sich in 51 und 52 auf azdəbiš bezieht, steht im Sg. hē adāt kərənaot und in 51 hē zəme paiti nidauðīta; ein ahnlicher Fall findet sich in 43

51. Wenn diese Glaubigen dazu nicht imstande sind, so sollen sie es, sei es unter einem Steinhaufen, sei es in einer Mortelschicht, sei es in Fellhüllen niederlegen, wenn diese Glaubigen dazu nicht imstande sind, so moge man sie in ihrer eigenen Decke und mit

ihrem eigenen Kissen auf der Erde niederlegen, als solche, die von dem Sternenhimmel bedeckt und von der Sonne beschienen werden.

 $t\bar{u}tuc$  ist intensive Bildung von  $\sqrt{tvac}$ : Ved. tvac "Fell, Haut",  $\bar{u}tuc$  "Umhullen", Pehl.  $t\bar{u}k$  Vd 7, 10 "Decke". Das Pehlevi übersetzt es durch  $t\bar{u}\chi\bar{s}m\bar{t}tar$ , dessen erster Bestandteil Np.  $t\bar{u}\bar{s}ak$  "Decke" ist, der zweite Bestandteil - $\bar{m}tar$  ist eine Weiterbildung wie  $p\bar{e}d\bar{u}k\bar{m}tar$ :  $p\bar{e}d\bar{u}k$ .  $r\bar{u}oc\bar{u}ocaucucucarana$  und hwaradarasya sind Accusative, wobei asta zu erganzen ist.  $h\bar{e}$  ist Acc. sg. wie in 7, 52 und 8, 74.

### 3. Vendidad VII.

1. Es fragte Zarathustra den Ahuramazda, himmlischer, segenspendender, Schöpfer der mit Körpern begabten Wesen, heiliger, wann stürzt zu jenen gestorbenen Menschen jene Leichendamonin Nasuš herbei?

 $t\bar{a}$  nara ist Acc. pl., wie  $t\bar{u}$  haoma in 6,42,  $t\bar{u}$  aësma in 7,28,  $t\bar{a}$  yava 7,32; dagegen ist  $t\bar{a}$  nara in 7,32 Nom. pl

2. Darauf erwiderte Ahuramazda; Sobald nach dem Dahmscheiden, o Spitama Zarathustra, das Lebensbewusstsein zu entschwinden pflegt, stürzt jene Leichendamonin, die Nasuš, aus der nordlichen Richtung herbei, in Fliegengestalt, auf arglistige Weise, mit dem vorgebeugten Knie und dem eingezogenen Hintern einer endlos schmarotzenden, gleichsam infolge des unreinen Gewürms.

ıšarə pusca "sobald" = Pehl üıgh tēj azar "sobald nach" oroyant "nichtswurdig, arg", Pehl urgund, Np. urgend "gierig", argiden "unbesonnen handeln, zornig werden" Anord argr, Ags. earh, Ahd. arg "nichtswurdig, feig", Nhd arg, Idg. orgh, maysi-kəhrpa ist ein Tatpurusa-Compositum "die Fliegengestalt". Das Pehlevi übersetzt folgendermaassen. pūn mazš kerp ī argand frūj jūnūk ī avāz kūn ī akanūrak dalīm (aigh dalīm il dalīm padvast yekūmunēd) cigun zak bazakāyīntum (so lautet das Wort in der entsprechenden Parallelstelle Ard-Vīraf 17, 2, wahrend es hier verschieben ist) grafstar i rimantum "In der Gestalt einer Fliege arglistig, mit vorgebeugten Knien, mit eingezogenem Hintern, mit unermesslichen Hautflecken (d. h. Fleck reiht sich an Fleck) wie jenes sehr sundhafte Gewurm, das sehr unreine". Pehl. dalim = Np dulum "Hautflecken", arm. tilm "Schmutz", idg. dlīmo. Bei akaranəm driwyāo folgte ich Prof. Geldner, der driwydo als Gen. von driwi "bettelnd" fasst, und die Stelle folgendermaassen ubersetzt: "einer endlos bettelnden, wie das sehr unreine Gewurm", indem der Instr grafstrāis an Stelle des Nom stehen solle, wie in Vd. VI, 49 azdəbiš. Av. drivi: driyu "arm", vgl. Np. dirēj "Leid, Kummer, Beschwerden" aus 'drighya', vgl. Av druvika Vd 1,8 und driwis N. pr. eines Daeva. Pehl. dargoš, Np daryoš "bettelnd" aus "drigwi.

3. Schopfer, heiliger, wenn es solche sind, die von einem Hunde getötet, von einem Wolf getötet, von einem Zauberer getötet, durch Nachstellungen getötet, durch eine Schlinge getötet, von Menschen getötet, durch Erwürgung getötet sind, nach wie langer Zeit sturzt jene Leichendamonin, die Nasuš, herbei?

 $z\bar{u}r\bar{o}$  = Pehl.  $z\bar{u}r$  "Verrat",  $qz\bar{o}j\bar{u}ta$  = Pehl.  $tang\bar{t}h$  maxtund  $p\bar{u}n$   $\bar{u}v\bar{e}zak$  "durch Verengung getotet beim Erhangen"; vgl Gr  $\check{a}\gamma\chi\omega$  "schnuren, würgen",  $\dot{a}\gamma\chi\dot{o}v\eta$  "Erhangen"; ebenso bedeutet Hebr.  $\chi enek$  (PIR) "Einengung, Erwürgung".

- 4 Darauf erwiderte Ahuramazda: Nach dem darauffolgenden Tagesabschintt sturzt jene Leichendamonin, die Nasu's, herbei
- 5—8 = Vd. 5, 27—30, das bereits oben erklart ist. Dei Schluss von 8 ist: Wenn sie bis zu dem funften herangekommen ist, so steckt sie noch den vierten mittelbai an. Dann sitzen sie auf dem Teppiche und Kissen eines solchen Ruhelagers, womit sie sich bedecken.

yezr bis partiraēdruayeiti ist aus 5,30 und der letzte Satz aus 5,30 Das Kissen und der Teppich, wovon in 5 (= V,27) die Rede ist, dienen nun diesen Verunreimigten zum Lager und im weiteren wird nun gefragt ob das ganze Kissen und die ganze Decke unrein ist

9 Schöpfer, heiliger, bis wie weit auf der Decke und auf dem Kissen hier gelangt diese Leichendamonin Nasus mit Krankheitsstoff Faulnis und Schmutz?

aëte ist Acc neutr. pl. und bezieht sich auf stairišca barəzıšca, ebenso wie im folgenden Paragr upəma aēte sich auf dieses beides bezieht

10. Darauf erwiderte Ahuramazda: Bis auf diese Oberseiten des Polsteis und dieses Kissens, bis in die Innenseite der Decke gelangt die Leichendämonin Nasus mit Krankheitsstoff, Fäulnis und Schmutz.

Nach ᾱte, das sich, wie im vorheigehenden Paragraphen auf "Decke und Kissen" bezieht, ist an dieser Stelle barozišca zu erganzen, dass es ursprunglich auch hier dastand, beweist das an stairiš angefugte ca upoma ᾱte u. s. w. heisst eigentlich "bis auf dieses ausserste Polster und Kissenvgl. Lat. medio in foro "auf der Mitte des Forums"; und Gr. ἐπ' ἐσηάτην τὴν μεφαλήν Pl Tim 75 "an den aussersten Teil des Kopfes".

- 11. Schopfer, heiliger, wie konnen diese Kleider gereinigt werden, o heiliger Ahuramazda, die mit dem Leichnam eines toten Hundes oder Menschen in Berührung gebracht worden sind?
- 12. Darauf erwiderte Ahuramazda: Sie konnen rein werden, o heiliger Zarathustra, auf folgende Weise: Wenn es Samenflecken sein sollten, oder Feuchtigkeit, oder Kot, oder Speichel, dann sollen jene Glaubigen diese Kleider zerschneiden und sie vergraben.

Das Pehlevi ubersetzt folgendermassen: hat ēta aighaš madam sagītund yekūmunēd šusar ayavaš madam nambēd yekūmunēd (min yūn) ayavaš rēd yekūmunēd, ayavaš madam vamēd yekūmunēd "Wenn folgendes sein sollte: ist Samen darauf geflossen, oder ist es befeuchtet (vom Blut), oder ist es bekotet, oder ist es bespuckt worden".

- 13. Wenn aber nicht Samenflecken, oder Feuchtigkeit, oder Kot, oder Speichel sein sollten, dann sollen jene Glaubigen die Kleider mit Kuhurin waschen.
- 14. Wenn es em Lederstoff sein sollte, so sollen sie es drei Mal mit Kuhurin waschen, drei Mal sollen sie es in Erde eingraben, drei Mal in Wasser waschen, drei Monate lang sollen sie es ausluften am Fenster des Hauses.
- 15. Wenn es aber ein gewebter Stoff sein sollte, so sollen sie es sechs Mal mit Kuhurin waschen, sechs Mal in Erde eingraben,

sechs Mal in Wasser waschen, sechs Monate lang sollen sie es ausliften am Fenster des Hauses

Der Inhalt von 1—15 ist nach Dinkerd VIII 44, 31 Madam pūn cand davarīdam ī nasuš drūj madam anšūtū u kalbū ī pūn barēn va anū manū pīš min barēn pūn axūlhū ī stī vatard yehevunēd anū ī aigh vastarg ī akūr zak ī ghal šūyišn katūr cīgūn šūyišn "Wann die Druj Nasuš herbeielt zu dem Menschen und dem Hunde, der durch Zufall, oder welcher vor der Zeit ohne Zufall durch die Bosheit der Geschopfe gestorben sein sollte, und über das auf solche Weise unbrauchbar gewordene Kleid, und über dasjenige, was zum Waschen ist, was gereinigt werden kann und auf welche Weise".

16 Der Strom mit Namen Ardvī, o Spitama Zarathustra, macht dieses mein Wasser rein, und den Samen der Manner und den Mutterleib der Frauen und die Milch der Frauen

 $h \overline{a} \ m \overline{o} \ \overline{u} p \overline{o}$  bezieht sich auf das zum Reinigen der Kleider benutzte Wasser, das hierdurch unrein wurde.

17-22 = Vd 5, 57-62, das bereits oben erklart 1st.

23 Schöpfer, heiliger, wie können solche Männer rein werden, o heiliger Ahuramazda, die den Körper eines toten Hundes oder toten Menschen verzehren würden?

franuharāt ist 3 sg fur 3. pl

24 Darauf erwiderte Ahuramazda: Sie konnen nicht rein werden, o heiliger Zarathustra, es sind Manner, die ihre Behausung vernichtet und ihr Herz vernichtet haben. Diese Menschen entfernen ihre Leuchtkraft aus dem Auge; auf ihre Nagel eilt jene Leichendamonin, die Nasuš, hinzu, und sie bleiben nachher unrein auf immer und ewig.

Die Verstorbenen wurden bei vielen Naturvolkern verzehrt, um ihren Geist in sich aufzunehmen, oder ihren Geist zu vernichten, vgl Anm zu 27. Man verzehrte deshalb besonders diejenigen Teile, die vorzuglich als Sitz der Seele galten, und so erklart es sich wie noch heutzutage bei manchen Stammen das Verzehren der Toten gerade in der Weise geordnet ist, dass die nachsten Verwandten das erste Anrecht an den Leichenstucken haben Ahnliches berichtet Herodot (I, 216) von den Massageten und in III, 99 von einzelnen Volkern im ostlichen Indien und in IV, 106 von den skytischen Androphagen. R. Stenmetz hat neuerdings die ausserordentliche Verbreitung des Verzehrens der eigenen Toten unter den Naturvolkern nachgewiesen, und halt es für eine ursprungliche, der ganzen Menschheit eigne Sitte.

25. Schöpfer, heiliger, wie können jene Manner rein werden, o heiliger Ahuramazda, die einen mit Unrat bedeckten Leichnam zum Wasser oder zum Feuer der Entweihung halber heranbringen.

Die Pehlevi-Ubeisetzung fasst ayoždya als Acc. zak ī ayōšdāsarīh "diese Unreinheit", und bezieht es so auf nasuš, was falsch ist. Der Inhalt von 24—25 ist nach Dīnkerd VIII 44, 32. Madam girān rīmanīh u girān rimāsh nasāli yaldan, ra il utāš mayā pūn vināskārīh dubrūndan "Über die grosse Verunreingung und die grosse Sunde, einen Leichnam zu verzehren und uber den, der ihn zum Feuer und zum Wasser aus Boswilligkeit hintragt". ayaoždya kann man nicht ubersetzen "ohne ihn gereinigt zu haben", indem man es als Absolutiv fasst; denn selbst wenn der Leichnam vom Unrat befreit wird, bleibt er ja dennoch stets unrein, bis er endlich zu Staub geworden

ist, vgl. VII, 45—50. Es ist vielmehr Instr. an Stelle eines Infinitivs wie paitiricaya

26. Darauf erwiderte Ahuramazda: Sie können nicht rein weiden, heiliger Zarathustra, diese, welche die Leichname zerstückeln, die damonischen, sind am meisten förderlich dem Hunde und der Heuschrecke; diese welche die Leichname zerstückeln, die damonischen. sind am meisten förderlich dei futteilosen Weide

aogazdastəm wird im Pehlevi ubersetzt durch avyūrdāthišntar "grossen Beistand gewahrend", und nasukərəta durch nasūk-karīn "Leichen zerschneidend" und wird erklart durch die Glosse leagar tā manā nasūk pān vināskarīh jald yekūmunēd "nachher wird dieses, namlich der Leichnam, aus Boswilligkeit gegessen".

27. Diese, welche die Leichen zerstuckeln, die damonischen, sind am meisten förderlich dem Winter, der von den Damonen geschaffen ist, der die Rinder tötet, der hochliegenden Schnee hat, der zerstampft, der Schaden anrichtet, der reich an Übeln ist, der Böses hervorbringt. Auf ihre Nagel springt jene Leichendamonin, die Nasus, hinzu, nachher sind sie unrein auf immer und ewig.

upasrvato wird im Pehlevi übeisetzt durch höstabkar "Todesqualen bereitend" und glossiert durch argh nadīhan unākīh azas "manche Leiden sind von ihm"  $srvat\bar{o}$ , Gr.  $\varkappa \varrho o(f)\alpha i\nu \omega$  "zerstampfen, schlagen", Idg.  $\sqrt{k_1} \imath u$ . es ist mit upa zusammengesetzt wie Gr. πτείνω neben ἀποπτείνω, Ai. upahan, upa-his "verletzen, beeintrachtigen". Zu ayavatō vgl. Vd II, 22 · ayəm zimo. grūtahē wird im Pehlevi erklart durch aigh rēš 8bdūnd "d h sie machen Verletzung". Die Leichenzerstuckelung war in den altesten Zeiten bei den meisten Volkern Sitte. Herodot IV, 26 berichtet solches von dem Volksstamm der Issedonen. So zerlegten die Agypter die Leiche in mehr oder weniger zahlreiche Teile und hielten besonders die Enthauptung des Toten fur wichtig. Die Stucke setzte man innerhalb des Fruchtlandes bei. Nach einiger Zeit, wenn die Fleischteile verwest waren, grub man sie wieder aus, sammelte die Knochen und beerdigte diese im Wustensande Diese Zerstuckelung wurde deshalb vorgenommen, um dem Toten die Ruckkehr in das Diesseits zu erschweren. Denn nach der Anschauung der meisten Volker waren die Verstorbenen bosartige Wesen, die neiderfullt die Hinterbliebenen zu qualen und zu beunruhigen trachteten. Man zerschnitt daher die Leichen, um ihnen das Umgehen auf Erden zu verwehren. Gegen diese Unsitte scheint sich hier der Vendidad zu wenden.

- 28. Schöpfer, heiliger, wie kann jenes Brennholz rein werden, o heiliger Ahuramazda, das zum Leichnam eines toten Hundes oder Menschen hingebracht worden ist?
- 29. Darauf erwiderte Ahuramazda: Es kann gereinigt werden, o heiliger Zarathustra, auf folgende Weise· Wenn jener Leichnam noch nicht benagt ist von einem Leichnam verzehrenden Hunde oder von einem Leichnam verzehrenden Vogel, so sollen sie von der Lange eines Vītasti, wenn das Brennholz trocken ist, von der Lange eines Frāratni, wenn es feucht ist, auf dieser Erde niederlegen, nach jeder der vier Richtungen, dann möge man einmal Wasser darauf giessen, dann soll es rein sein.

anviynizta wird vom Pehlevi übersetzt: madam mazıtunt "benagt".  $s\bar{u}n\bar{o}$  v $\bar{u}$  kərəfšzvar $\bar{o}$  vay $\bar{v}$  v $\bar{u}$  kərəfšzvar $\bar{o}$  ist eine stehende Formel und wird

in Vd. 6, 45. 46 fur den Nom. pl. gebraucht, hier dagegen und in 7, 30. 33. 34 1st es dei Gen., der an Stelle des Instr steht —  $\bar{a}p\bar{v}$  ist Gen. partit. — Zu dem Gen. absol. yat huškanam und yat naptanam ist aēsmanam zu erganzen, das in 31 auch vorhanden ist

30. Wenn aber der Leichnam benagt ist von einem Leichnam verzehrenden Hunde oder von einem Leichnam verzehrenden Vogel, so sollen sie es von der Lange eines Frära $\vartheta$ ni, wenn es trocken ist, von der Lange eines Frabäzu, wenn es feucht ist, auf dieser Erde niederlegen nach jeder der vier Richtungen hin, einmal möge man Wasser darauf giessen, dann soll es rein sein

31. Soviel sollen sie, wenn das Holz trocken ist, soviel, wenn es feucht ist, soviel, wenn es hart ist, soviel, wenn es weich ist, auf dieser Erde niederlegen nach jeder der vier Richtungen hin, ein Mal sollen sie Wasser darauf giessen, dann soll es rein sein.

32. Schöpfer, heiliger, wie kann jenes Getreide und das Futter rein werden, heiliger Ahuramazda, die mit dem Leichnam eines verstorbenen Hundes oder eines Menschen in Beruhrung gebracht sind

33. Darauf erwiderte Ahuramazda. Sie können rein werden, heiliger Zarathustra, auf folgende Weise: Wenn jener Leichnam nicht benagt ist von einem Leichnam fressenden Hunde oder von einem Leichnam fressenden Vogel, so sollen sie von der Lange eines Frārāðni, wenn das Holz trocken ist, von der Lange eines Frabāzu, wenn es nass ist, auf dieser Erde niederlegen nach jeder der vier Richtungen hin, ein Mal soll man Wasser darauf giessen, dann soll es rein sein.

34. Wenn aber der Leichnam benagt ist von einem Leichnam fressenden Hunde oder von einem Leichnam fressenden Vogel, dann sollen sie von der Lange eines Frabāzu, wenn das Getreide trocken ist, von der Lange eines Vibāzu, wenn es feucht ist, auf dieser Erde niederlegen nach jeder der vier Richtungen hin, einmal moge man Wasser darauf giessen, dann soll es rein sein

Zu yat huškanam und yat naptanam ist yavanam zu erganzen, das in 35 auch steht.

35. Soviel sollen sie, wenn das Getreide trocken ist, soviel, wenn es feucht ist, soviel, wenn es angebaut ist, soviel, wenn es nicht angebaut ist, soviel, wenn es geschnitten ist, soviel, wenn es nicht geschnitten ist, soviel, wenn es abgedroschen ist, soviel, wenn es nicht abgedroschen ist, soviel, wenn es nicht abgedroschen ist, soviel, wenn es nicht enthulst ist, soviel, wenn es gemalen ist, soviel, wenn es nicht gemalen ist, soviel, wenn das Getreide geknetet ist, sollen sie auf dieser Erde niederlegen nach jeder der vier Richtungen hin, einmal moge man Wasser darauf giessen, dann soll es rein sein.

xvastanam, das im Pehlevi ausgelassen ist, kann schon dem Zusammenhang nach nicht "gekocht" heissen, sondern es erfoldert den Begriff "gedroschen" und ist Part. pass. von xvanhayērti Yašt 14, 62 "zerschlagen". Pehl, Np. xvast "ausgetretener Pfad", Np. xvasteh "herausgerissen, zerwihlt". Über die Begriffsentwickelung vgl. Engl. beaten "zerschlagen, ausgetreten (vom Pfad), abgedroschen". buta wird durch Pehl. baxt übersetzt =

Np beyteh "dasjenige. dem die Haut abgezogen ist". bata ist Part. und gehort zu Arm. banam, Aor baci "offinen. aufspalten, enthullen". banak "freier Platz", Mhd. bune "freier Platz, Bahn", Got. bunja "Wunde". Idgm.  $1\sqrt[3]{bhan}$ , bezw  $\sqrt[3]{bha}$ .

36. Schopfer, heiliger. Wenn diese Glaubigen sich der Heilkunde befleissigen wollen, wer sollen die ersten sein, sollen sie mit den Glaubigen oder mit den Unglaubigen Versuche anstellen?

 $\bar{a}may\bar{a}ont\bar{e}$  wird im Pehlevi ubersetzt durch:  $p\bar{v}n$  katar  $\bar{a}zmayršn$  "mit wem ist zuerst das Experimentieren".

37. Darauf erwiderte Ahuramazda: Sie sollen an den Ungläubigen fruher Versuche anstellen als an den Glaubigen. Wenn man zuerst einen Unglaubigen schneidet und er darunter stirbt, wenn er zum zweiten Mal einen Unglaubigen schneidet und er darunter stirbt, wenn er zum dritten Mal einen Unglaubigen schneidet und er darunter stirbt, so bleibt er unerprobt auf immer und ewig.

 $daar{e}vayasnar{o}$  ist Nom. fur Acc wie in 39,  $ar{a}mato$  "erprobt", Ap.  $ar{a}mar{a}ta$  "erprobt".

38. Nicht soll man nachher an den Glaubigen Heilversuche anstellen, nicht soll man schneiden die Glaubigen, nicht soll man sie durch einen Schnitt verwunden; wenn man nachher an den Glaubigen Heilversuche anstellen sollte, wenn man die Glaubigen schneiden sollte, und wenn man sie durch einen Schnitt verwunden sollte, so büsse er die Wunde des verwundeten Mannes mit der Strafe des Baodovarsta

kərətu "Schnitt", ebenso 40, wind im Pehlevi ubersetzt durch  $p\bar{u}n$  karīnišn "beim Schneiden".

39. Wenn er zuerst einen Unglaubigen schneiden sollte. und dieser davon kommt, wenn er zum zweiten Mal einen Unglaubigen schneiden sollte, und er davon kommt, wenn er zum dritten Mal einen Unglaubigen schneiden sollte und er davon kommt, so ist jener approbiert fur immer und ewig

40. Nach Belieben darf man dann an den Glaubigen Heilversuche anstellen, nach Belieben darf man die Glaubigen schneiden,

nach Belieben darf man durch einen Schnitt heilen.

41. Einen Priester heile man für einen frommen Segensspruch, den Herrn eines Hauses heile man fur eine minderwertige Kuh als Preis, den Herrn einer Ansiedelung heile man für ein mittelmässiges Zugtier als Preis, den Herrn eines Stammes heile man für ein vorzügliches Zugtier als Preis, den Herrn eines Gaues heile man für einen vierspannigen Wagen als Preis.

42. Wenn er zuerst die Frau eines Hausherrn heilen sollte, so ist eine Eselin sein Lohn, wenn er die Gattin eines Klanherrn heilen sollte, so ist eine Kuh sein Lohn, wenn er die Gattin eines Stammfürsten heilen sollte, so ist eine Stute sein Lohn, wenn er die Gattin eines Gaufürsten heilen sollte, so ist ein weibliches

Kamel sem Lohn.

43 Den erbberechtigten Sohn eines Stammfursten heile er fur ein vorzugliches Zugtier als Preis, ein vorzugliches Zugtieh heile er fur ein mittleres Zugtier als Preis, ein mittelmässiges Zugtier heile er fur ein minderwertiges Zugvieh als Preis, ein minderwertiges Zugtier heile er für ein Stuck Kleinvieh als Lohn, ein Stück Kleinvieh heile er für eine Portion Fleisch als Lohn.

Es gab nach dei griechischen Überhefeiung in Peisien zwei Stande einen hoheren, die ὁμότιμοι und einen niederen die δημότιμοι, vgl. Xenoph. Cyr. I, 5, 5; II, 1, 3 und II, 3, 5 7. Die Sohne des ersteren, d. 1. der Vornehmen, werden von Xenophon und Thukydides (V, 77, 1)  $\pi \alpha \tilde{\imath} \delta \tilde{\imath} s g$  genannt, was das avestische  $\imath \tilde{\imath} s \tilde{\imath} pu \delta r m$  ist, das im Pehlevi übersetzt wird durch  $\imath \tilde{\imath} s p  

44. Wenn viele Arzte zusammenkommen, o Spitama Zarathustra, solche, die durch Schneiden heilen, und solche, die durch Krauter heilen, und solche, die durch das heilige Wort heilen, so möge man dort zu jenem hingehen, der vermittels des heiligen Wortes heilt denn derjenige ist der grösste Heilkunstler unter den Arzten, der vermittels des heiligen Wortes heilt, welcher zum Segen des frommen Mannes zu heilen pflegt

mandrom spontom ist adverbialer Accusativ zu baēšazom und gleich darauf zu baēšazyō, andere solche Beispiele siehe in der Anm zu VI. 3. urudwaro "Wachstum, Gedeihen, Segen" — Pehl huruswar und wird

glossiert aigh aprūn Ebdunēd d h "er wendet Oprum an".

45. Schopfer, heiliger: Nach wie langer Zeit werden die Menschen bei ihrer Verwesung, nachdem man dahingeschieden, auf der Erde niedergelegt ist, zur Erde, sie, die vom Sternenhimmel bedeckt und von der Sonne beschienen sind.

sair ist Loc. und kommt von sair her und zwar ist es nicht mit sai "Herrschaft" (Ai. 60ras) zu identifizieren. Die Stellen, wo sar "Herrschaft" vorkommt, finden sich in Jacksons Gramm. S. 96 Unser sar dagegen kommt von Ai & Tryate "zerfallen" her, vgl. & Trna "zerfallen, vonwest". sar hat die Bedeutungen "zerfallen, Sbst: das Zerfallen, die Verwesung", vgl Vd. 15, 17 und 20: yēzi frajasāt antarə sairi varəzāne "wenn sie in einem zerfallenen Gehoft mederkommen sollte". Der Gegensatz von sarri vargzäne ist nmänem uzdasta in Vd. 15, 21 sar als Substantiv in der Bedeutung "Verwesung" findet sich in Vd. 3, 8, 12; Vd 7, 45-49; von derselben Wurzel sar ist abgeleitet sairi Vd. 8, 85 "Abfalle" und sairya Vd. 8, 8 "das Abgebrockelte, Schutt". Ferner entspricht einem Eran. visarna das Aram. אטרעא (ušarna) "Zerfall" (vgl. Verfasser. Arisches im A T. S. 79), Idg. "V ker, Lat. caries "Zerfallen, Morschwerden", Air. arachrinim "Zerfalle", Gr. μεραίξω "Zerstore", Nsl. serja, ειτρα "stercus", Russ sors "Schmutz" Das Pehlevi hat das sar nicht mehr verstanden, und ubersetzt es falschlich durch šakabānund "sie liegen". Mit Ausnahme dieses Wortes ubersetzt das Pehlevi folgendermaassen. Cand drünük zemün ansutü i rist pūn zamīk bara yehabund yekūmunēd, röšanīh madam labušyā (var) zuršēd nigīrīšn zamīk yehevund [zakya] "Nach wie langer Zeit werden die Menschen, die tot auf der Erde gelegt sind - die Sterne zur Decke von der Sonne beschienen, zur Erde [rein]"?

- 46. Darauf erwiderte Ahuramazda: Nach Verlauf eines Jahres, o heiliger Zarathustra, werden die Menschen bei ihrer Verwesung, nachdem man, dahingeschieden, auf der Erde medergelegt ist, zur Erde, sie, die vom Sternenhimmel bedeckt und von der Sonne beschienen sind.
- 47. Schöpfer, heiliger, nach wie langer Zeit werden die Menschen bei ihrer Verwesung, nachdem man, dahingeschieden, in der Erde eingegraben ist, dem Erdboden gleich?

 $\hbar a\iota atzəm\bar{o}$  "der Erde gleich", vgl Aı.  $samab\bar{h}\bar{u}m\iota$  "dem Erdboden gleich" (Kāśikā 2, 1, 17).

48. Darauf erwidert Ahuramazda: Nach funfzig Jahren, o heiliger Zarathustra, werden die Menschen bei ihrer Verwesung, nachdem man, gestorben, in der Erde eingegraben ist, dem Erdboden gleich.

In der Pehleviglosse zu diesem Paragraphen heisst es amat  $b\bar{c}n$  tapang  $\bar{\imath}$  rangin hanzetund pün gērāk leālā yehūītyunēd afaš azar panjāk šanat  $\bar{\imath}l$  avāyād  $\bar{\imath}d$  zursēd nigīrišn barā  $\bar{\imath}b$ dundan "Nachdem er in eine farbige Lade gelegt ist, soll man ihn auf den Platz (d. i. Dakhma) wegtragen, und nachher muss man diesen funfzig Jahre dem Sonnenlicht aussetzen".

49. Schöpfer, heiliger, nach wie langer Zeit werden die Menschen bei ihrer Verwesung, nachdem man, dahingeschieden, auf dem Dakhma

niedergelegt ist, dem Erdboden gleich?

50. Darauf entgegnete Ahuramazda: Nicht fruher, o Spitama Zarathustra, als bis dieser als Staub sich vermengt hat; du sollst, o Spitama Zarathustra, einen jeden von der bekorperten Welt dazu antreiben, an dem Ort der Dazmas umzugraben.

Man soll dott deshalb umgraben, damit der Staub sich mit der Erde vermenge. Nach der Pehlevi-Glosse wird ein solcher Leichnam nach funfzig Jahren zu Staub. panjāh šenat min axar pēdāl. Elā afrā barā būd "funfzig Jahre nach der Aussetzung wird er zu Staub" vīkantēe ist Infinitiv

51. Wer mir nur ein so grosses Stück von den Daxmas umgrabt, wie gross gerade sein Körper ist, so gilt es als Reue hinsichtlich seines Denkens, als Reue hinsichtlich seines Redens, als Reue hinsichtlich seines Handeln. Es ist sein Denken gesuhnt, sein Reden gesühnt, sein Handeln gesuhnt.

patitom wird vom Pehlevi richtig als Substantiv aufgefasst, und dei davon abhangige adverbiale Accusativ wird mit der Praposition av, hinsichtlich" verbunden, nzvarstom wird dagegen durch das Partic. El varjed wiedergegeben

52. Denn nicht werden wegen dieses Mannes die beiden Geister kampfend dastehen seines Weitergehens halber zum Paradies. Es pflegen ihn zu preisen, o Zarathustra, die Sterne, der Mond und die Sonne, und ich, der Schöpfer, Ahuramazda, preise ihn: "Heil dur, o Mann, der du aus der verganglichen Welt zur unverganglichen Welt hinaufgelangt bist".

avastāonhat ist 3. sg fur 3. dual;  $str\bar{s}\bar{s}ca$   $m\bar{a}onhamca$  sind Acc fur Nomin.  $r\bar{s}na$ : Ved. rana "Freude, Kampf" = Pehl.  $p\bar{u}n$   $patk\bar{u}r$  "im Streit".  $u\bar{s}ta$   $i\bar{t}a$   $t\bar{c}$  u. s. w wird übersetzt durch:  $n\bar{c}vak$   $\bar{c}d\bar{u}n$  lak  $gabr\bar{a}$   $man\bar{u}$ 

mın zak ī sējōmend āhvān ī padīyarah madam av zak ī asējōmend ahvān ī apadīyarak fravad havīh "Heil dir deshalb, o Mann, der du aus dieser verganglichen Welt, der leidvollen, in diese unvergangliche, leidlose, Welt gelangt bist".

53. Schöpfer, heiliger, wo halt sich der Damon auf, wo der Anbeter der Damonen, wo ist der Sammelplatz der Damonen, wo ist die Zusammenrottung der Dämonen, wo kommen die Damonen zusammen mit den Hunderttötern zur Ermordung von funfzig, mit den Tausendtötern zur Ermordung von hundert, mit den Zehntausendtotern zur Ermordung von tausend, mit den Hunderttausendtotern

zur Ermordung von zehntausend.

54. Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf diesen Leichenplätzen, o Spitama Zarathustra, welche auf dieser Erde hoch aufgemauert sind, wo die toten Menschen hingelegt werden, dort ist der Damon, dort ist der Anbeter der Damonen, dort ist der Sammelplatz der Damonen, dort ist die Zusammenrottung der Damonen, dort kommen die Damonen zusammen mit den Hunderttötern zur Ermordung von fünfzig, mit den Tausendtötern zur Ermordung von hundert, mit den Zehntausendtötern zur Ermordung von tausend, mit den Hunderttausendtötern zur Ermordung von zehntausend.

55 Es fressen, o Spitama Zarathustra, jene Damonen auf den Leichenstatten und entleeren sich dort, gleichsam als ob sie in dieser mit Körpern begabten Welt, o ihr Menschen, sich gekochte Speisen zubereitet hatten und gekochtes Fleisch verzehrt hatten; sie larmen,

o ihr Menschen, sie fressen und sind gut gelaunt.

apāca vaēpənti wird im Pehlevi ubersetzt durch.  $bar\bar{a}$  vāmēnd "sie geben es von sich".  $\chi^varat$ t ist 3. sg. fur 3. pl.  $n\bar{a}uth$  — Ai  $n\bar{a}uth$ , navate "singen, schreien" und zwar 3. sg. für 3. pl. Np  $nav\bar{a}uth$  "schreien, seufzen", nav "jammern, seufzen" —  $h\bar{a}$  "so, dann", ebenso in Visp. 12, 1. framanyete 3. sg. für 3. pl. "gut gelaunt sein", vgl framananh Ai. pramanas "gut gelaunt".

56. Denn dieses ist die Freude der Damonen, solange bis endlich dort ihr Gestank haften bleibt.

57. Auf dieser Leichenstatte kommen zusammen Krankheitsstoff, Kratze, Fieber, Eiter, kaltes Fieber, Unbehagen, und zwar ist es das alte Haar.

Das Pehlevi leitet sūrustiš und agūstiš richtig von sūra-sti, agū-sti ab, indem es ubersetzt serd astišnīh "Zustand der Kalte" und sarītar astišnīh "Unbehagen". naēza "Eiter" Ai snēha "klebrige Flussigkeit". pūurušū "grau"· Pehl. pīr "alt". Ai palita "altersgrau", palasti (Rgv. Sāv. 3, 55, 16). Gr. πόλιος Betreffs des Suff. uša vgl Ai kaluša, taruša Dass gerade die Haare hier erwahnt werden, kommt daher, weil ein einziges Haar von einem Toten dieselbe verunreinigende Wirkung ausubt, wie ein ganzer Leichnam, vgl. Vend. 7, 10 Glosse: amataš muī tālī madam yeleīmunēd, ār judar lū-īd u tanak ī ažīr u ēvak ī azvar rīman "wenn auf ihm nur ein Haar liegt, so ist er nicht ausgenommen, sondern sein Korper ist unten und oben gleichmassig unrein". Das Pehlevi ubersetzt hier zakīc ī pīr ēta vars "und zwar ist es das alte Haar".

58 Auf diesen Leichenstätten versammeln sich die grossten Mörder nach Sonnenuntergang.

59 Diese, die von geringer Einsicht sind, begehren keine grossere Erkenntnis. Ein Drittel jener Krankheitsstoffe übertragen vermittels eines Zaubers die weiblichen Dämonen (Jainis) auf ihre Lippen, auf ihre Hande und drittens auf die Haare

masyögruðwa ist, wie das Pehlevi nichtig auffasst, ein Substantiv. dronjatti "beten, zaubern, anwunschen, vermittels eines Zaubeis übeitragen". vgl Ai. havate "anrufen, beten": Av. zu "beten, fluchen", Lit. zawete "besprechen"; Lett sawēt "zaubern, hexen"; Ai samsa "Segensspruch, Veiwunschung". Das Pehlevi ubersetzt folgendermaassen: lūšūn manū kūdak grad-ömend mas graduš lā madam beihund srīšntak elāšan āinasīh jih dranjēnēd (aigh pūn sī ēvak Elūšān rāi vēš yehevunād Ed yazdān yātūkīh pūn sritak vēš lā tavān kardan) pūn rān u madam yadā "Diese, welche mit geringem Verstand versehen sind, streben nicht nach grosser Einsicht, ein Drittel dieses Krankheitsstoffes wunscht die Jahi [d. h. bis zu einem Drittel von diesem nimmt es zu infolge des Zaubers dei Überirdischen, mehr als ein Drittel konnen sie nicht machen] an den Schenkeln und an den Handen an". Av. aošta· Ai. öštha "Lippe" wird im Pehlevi falschlich durch van "Schenkel" übersetzt. Über die Unheil stiftenden Jaims vgl. Vd 18, 63. janayō ist Pl von jami, wie das Pehlevi es richtig ubersetzt. dumna ist mit duma "Schwanz" verwandt, Np. dum "cauda, extremum cuiusvis rei".

60-69 = Vd. 5, 45-54, was bereits oben behandelt ist.

70. Schopfer, heiliger, wenn Fieber kommt über ihren unreinen Korper, wenn die beiden sehr schlimmen Beschweiden sie überfallen, namlich Hunger und Durst, darf diese Frau Wasser trinken?

71. Darauf erwiderte Ahuramazda. Sie soll trinken, das ist ihre hauptsächlichste Pflicht, dass sie ihr Leben rette. Fernhalten sollen sich die frommen und rechtschaffenen Manner, während die frommen Frauen eines jeden der Frommen ihrer warten, dann soll diese Frau, sich ihrer Hände bedienend, Wasser trinken. Darauf sollt ihr euch, o Mazdayasner, eine Busse auferlegen. Der Ratus daruber konsultiert, der Sraossovareza darüber konsultiert, setzt die Strafe fest.

bunjayāt — Pehl. buytan "retten, erhalten", būyter "Retter". Der Satz para kahmānat ist ganz unklan Der Snn schennt mir zu sein, dass die Manner zu dieser kranken Frau nicht herankommen durfen (vgl. Vd. 16, 5), wohl aber sollen die frommen Frauen (dahmāhu) sie bedienen (vaēvāhu), und zwar scheint vaēvā "(auf sie) Acht gebend, ihrer wartend" zu bedeuten, vgl. V viv "gewahr werden" Zu para ist anhon zu erganzen "sich fernhalten". Der Ausfall der Copula ist bereits in Vd. V, 12 besprochen kahmāti ist Dat, für Gen., wie in Vd. VI, 36: āpō snaēzintyāta srascintyāta — dahmāhu vaēvāhu ist Loc. absol. "wahrend die frommen (Frauen) ihrer waten". — avat hē astī masyō bis bunjayāt übersetzt das Pehlevi folgendermaassen: mā ēdām slā ēta mas dīnāas amat zak yayā bujēd "was namlich für sie ein wichtiges Gebot ist, wenn sie ihr Leben erhalte".

72. Was ist dafür die Strafe? Darauf erwiderte Ahuramazda: Einem solchen, dessen Leib verdammt ist, erteile man zweihundert Schlage mit dem Pferdestachel und zweihundert mit dem Sraošocarana.

73. Schopfer, heiliger: Wie konnen solche Essgeschirre rein werden, heiliger Ahuramazda, die mit dem Leichnam eines toten Hundes oder eines Menschen in Berührung gekommen sind?

74. Darauf entgegnete Ahuramazda· Sie konnen gereinigt werden, o heiliger Zarathustra, auf diese Weise. Wenn es golden sein sollte, so soll man es einmal mit Kuhurin waschen, einmal es mit Erde ausreiben, einmal im Wasser auswaschen, dann soll es rein sein

zarəna<br/>ēniš ist der Form nach Mascul, trotzdem tašta, wo<br/>ıauf es sich bezieht, Neutrum ist

75. Wenn es aber silbern sein sollte, so wasche man es zweimal mit Kuhurin aus, zweimal reibe man es mit Erde aus, zweimal wasche man es in Wasser, dann soll es rein sein. Wenn es aber eisern sein sollte, so wasche man es dreimal mit Kuhurin aus, dreimal reibe man es mit Erde aus, dreimal wasche man es im Wasser, dann soll es rein sein. Wenn es aber stahlern sein sollte, so wasche man es viermal mit Kuhurin, viermal reibe man es mit Erde aus, viermal wasche man es mit Wasser, dann soll es rein sein. Wenn es jedoch steinern sein sollte, so wasche man es sechsmal mit Kuhurin, sechsmal reibe man es mit Erde aus, sechsmal wasche man es mit Wasser, dann soll es rein sein. Wenn es jedoch irden, holzern oder thonern sein sollte, dann ist es für immer unrein

Im Sadder XCII sind die Geschirre aufgezahlt und zwar in derjenigen Reihenfolge, wie sie sich in der Aufnahmefaligkeit von Unreinheiten verhalten Goldene, silberne, eiserne, stahlerne, steinerne, irdene, holzerne und thonere Gerate. haosafna wird durch Pehlevi pulavatīn "stahlern" und zarštvaēniš durch sagīn "steinern" übersetzt.

76. Schopfer, heiliger: Wie kann das Rind rein werden, o heiliger Ahuramazda, welches Leichenbestandteile eines toten Hundes oder Menschen gefressen haben sollte.

77 Darauf entgegnete Ahuramazda. Sie konnen rein werden, o heiliger Zarathustra. Nicht reicht man Milch, Kase dem Zaotar, nicht Fleisch dem Zaotar bei der Barsom-Ceremonie dar im Laufe eines Jahres, dann nach Verlauf eines Jahres sind sie nach Belieben geniessbar für die rechtglaubigen Menschen ganz so wie vorher.

Zu payō fšuta nur payō vā fšuta vgl. VIII, 16: spūnəm zarrıtəm caðrucašməm spaētəm zarrıgaosəm, und VIII, 22: myazdəm qaoməntəm madumantəm. nort payō fšuta zaoðrē u. s. w. wird im Pehlevi folgendermaassen übersetzt lā pām u panīr ī zōhr u bisryā ī zōhr av barsom madam barisn "Nicht bringt man Milch und Kase der Libation und das Fleisch der Libation bei der Barsom-Ceremonie dar". Nach der Glosse von 79 findet namlich bei der letzteren Ceremonie eine Libation statt Das, was für ceiemonielle Zwecke unbrauchbar wird, heisst usvaoiri, vgl. Vd V, 52

78. Was ist das für ein Mensch, o Ahuramazda, der, trotzdem er Frömmigkeit im Sinne hat, Frommigkeit erstrebt, dennoch die Frommigkeit von sich stosst, und der. obgleich er Frömmigkeit im Sinne hat, dennoch der Damonin anheimfallt.

aparaođayete: Ai apa-rodhati (runaddhi) "verstossen", das Pehl ubersetzt es durch:  $\bar{a}z\bar{a}r\bar{e}n\bar{e}d$  "er unterdruckt" — Np.  $\bar{a}z\bar{a}r\bar{u}n\bar{t}dan$ . aparud kommt auch in Y. 19, 7 und Vd. 13, 49 vor.

79. Darauf erwiderte Ahuramazda. Derjenige würde, o heiliger Zarathustra, ein solcher sein, welcher, obgleich er die Frommigkeit

ım Sınne hat, die Frommigkeit erstrebt, dennoch die Frommigkeit von sich stösst, und der, obgleich er die Frommigkeit im Sinne hat, dennoch der Damonin anheimfallt, wer Wasser, das Leichenbestandteile enthalt, obgleich es für die Libation ungeeignet ist, darbringt, wer es in den stockfinsteren Nachten, obgleich es für eine Libation ungeeignet ist, darbringt.

#### 4. Vendidād VIII.

1. Wenn so in einer Holzhütte oder in einem Zelte aus Filzteppich ein Hund oder ein Mensch sterben sollte, wie sollen sich die Glaubigen da verhalten?

Da dei Mann, wie aus den folgenden Abschnitten hervorgeht, in einer Hutte gestorben ist, so sind upadarana und aiwivarana zwei verschiedene Arten von Hutten, von denen die erstere (nach § 2) untransportierbar, die letztere aber (nach § 3) transportierbar ist. nimata = Pehl. namad, Np nemad "Filzteppich", ai. Lehnw. namata "Filz". Ebenso wie noch heute bei verschiedenen Naturvolkern finden wir im Avesta als Wohnstatten Erdhohlen (gərəða), die auch Xenophon Anab. IV, 5, 25 in Persienkennt, Hutten, die mit Fellen uberzogen sind nistarətöspaya), aus Brettern gezimmerte Wohnungen (dauru-upada-rana) und Zelte aus kunstlich verfertigten Wolldecken (nimatö-auruvarana). Auch Dīnk. VIII 44, 42 versteht unter upadarana und auvurana Hutten, wenn er den Inhalt von § 1 folgendermaassen wiedergiebt: Madam yūm manu kalbā ayav ansutā bēn barā vadēred "Über die Hutte, in welchem ein Hund oder ein Mensch gestorben ist".

2. Darauf erwiderte Ahuramazda: Hoch oben sollen sie sich eine Leichenstatte ausersehen, eine Leichenstatte sollen sie bestimmen Wenn sie merken sollten, dass der Tote transportierbarer (als die Hutte) ist, so sollen sie den Toten dahin bringen, das Haus jedoch sollen sie zurücklassen, man rauchere diese Wohnung aus mit dem Weihrauch Urväsna oder Vohugaona oder Vohukereti oder Hadānaēpata oder mit jeder anderen sehr angenehm duftenden Pflanze.

Das Pehlevi übersetzt den ersten Teil folgendermaassen: Madam yazān anā bēihund gērāk, barā yazān anā pēdayēnd (gērāk bēn gērāk). "Sie sollen als Leichenstatte sich einen Platz aussuchen, sie sollen eine Leichenstatte bestimmen (einen Platz unter den Platzen)

- 3. Wenn sie aber erkennen sollten, dass die Hütte viel leichter wegzuschaffen sei (als der Tote), so sollen sie diese Hütte wegtragen, den Toten jedoch zurücklassen, jenen Wohnraum sollen sie berauchern mit dem Weihrauch Urväsna u. s. w.
- 4. Schöpfer, heiliger! Wenn in solchem Hause eines Gläubigen ein Hund oder ein Mensch sterben sollte, und es regnet, oder es

March Mr. - art

schneit, oder es ist windig, oder es ist Eintritt der Dunkelheit, oder es kommen Tage, die die Thätigkeit verhindern und die Männer lahmen, wie sollen sich jene Glaubigen verhalten?

baronti =Pehl.  $p\bar{u}n$  buland  $v\bar{u}d$  damak "beim Wehen eines heftgen Windes".  $varot\bar{v}$  in  $varot\bar{v}$ - $v\bar{v}$ ra "der die Manner hindert" und in varotafsu "der die Thatigkeit hindert" eiklart das Pehlewi durch  $man\bar{u}$   $vardak\bar{i}h$   $b\bar{e}m$  "was die Hinderung betrifft, so ist es die Furcht". ayan ist Nom. plur.

5. Hierauf erwiderte Ahuramazda. Wo in einem solchen Hause eines Glaubigen ein Ort ist, der vor allem die reinste Erde hat, der die trockenste Erde hat und (wo) am wenigsten diese Pfade das Kleinvieh und das Zugvieh betreten und das Feuer des Ahuramazda, das Baresman, das in gesetzmässiger Weise zusammengebunden ist, und der rechtglaubige Mann, —

6. Schopfer, heiliger, wie weit vom Feuer, wie weit vom Wasser, wie weit vom zusammengebundenen Baresman, wie weit von den

rechtglaubigen Mannern?

7. Hierauf entgegnete Ahuramazda: Dreissig Schritte vom Wasser dreissig Schritte vom zusammengebundenen Baresman, drei Schritte von den frommen Mannern.

5-7 = Vend. V 46-49. § 6-7 (= Vend V 47-48) ist spateres Einschiebsel, da der Nachsatz von 5 erst mit 8 (und in Vend V mit 49) beginnt.

8. Dort sollen jene Gläubigen ihm auf diesem Boden eine Grube graben, einen halben Fuss tief in harter Erde, einen halben Mann tief in weicher Erde, zu seiner Unterlage sollen sie Asche und Mist nehmen, über ihn sollen sie Staub von Ziegeln oder von Steinen oder von trockener Erde legen.

sairya "Abfalle, Gemüll, Mist", vgl. sairī 8,85 "Abfalle", sairē-hya aus sairya-hya 8,83 "Schutthaufen", wobei hya wohl Suffix ist, so dass sairēhya zu lesen ware, oder zu Ai.  $\sqrt[l]{si}$  "werfen", Gr.  $\~n\mu\iota$ ,  $\~n\mu\iota$ ,  $\~n\mu\iota$  gehort. Uber die  $\sqrt[l]{sar}$  ist bereits in Vend VII 45 gehandelt worden. Das Pehlevi ubersetzt sairya durch sar $\~gin$  "Mist", Np. sar $\~gin$ , was mit dem Av. sairya etymologisch verwandt ist, denn  $\~gin$  ist nur ein Suffix

9. Darin sollen sie seinen leblosen Korper aufbewahren zwei Nachte lang, oder einen Monat lang, die ganze Zeit hindurch, bis die Vogel auffliegen, die Pflanzen hervorspriessen und die thalwärts laufenden (Strome) abfliessen und der Wind die Erde austrocknet.

10. Wenn endlich die Vögel auffliegen, die Pflanzen hervorspriessen, die thalwärtslaufenden abfliessen und der Wind die Erde austrocknet, dann sollen jene Glaubigen seinetwegen eine Öffnung in diesem Hause durchbrechen, zwei Manner sollen ihn hervorsuchen, die sehr rüstig und bewandert sind, nackt, ohne Kleider unter den Ziegeln und dem Gestein und sollen ihn zur Befestigung in Mortel auf der Erde dort niederlegen, wo ihn am meisten bemerken die Leichen fressenden Hunde oder die Leichen verzehrenden Vogel.

Dass die Leichen durch Mortel befestigt werden sollen, ist in Vend VI, 46 vorgeschrieben. Die Durchbrechung einer Öffnung in der Mauer bespricht die Pehleviglosse sehr ausfuhrlich. Sūlak burīd pūn kadak, kadak-yudūk

u kadak-bānāk pūn sālak yedrunišn, avārīk pūn babā. "Eine Bresche soll man schlagen in diesem Hause, den Hausheirn und die Hausfrau soll man durch die Bresche tragen, die ubrigen durch die Thui". Dieser Brauch, dass die Leiche durch eine in die Mauer gebrochene Offnung hinausgetragen wird, kommt auch bei verschiedenen anderen Naturvolkern vor, wie z. B. in ganz Indonesien. Dieses beruht auf der Gespensterfuscht Man glaubt namlich, dass die verstorbenen Hausbesitzer sich an den Erben, die das Eigeutum der Verstorbenen in Besitz nehmen, fur diesen Raub iachen. Durch diesen Brauch will man den Toten irre fuhren damit das Gespenst den Ruckweg zu diesem Hause nicht findet, denn er kann nur auf dem Wege zuruckkommen, auf dem er hinausgetragen wird Vgl H. Schurtz, Urgesch. d Kultur 567. Die alten Inder machten, um dem Toten den Ruckweg zu den Lebenden abzuschneiden, hinter der Kremationsstatte drei langliche Gruben, die mit Wassel gefullt werden, wober auch Steine hineingestreut wurden, durch welche dann beim Heimgange die Verwandten hindurchschreiten, indem sie folgenden Vers rezitieren: "Ihr Freunde stehet auf und setzet uber; lassen wir hier, die ubel waren, hinten, doch mogen wir zu schoner Habe gelangen". Ausseidem schreiten sie durch einen aus Zweigen gebildeten Bogen. Vgl. Caland, Altindische Bestattungsgebr. 73. — Av.  $v\bar{\imath}z\bar{\imath}v\bar{\imath}ta$  — Pehl.  $z\bar{\imath}vandtum$  "sehr rustig" und wird glossiert durch tugsälktum "sehr energisch", Av. vizvärent "der keinen Fehler begeht, tadellos", es gehört zu  $\sqrt{zvar}$ , vgl.  $z\bar{u}r\bar{v}$  Vend. 7, 3,  $v\bar{v}zb\bar{u}rv\bar{s}$  "Verkrummung", Ai. hvarita "strauchelnd, fallend", vgl. hvala "das Straucheln, der Fehler" Das Verbalprafix  $v\bar{v}$  hat hier negativen Sinn wie in vīduēva, vīdvuēša, vīđavi, vībanga, vīmaidya, cīmītu. Das Pehlevi erklart vīzvarenta durch farhaztaktum pūn zek kār "sehr bewandert in dieser Arbeit". Das nb in skanbom ist ebenso wie in frascinbana yt 13 neuere Schreibung fur mb. - § 9 und der erste Teil von 10 = Vend. V 12-13. Der Inhalt von 4-10 ist nach Dink, VIII 44, 43 folgender Madam cīm ī nasāk rāī bēn mān kadak cand cīgūn kardan nasāk avaš burdan amataš hangūm yehamtunēd ūškūrinīdan pahrıztan mū bēn hambabā. "Wie gross und auf welche Weise der Kata in einem Hause zu machen sei um eines Leichnams willen, und uber das Hinbringen des Leichnams zu ihm, und uber das Aussetzen, sobald die Gelegenheit dazu da ist, und uber das Meiden und was damit im Zusammenhang steht".

11. Sodann sollen sich die Leichentrager hinsetzen, etwa drei Schritte vom Toten, darauf möge der fromme Ratus zu den Glaubigen sprechen: Ihr Gläubigen, man möge Urin herbeibringen, mit welchem diese Leichenträger waschen sollen ihre Haare und ihren Körper.

12. Schopfer, heiliger, was für Urin soll es denn sein, heiliger Ahuramazda, mit welchem diese Leichentruger ihre Haare und ihren Korper waschen sollen, vom Kleinvieh oder vom Zugvieh, von Mannern oder von France?

13. Darauf erwiderte Ahuramazda: Vom Kleinvieh oder vom Zugvieh, nicht von Mannern oder Frauen, ausser zweien, nämlich den Mannern, die in eine Verwandtenehe eingegangen sind, und den Frauen, die in eine Verwandtenehe eingegangen sind. Jene sollen den Urin lassen, mit welchem diese Leichentrager ihre Haare und ihren Körper waschen sollen.

Bei den Persern war es bekanntlich ein hohes Verdienst in der nachsten Verwandtschaft zu heiraten.  $puragot = Pehl. \ bel\bar{u} \ min$  "ausser".

14. Schöpfer, heiliger, wenn man auf einem Pfade tote Hunde und tote Menschen hinaustragt, dürfen dann jenen Pfad betreten das Kleinvieh, das Zugvieh, die Manner oder die Frauen, oder das Feuer, der Sohn des Ahuramazda, oder das Baresman, das in gesetzmassiger Weise zusammengebunden ist?

15. Darauf erwiderte Ahuramazda. Nicht sollen diese Wege beschreiten das Kleinvieh, nicht das Zugvieh, nicht Manner, nicht Frauen, nicht das Feuer, der Sohn Ahuramazda, nicht das Baresman, das in gesetzmässiger Weise zusammengebunden ist.

Man darf deshalb einen solchen Pfad nicht betreten, weil sich auf demselben die Leichengespenster aufhalten. Auch nach altindischer Auffassung ist der Leichenplatz der Aufenthalt fur die Gespenster und Damonen, vgl. Sāyaṇa zu Rgv X, 14, 9. §§ 14—15 ist spateres Einschiebsel, und ist aus gelaufigen Formeln zusammengeflickt, wobei eine Willkur in der Grammatik sich bemerkbar macht. Von Vend. 3, 36 stammt zunachst yōi fur sonstiges yat, ferner die Formel spānasca irista naraēca irista, wobei eine Form wie naraēca Nom. pl , die willkurlich in die Pronominaldeklination übergeführt ist, sonst nirgends vorkommt. Und paðāo frayṇn bis zum Schluss stimmt, abgesehen von einer grammatischen Inkonsequens wortlich mit Vend. 5, 46 überein , wahrend jedoch in 5, 46 die Subjekte samtlich im Accusativ stehen, so sind dagegen hier die vier eisten Subjekte im Genitiv und dann ist für die folgenden Subjekte plotzlich der Accusativ gewahlt, wie in 5, 46.

16. Einen gelben Hund mit vier Augen, oder einen weissen mit gelben Ohren sollen sie dreimal zunachst diese Pfade durchlaufen lassen. Durch das Herbeiführen eines gelben Hundes mit vier Augen, oder eines weissen mit gelben Ohren eilt jenes Leichengespenst, die Druj nordwarts hinweg.

Ein vieraugiger Hund ist ein Hund, der oberhalb der Augen noch zwei augenahnliche Flecken besitzt. Der Aufenthaltsort der Druj Nasus ist die nordliche Richtung, vgl Vend 7, 2. — aiwiniti hat hier verbale Konstruktion

17 Wenn er nicht willig ist, o Spitama Zarathustra, so soll man den gelben Hund mit den vier Augen, nicht einen weissen mit gelben Ohren sechsmal dann diese Pfade durchlaufen lassen. Denn durch das Herbeiführen eines gelben Hundes mit vier Augen, o Spitama Zarathustra, oder eines weissen mit gelben Ohren eilt dieses Leichengespenst, die Druj, von den nordlichen Richtungen hinweg.

 $v\bar{\imath}$  "Eifer, Begehr" Ai.  $v\bar{\imath}$  "Begehre",  $v\bar{\imath}t\alpha$  "begehrt".  $up\alpha v\bar{\imath}$  (em Kompositum) ist instr "mit Eifer = willig",  $\sqrt{v\bar{\imath}}$ , wozu Av. vaya "Wunsch" gehort, Yašt 22, 16.  $vaya\bar{\imath}\iota byasca$  = Pehl. vahisnomend "mit Wunschen". Ai.  $upa \cdot yet$  "anstreben". Das Pehlevi ubersetzt hier  $upa \cdot v\bar{\imath}$  durch hat  $l\bar{\imath}l\bar{\imath}$  madam  $v\bar{\imath}l\bar{\imath}s\bar{\imath}l$  (avgh  $v\bar{\imath}v\bar{\imath}$ ), "Wenn er nicht eifrig ist, d. h. er geht nicht aus eigenem Antrieb".

18. Wenn er nicht willig ist, o Spitama Zarathustra, so soll man den gelben Hund mit den vier Augen, nicht einen weissen mit gelben Ohren neunmal dann jene Pfade durchlaufen lassen, denn durch das Herbeiführen eines gelben Hundes mit den vier Augen, o Spitama Zarathustra, oder eines weissen mit gelben Ohren eilt jenes Leichengespenst, die Druj, von den nördlichen Gegenden hinweg.

Diese ganze Ceremonie scheint aus der Gespensterfurcht entsprungen zu sein, das Totengespenst erscheint machtiger und verderblicher als der Lebende. Will man den Geist des Toten abhalten, sich fur den Raub seines Besitzes an den Nachkommen zu rachen, dann muss man das Gespenst abzuschrecken oder irrezuleiten suchen, damit es nicht in seine Wohnung zuruck-Vgl. die Anmerkung zu VIII, 10. Nach Rgveda X, 14, 10-12 furchten sich die Toten vor den vieraugigen Hunden des Yama Und dadurch, dass diese Wachter der Unterwelt ihnen nachspuren und die Ruckkehr unmoglich machen, droht den Lebenden keine Gefahr von seiten der Toten: so heisst es dort am Schluss "Die beiden breitnasigen Hunde, die ihr Spiel mit den Seelen treiben, des Yama dunkle Boten, durchmustern die Seele Diese beiden Hunde sollen uns hienieden ein gluckliches Leben verleihen, dass wir fernerhin das Tageslicht erblicken konnen". Bei verschiedenen Naturvolkern ist daher die Methode beliebt, hinter der abziehenden Bahie her wilden Larm zu machen, zu schreien und zu schiessen. Bei den Indenn wehen, wahrend der Leichnam nach der Kremationsstatte gebracht wird, die ihm folgenden Verwandten mit den Gewandzipfeln; vgl auch Rgv. X, 18, 2; "Weil ihr die Fussspur des Todes verwischend ginget, so habt ihr euch furderhin ein langeres Leben verschaftt" Und die Chinesen haben einen an den Zoroastrismus erinnernden Brauch, einen Hund im Hause des Selbstmorders umherzutragen, wobei man den Hund du ch Zufügung von Schmerzen zum Heulen bringt, um durch das laute Bellen den gespensterhaften Bewohner zum Abzug zu notigen. Vgl. H. Schurtz, Urgesch. d Kultur 567.

- 19—20. Ein Priester soll zuerst diese Pfade durchschreiten, die heilbringenden Worte sprechend:  $Ya\partial \bar{a}$   $ah\bar{u}$   $vairy\bar{o}$  u. s. w.
- 21. "Beschützet uns vor unserm Peiniger, Mazda und Spenta Armaiti, verschwinde Damonin Druj, verschwinde du Damonenkind, verschwinde du Damonengeschopf, verschwinde du Damonensprössling, enteile Druj, laufe davon Druj, schwinde Druj dahin, verschwinde nach Norden, nicht zu vernichten sind die bekorperten Welten des Heiligen".

 $p\bar{u}ta$  = Pehl.  $natrun\bar{e}d$  "beschutzet". Statt des Vokat stehen hier, wie es zuweilen sonst der Fall 1st, die Nominative·  $mazd\bar{u}osca$   $\bar{a}rmaitišca$ .  $m\bar{u}moroncainiš$  ist neuere Schreibung fur  $m\bar{a}$  moroncainiš = Pehl.  $\&led marno\bar{e}n$  "nicht zu töten ist"· Ai. marcayati "verletzen", Gr  $\beta\lambda\acute{a}\pi\tau\omega$ 

22. Nach Belieben mogen darauf die Glaubigen diese Pfade betreten, Kleinvieh, Zugvieh, Manner oder Frauen, das Feuer, der Sohn des Ahuramazda und das in gesetzmässiger Weise gebundene Barsman. Nach ihrem Belieben mogen sodann die Glaubigen jenes Hauses die aus Fleisch und Wein bestehende Opferspeise darbringen, sie sollen rein sein, schuldlos ganz wie vorher.

Die Opferspeise ist nach der Pehleviglosse am vierten Tage  $(y\bar{o}m\ \bar{i}\ tas\bar{u}m)$  darzubringen. gaomentem,  $ma\bar{d}umantem$  — Pehl  $bisry\bar{u}$ - $\bar{o}mand$   $va\ \bar{u}s\bar{o}mand$  "aus Fleisch bestehend und aus Wein bestehend".  $an\bar{a}steretem$  ist Adv "schuldlos"; das Pehlevi erklart dies noch naher:  $an\bar{a}stard\ aigh$   $p\bar{u}n\ zen\bar{a}\ \bar{i}\ mindsam\bar{i}naf\bar{s}\bar{a}$  "schuldlos und zwar nur in dieser Sache selbst".

23. Schöpfer, heiliger! Wer ein Kleid über den Toten dort wirft, das gewebt oder aus Fellen verfertigt ist, etwa so gross wie die Fussbekleidung eines Mannes, was ist dafür die Strafe? Darauf erwiderte Ahuramazda: Vierhundert Schlage erteile man ihm mit dem Pferdestachel, vierhundert mit dem Sraosocarana.

aoðravana, eine Weiterbildung von aoðra "Schuh" — Pehl $ragl\bar{a}$ v $\bar{a}p$  — Np $p\bar{a}i$   $b\bar{a}beh$  "Strumpf".

24. Schöpfer, heiliger! Wer ein Kleid über den Toten dort

wiift, das gewebt oder aus Fellen verfertigt ist, etwa so gross wie eine Hulle, welche beide Beine umgiebt, was ist dafür die Strafe? Darauf erwiderte Ahuramazda: Sechshundert Schlage erteile man ihm mit dem Ochsenstachel, sechshundert mit dem Sraosocarana.

karana gehort entweder zu Ahd. hulla "Mantel", oder es ist — Np. leurreh "Lederstreifen", Ved carman "Fell, Leder", Av carma, Np. carm, Lat. corum Begrifflich vgl Air. lenn "Mantel" Lit. pléne "Fell". karanm vayō-gravanam — Pehl. rānbān kullā dā garaftār "em Beinkleid, das alle beide (Beme) umgiebt". Die Perser trugen nach Herodot I, 71 und 7, 61 meist lederne Beinkleider Auch auf den altpersischen Denkmalern sind die persischen Krieger mit weiten Hosen bekleidet.

25. Schöpfer, heiliger! Wer ein Kleid über den Toten dort werfen sollte, das gewebt oder aus Fellen verfertigt ist, etwa so gross wie ein vollstandiges Kleid eines Menschen, was ist dafur die Strafe? Darauf erwiderte Ahuramazda. Tausend Schlage erteile nian ihm mit dem Pferdestachel, tausend mit dem Sraosocarana.

26. Schopfer, heiliger! Wenn einer gezwungen Paderastie treibt, was ist dafür die Strafe? Darauf erwiderte Ahuramazda: Achthundert Schlage erteile man ihm mit dem Pferdestachel, 800

mit dem Sraošocarana

27. Schopfer, heiliger! Wenn er absichtlich Paderastie treibt, was ist dafür die Strafe, was ist für ihn die Sühne, worin besteht seine Reinigung? Darauf erwiderte Ahuramazda. Nicht giebt es hierfür eine Strafe, nicht giebt es hierfür eine Suhne, nicht giebt es hierfür eine Reinigung, unsühnbar sind zugleich die Handlungen für immer und ewig.

Die folgenden Abschnitte 28—30 (= Vend. III 40—42) sind nach Geldner, Ztschr. f. vgl. Spr. 24, 543 Einschiebsel aus spaterer Zeit, in welcher die Strenge dieses Gesetzes gemildert wurde. Doch in Hinblick auf die Pehleviglosse zu 27 erscheint diese Annahme ganz unberechtigt. Der Übergang wird durch sie ganz klar, wenn sie übersetzt. Lū ἐlū τα tanjišn pūn vāstak, lū ἐlū τα pūhar pūn aštar u srūšōcarnūm. "Nicht giebt es hierfur eine Geldstrafe, nicht giebt es eine Suhne vermittels des Pferdestachels und des Sraošocarana". Jedoch kann man aber die Schuld durch einen reuigen Lebenswandel wieder gut machen, was uns § 28—30 lehrt.

28 Doch auf eine Art. Je nachdem einer den Mazda-Glauben ehrt und achtet, oder ihn nicht ehrt und achtet, denn denen, welche ihn ehren, wird der Mazda-Glaube auch diese Sünde tilgen, wenn sie fortan kein unrechtes Werk mehr üben.

29. Denn seinem Verehrer tilgt, o Spitama Zarathustra, der Mazda-Glaube Hinterlist, Gewaltthat, Frommenmord, Umherzerrung von Leichenstücken. Er tilgt eine unsuhnbare That, er tilgt ein hart zu sühnendes Verbrechen, er tilgt alle Sünden, die dieser je begeht.

28—30 habe ich in Anschluss an Geldners Vendidad III, Ztschr. f. vgl. Spr. 24, 550 ubersetzt. banda "Fallstrick, Hinterlist"· Np. band "Hinterlist, Betrug". draoša kann wegen des  $\check{s}$  nicht zu  $\sqrt{druj}$  gezogen werden, sondern es gehort zu Ai.  $\sqrt{dhru}$ ,  $\sqrt{dh\bar{u}v}$ ,  $dh\bar{u}rti$  "Beschadigung", dhruti "Verführung", Av. drvant "schlecht, böse". draoša ist eine Weiterbildung

- 30. Ganz ebenso, o Spitama Zarathustra, saubert der Mazda-Glaube einen frommen Mann von jedem bosen Gedanken, Worte und Werke, wie ein kräftiger Windstoss aus Süden das Firmament saubert.
- 31. Schöpfer, heiliger! Wer ist ein Damon, wer ist ein Damonverehrer, wer ist das Gefass der Damonen, wer ist ein Behalter der Damonen, wer ist die Hetare der Damonen, wer ist ein ebenburtiger Damon, wer ist ein vollstandiger Damon, wer wird, bevor er gestorben ist, ein Damon, wer wird, nachdem er gestorben ist, ein unsichtbarer Damon?
- 32. Darauf erwiderte Ahuramazda· Sowohl der Mann, der Paderastie mit sich treiben lasst, als auch der Mann, welcher Paderastie treibt, o Spitama Zarathustra, dieser ist ein Dämon, dieser ist ein Damonverehrer, dieser ist ein Gefass der Damonen, dieser ist ein Behalter der Damonen, dieser ist die Hetäre der Damonen, dieser ist ein ebenbürtiger Damon, dieser wird, bevor er gestorben ist, ein Dämon, dieser wird, nachdem er gestorben ist, ein unsichtbarer Damon, wenn ein Mann in einen Mann seinen Samen giesst, oder wenn ein Mann Samen von Mannern in sich aufnimmt.
  - yat mušyō mašūn u. s. w. ubersetzt das Pehlevi folgendermaassen. zak murdūm manu  $\mathop{\it El}$  mardum šūsur madam frūj šabkumēd pūn kūn. "Der Mann, welcher in einen Mann Samen fliessen lasst, namlich in semen Podex".
- 33 Schopfer, heiliger' Konnen solche Manner rein werden, heiliger Ahuramazda, welche gerade zu einem der Leichname hingekommen sind, die vertrocknet und über ein Jahr lang tot sind?

  avahištät hat nach Prof Geldner dieselbe Bedeutung wie Ai. ä-sädatz.
- 34. Darauf erwiderte Ahuramazda: Sie können rein werden, o heiliger Zarathustra, nicht haftet der trockene (Leichenbestandteil) an den trockenen (Menschen), wenn jener trockene an den trockenen haften würde, so würde schnell meine ganze mit Korpern erfüllte Welt infolge der Sinnenlust, die die Religiositat vernichtet, verstockten Herzens und verdammten Leibes sein wegen der Menge solcher Leichname, welche auf dieser Erde in Verwesung geraten.
  - 35. Schöpfer, heiliger! Konnen solche Manner rein werden,

heiliger Ahuramazda, die zu dem Körper eines toten Hundes oder toten Menschen herangekommen sind?

- 36. Darauf erwiderte Ahuramazda: Sie können rein werden, heiliger Zarathustra, auf folgende Weise: Wenn dieser Leichnam benagt ist von einem Leichen fressenden Hunde oder von einem Leichen fressenden Vogel, dann reinige man seinen Körper rings herum mit Kuhurin und dann mit Wasser, darnach soll man rein sein.
- 37. Wenn aber der Leichnam nicht benagt ist von einem Leichnam verzehrenden Hunde, oder von einem Leichnam verzehrenden Vogel, dann sollen die Glaubigen jene drei Löcher auf dieser Erde graben, sodann soll man seinen Körper ringsherum reinigen mit Kuhurin, nicht in Wasser, dann sollen sie meine Hunde herbeiführen, die bereits erfolgreich verwendet worden sind, nicht jedoch solche, die nicht erfolgreich verwendet worden sind, wegen ihrer erfolgreichen Verwendung von früher her

Der Sinn der letzten Worte  $m\dot{z}\dot{b}_{\partial l}$  u s. w ist auch im Pehlevi unverstandlich; ich glaube, es ist von solchen Hunden die Rede, die bereits zu einer Reinigungsceremonie, wie sie in 8, 16-20 geschildert ist, mit Eifolg verwendet worden sind,  $m\bar{e}$   $ga\dot{d}va$  sind eben die in 8, 16-20 geschilderten Hunde.

38. Zum zweitenmal sollen dann die Glaubigen auf dieser Erde jene drei Löcher graben, nun soll man seinen Korper ringsheitum reinigen mit Kuhurin nicht in Wasser; endlich sollen sie mir die Hunde herbeibringen, die bereits erfolgreich verwendet worden sind, — nicht jedoch solche, die nicht erfolgreich verwendet worden sind, — wegen ihrer erfolgreichen Verwendung von früher her. Solange sollen sie warten, bis ihm das oberste auf dem obersten Teil des Kopfes, namlich die Haare, trocken sein wurden.

wpəməm-varsa "das oberste, namlıch die Haare", wie in 40 barəšnum-vayāanəm "den obersten Teil, namlıch sein Haupt"; varsa und vayāanəm scheinen spatere Glossen zu sein, wie in 41  $h\bar{o}$   $n\bar{a}$  "dieser Maun"Glosse zu  $h\bar{e}$  ist.

- 39. Zum drittenmal sollen dann die Glaubigen auf dieser Erde jene drei Locher graben, drei Schritte von den früheren entfernt, dann soll er seinen Korper ringsherum in Wasser reinigen, nicht mit Urin.
- 40. Die Hande sollen sie ihm zuerst waschen, wenn ihm die Hande nicht gewaschen sind, so macht er seinen Körper unrein, wenn ihm dann die Hande drei Mal gewaschen sind, dann nach der Waschung seiner Hande möge man seinen obersten Teil, namlich den Kopf besprengen von vorn.

ayaoždāta "unrein" steht fur den acc ayaoždātam, wie in 8,51 paršti und in 8,79 aēsmō Nom. fur. Acc. sich findet Über barəšnum  $h\bar{e}$  vayāanəm s. Anmerk zu 38. Das Pehlevi ubersetzt es folgendermaassen:  $b\bar{a}l\bar{t}st\ \bar{\imath}\ vagdan\ \bar{\imath}\ \bar{\imath}l\bar{u}$  "den obersten Teil seines Kopfes". pourum — Pehl.  $le\bar{\imath}yin$  "von vorn".

41. Schopfer, heiliger! Wenn das gute Wasser die Höhe, namlich den Kopf von vorn erreicht hat, wohin auf seinen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasus? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine, namlich des Mannes, Vorderseite zwischen seine Augenbrauen, dahin springt das Leichengespenst, die Nasuš.

aēšam ubersetzt das Pehlevi sehr richtig durch: min Elāšān pēšakān avārīkān "von seinen andern Gliedern", daher ubersetze ich das zwerte  $aar{e}\check{s} q m$  durch "dahin". Über  $har{o}$   $nar{a}$  vgl die Anmerkung zu 38.  $panti\check{s}a$   $har{e}$  $h\bar{o}$   $n\bar{a}=$  Pehl.  $pad\bar{e}rak$   $\bar{a}n$   $gabr\bar{a}$  "auf der Vorderseite dieses Mannes" Wahrend das erste accom von kva abhangig ist und gen partit. ist, so ist das zweite aēšam von upadvasaitī und zwar werden die Veiba der Bewegung wie im Litauischen oft mit dem gen konstruiert, vgl. Yašt 17, 21:  $upa~har{e}$ srayata vāšahē "er trat an ihren Wagen heran".

42. Schöpfer! Wenn das gute Wasser auf seine, namlich des Mannes Vorderseite zwischen seine Augenbrauen kommt, wohin auf diesen Gliedern springt jenes Leichengespenst, die Nasus? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf die Ruckseite des Kopfes, dahm springt jenes Leichengespenst, die Nasuš.

pasca bildet hier stets den Gegensatz zu paitiša, "auf der Vorderseite" und hat also die Bedeutung "auf der Ruckseite".

- 43. Schöpfer, wenn das gute Wasser auf die Rückseite seines Kopfes gelangt, wohin auf diesen (Gliedern) springt das Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine Vorderseite, auf die Kinnbacken, dahm springt die Leichendamonin, Nasuš.
- 44. Schöpfer, wenn das gute Wasser, auf seine Vorderseite, auf die Kinnbacken gelangt, wohin auf diesen (Gliedern) springt das Leichengespenst, Nasuš. Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf sein rechtes Ohr, dahin springt das Leichengespenst, Nasuš.

45. Schopfer, wenn das gute Wasser sein rechtes Ohr erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš. Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf sein linkes Ohr, dahin springt das Leichengespenst, die Nasuš

46. Schöpfer, wenn das gute Wasser sein linkes Ohr erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) stürzt jenes Leichengespenst, die Nasuš?

Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine rechte Schulter.

47. Schöpfer, wenn das gute Wasser seine rechte Schulter erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasus. Darauf entgegnete Ahuramazda: Auf seine linke Schulter.

- 48. Schopfer, wenn das gute Wasser seine linke Schulter erreicht, wohn auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf entgegnete Ahuramazda: Auf seine rechte Achsel.
- 49. Schöpfer, wenn das gute Wasser seine rechte Achsel erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine linke Achsel.
- 50. Schopfer, wenn das gute Wasser seine linke Achsel erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst,

die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine Vorderseite, auf die obere Brust

51. Schopfer, wenn das gute Wasser von vorn die obere Brust erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seinen Rücken.

paršti Nom für Acc. Vgl Anmeikung zu 40.

52. Schöpfer, wenn das gute Wasser seinen Rucken erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt dieses Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine rechte Brustwarze.

53. Schöpfer, wenn das gute Wasser seine rechte Brustwarze erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine linke Brustwarze

54. Schopfer, wenn das gute Wasser die linke Brustwarze erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine iechte Rippe.

55. Schöpfer, wenn das gute Wasser die rechte Rippe erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine linke Rippe

56. Schopfer, wenn das gute Wasser seine linke Rippe erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda. Auf seine rechte Hüfte.

57. Schopfer, wenn das gute Wasser die rechte Hüfte erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda. Auf seine linke Hüfte

58. Schöpfer, wenn das gute Wasser die linke Hufte erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwidert Ahuramazda: Auf seine Lenden, dahm springt jenes Leichengespenst, die Nasuš. Wenn es ein Mann sein sollte, so besprenge zuerst (ihn) auf seiner Ruckseite, dann auf seiner Vorderseite, wenn es eine Frau sein sollte, so besprenge man (sie) zuerst auf ihrer Vorderseite, dann auf ihrer Ruckseite

59. Schöpfer, wenn das gute Wasser seine Lenden erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt das Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seinen rechten Schenkel.

60. Schöpfer, wenn das gute Wasser seinen rechten Schenkel erreicht, wohn auf diesen (Ghedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasus? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seinen linken Schenkel.

61. Schöpfer, wenn das gute Wasser seinen linken Schenkel erreicht, wohin auf seinen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf sein rechtes Knie.

62. Schöpfer, wenn das gute Wasser sein rechtes Knie erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf sein linkes Knie

63. Schöpfer, wenn das gute Wasser sein linkes Knie erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf seine rechte Wade.



64. Schöpfer, wenn das gute Wasser seine rechte Wade erreicht, wohm auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst. die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda. Auf seine linke Wade.

65. Schopfer, wenn das gute Wasser seine linke Wade erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda. Auf den untein Teil seines rechten Beines.

66. Schöpfer, wenn das gute Wasser den untern Teil seines rechten Beines erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda: Auf den untern Teil seines linken Beines

den untern Teil seines linken Beines

67. Schöpfer, wenn das gute Wasser den untern Teil seines linken Beines erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda. Auf seine rechte Fussspitze.

68. Schopfer, wenn das gute Wasser seine rechte Fussspitze erreicht, wohn auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda. Auf seine linke Fussspitze

69. Schopfer, wenn das gute Wasser seine linke Fussspitze erreicht, wohin auf diesen (Gliedern) springt jenes Leichengespenst, die Nasuš? Darauf erwiderte Ahuramazda. Unter der Fusssohle zieht sie sich zurück, vergleichsweise wie der Flügel der Mucke.

 $\it niv\bar our yete$ ubersetzt das Pehlevi durch.  $\it nig\bar un$   $\it var d\bar ed$  "zusammengekrummt wendet sie sich" Die Nasus' hat die Gestalt einer Mucke, vgl. Vend7,2

70. Wahrend zugleich die grossen Zehen niedergestemmt und die Fersen in die Hohe gehoben sind, soll man seine rechte Sohle besprengen, dann springt jenes Leichengespenst, die Nasuš, auf seine linke Sohle Seine linke Sohle soll man besprengen, dann zieht sich das Leichengespenst, die Nasuš, unterhalb der Zehen zurück, vergleichsweise wie der Flugel der Mücke

71. Wahrend zugleich seine Fersen niedergestemmt und seine Zehen in die Höhe gehoben sind, soll man seine rechte Zehe besprengen, dann springt jenes Leichengespenst, die Nasuš, auf die

linke Zehe. Man besprenge dann seine linke Zehe.

72. Dann zieht sich das Leichengespenst, die Nasus, zurück.

73. Schöpfer, heiliger! Wenn diese Glaubigen im Schritt gehend, oder im Laufmarsche oder im Ritte, oder auf der Fahrt zu einem Feuer kommen das Leichen zerkocht, und man kocht einen Leichnam vollständig, man bereitet den Leichnam zu, wie sollen sich diese Glaubigen verhalten?

74. Darauf sprach Ahuramazda: Man möge jenen, der Leichname zerkocht, toten, sie sollen ihn toten, den Kochtopf dort sollen zie kazitische Archan dart sollen zie Torreberfen.

sie beseitigen, den Aufbau dort sollen sie wegschaffen.

 $h\bar{e}$  ist hier Acc., wie in Vend. VII 52,  $di\bar{s}tam$  = Pehl  $d\bar{e}g$  "Kochtopf"  $di\bar{s}ta$  von  $\sqrt{diz}$ , p. p.  $di\bar{s}ta$ ,  $uzda\bar{e}za$  "Auf bau", Ap.  $did\bar{a}$  "Festung", Arm.  $d\bar{e}z$  "Haufe", Slov.  $d\bar{e}z$  "Mulde" (Arch. f.slov. Phil 16, 389) Ai dehi, Gr.  $\tau\bar{e}r_{0}$ 05.

75 An dem Feuer moge man an den Flammen Holz anzünden, das teils von solchen Baumen herruhrt, die schnell Feuer erzeugen, oder teils, um jenes Feuer lebhaft zu machen, von solchem Gesträuch, das das Feuer anfacht. Und man lege es auseinander, und man breite es auseinander, um es sehr schnell auszulöschen.

Fur  $b\bar{u}nuve$  lese ich nach Hs Pt<sub>2</sub>  $b\bar{u}nvi$  loc. Sg. Das Pehlevi scheint dieses Wort gar nicht gehabt zu haben, wenn es ubersetzt min zek  $\bar{\imath}$   $\bar{u}ta\chi\bar{s}$   $\bar{c}sm$   $fr\bar{u}j$  ana  $s\bar{v}jm\bar{c}d$   $(aigh\ \bar{e}vt\bar{u}k\ fr\bar{u}j\ \hat{s}l\ ata\chi\bar{s}\ \bar{u}i\ yehabun\bar{e}d)$  "An diesem Feuer moge er das Brennholz anzunden (d. h. einzeln soll er es ans Feuer heranbringen)". uzdarzza ist Instr und ist Infinitiv Ai uddrmhuti "kraftig machen".  $\bar{u}tarzarz\bar{s}$  "das Feuer in Bewegung bingend = anfachend". Man unterschied im Altertum zwei Arten von Brennholz 1) solches, das schnell Feuer erzeugt; 2) solches, das eine grosse Flamme anfacht, vgl. Xenophon Kyrop. VII, 5, 23.

76. Sobald man dann den ersten Holzstoss auf der Erde niedergelegt haben sollte, soweit vom Feuer, das einen Leichnam zerkocht hat, wie die Entfernung eines Fratarevītastīš, so möge man es auseinanderlegen, und es ausbreiten, um es sehr schnell auszuloschen.

handareza =Pehl hambast (argh ben & bdund havad) "Bundel" (d h es ist angehauft worden)

77. Sobald man den zweiten Holzstoss, den dritten Holzstoss, den vierten Holzstoss auf der Erde niedergelegt haben sollte, sobald man den funften Holzstoss, den sechsten Holzstoss, den siebenten Holzstoss, den achten Holzstoss auf der Erde niedergelegt haben sollte, soweit vom Feuer u. s. w.

78. Sobald man dann den neunten Holzstoss auf der Erde niedergelegt haben sollte, vom Feuer, das den Leichnam zerkocht hat, soweit entfernt wie ein Fratarevītastīš, so moge man es auseinanderlegen, auseinanderbreiten, um es sehr schnell auszuloschen

79. Wer, o Spitama Zarathustra, in frommer Absicht Holz herbeibringen sollte von dem Urväsni-Baume oder vom Vohugaona oder vom Vohukereti oder vom Hadanaēpata, oder von irgend einem andern der wohlriechenden Baume

80. Von welcher Gegend aus auch immer der Wind den Wohlgeruch des Feuers ausbreitet, aus dieser Gegend gerade kommt das Feuer des Ahuramazda herbei als einer der tausend tötet von den unsichtbaren, aus der Finsternis stammenden, gottlosen Dämonen, und doppelt so viel von den Yātus und Pairikas.

Das Verbrennen von Weihrauch gilt als ein gottgefalliges Werk, vgl. Ard Vīr. II, 32: \$\overline{lasta} \tilde{ata} 
81. Schopfer, heiliger! Wer das Feuer, das einen Leichnam zerkocht hat, zum geweihten Orte bringt, wie gross soll dann der Lohn eines solchen Mannes sein nach der Trennung des Leibes und der Seele. Darauf erwiderte Ahuramazda: Gleich wie wenn er in dieser bekörperten Welt 1000 Feuerbrande nach dem geweihten Ort bringt.

82 Schöpfer, wer Feuer, das flussigen Schmutz verbrennt, zum geweihten Ort bringt, wie gross soll der Lohn eines solchen Mannes sein nach der Trennung des Leibes und der Seele? Darauf entgegnete Ahuramazda: Gleich als ob er in dieser mit Korpern erfüllten Welt 1000 Feuerbrande an den geweihten Ort hinbringt.

 $uruzdip\bar{a}kqm$  wird in Dink. VIII 44, 46 erklart durch  $ata\chi \tilde{s}$   $\bar{\imath}$   $hi\chi ar$   $p\bar{a}k$   $_n$ ein Feuer, das lose unreine Bestandteile verbrennt"

83. Wer das Feuer von einem Misthaufen hinweg zum geweihten Ort bringt....gleich als ob er in dieser mit Korpern erfullten Welt 500 Feuerbrande an den geweihten Ort bringt.

sarrehyat ist Abl. von einem Nom. sarrya-hya, vgl Anmerkung zu 8, 8 Das Pehlevi ubersetzt es durch sarāsp "Mistlager", dessen erstes Glied mit Np sargīn "Mist" ubereinstimmt, und dessen zweiter Bestandteil zu Np. aspyūl "Mist" gehort.

84. Wer das Feuer von einem Topferofen hinweg zum geweihten Ort.... gleich als ob er 400 Feuerbrande an den geweihten Ort bringt.

85. Wer das Feuer vom Glasofen hinweg zum geweihten Ort bringt .... Darauf erwiderte Ahuramazda: Wieviel an einzelnen Abfällen ihm von den Glasern sind, soviel Haufen Feuerbiande tragt er an den geweihten Ort.

sauri ist bereits in der Anmerkung zu 8,8 behandelt. paitinam "abgefallen, zerfallen" von  $\sqrt{pat}$ , "fallen", avapast "Abfall", Pehl.  $\bar{o}pastišn$  "herabfallen". Das Pehlewi übersetzt es hier durch:  $j\bar{u}d$  "volleg gesondert".

86. Wer Feuer von einem Platze hinweg, der sich in der Nähe einer Anpflanzung befindet, zum geweihten Ort bringt.... Darauf erwiderte Ahuramazda: Wie viel an angesammelten Pflanzen ihm da sind, soviel Haufen Feuerbrande bringt er an den geweihten Ort.

87. Wer Feuer von einer Goldschmiede zum geweihten Ort bringt. . Gleich als ob er 100 Feuerbrände an den geweihten Ort bringt.

saēpa wird durch Pehl. patkar "Form" ubersetzt.

88. Wer Feuer von der Werkstatte, wo Silber geformt wird Gleich als ob er 90 Feuerbrande.

89. Wer Feuer von der Werkstätte, wo Eisen geformt wird

Gleich als ob er 80 Feuerbrande.

90. Wer Feuer von der Werkstatte, wo Kupfer geformt wird Gleich als ob er 70 Feuerbrande an den geweihten Ort bringt

91. Wer Feuer vom Schmelzofen hinweg. .. Gleich als ob er 60 Feuerbrande....

92. Wer Feuer vom Feuertopf . . . . Gleich als ob er 50 Feuerbrande . . . .

Im Altertum gab es Feuertopfe, die als Ofen dienten, vgl. Ai. ukha "Feuertopf", Got. auhns "Ofen"; ebenso hebr.  $\Pi N$  ( $\bar{a}ch$ ) "Feuertopf, als Ofen dienend"; Ai kunda Topt, Ofen; Gr.  $\mu\iota\lambda\iota\dot{\alpha}\varrho\iota ov=$  Lat. miliarium "Kochtopf, Ofen.

93. Wer Feuer von einem Lagerplatz.... Gleich als ob er 40 Feuerbrande...

Über aonya vgl 86. tuyaurya = Pehl.  $p\bar{e}\bar{s}$ - $spah\bar{t}g\bar{u}n$  "in dei Nahe eines Heeres befindlich". tayaurya ist wahrscheinlich = Np.  $tah\bar{u}l$  "Schlupfwinkel, Hohle" und bedeutet dann "als Schlupfwinkel dienend".

94. Wer das Feuer von dem Wege hinweg, wo das Vieh werdet . . . Gleich als ob er 30 Feuerbrande . . .

95. Wer Feuer von trockenem Dunger hinweg.... Gleich als ob er 20 Feuerbrande an den geweihten Ort bringt.

skairya wird durch Pehl vaškar ubersetzt, das auch in 8,97 für Av razanh "Einode" steht. Nach Geldner ist skairya — Np sikär "Kohle" Doch ist der Begriff "Kohle" erst sekundar, denn skairya ist ferner verwandt mit Abret. scirenn "Holzspahn", Air. scaraim "sich trennen", Ai. apa-skara "Exkremente", karīša "Schutt, trockener Dunger", karīšāgni "Feuer vom trockenen Dunger", Aisl. skarn "Dunger, Mist", Gr. snög Im Altertum wurde trockener Dunger als Brennmaterial verwendet, vgl. Kāšika 8, 2, 91-agraye gomayān prešya "Bringe Kuhdunger für das Feuer herbei".

96. Wer Feuer aus der unmittelbarsten Nahe an den richtigen Ort bringt.... darauf entgegnete Ahuramazda: Gleich als ob er in dieser mit Körpern erfüllten Welt 10 Feuerbrande zu dem geweihten Ort bringt.

 $nazdīstat\ haca \Longrightarrow$  Pehl,  $min\ nazdīt\ bel\overline{u}\ \overline{\imath}\ sapast\overline{u}n\widetilde{u}n$  "aus der ummittelbarsten Nahe, namlich vom Wohnzimmer"

97. Schöpfer, heiliger! Können die Manner rein werden, o heiliger Ahuramazda, die zu einem Leichname heran gekommen sind an einem fernen Ort in der Einöde?

avahišta ist fehlerhaft gebildet, man erwartet \*\*avahasta, vgl. vi-šastarə. avahišta als 3. Sing. perf. fur 3 pl.; in der Parallelstelle 8, 33 steht avahistāt. Der Gen. von razanham = Pehl.  $p\bar{u}n$  vaskar in der Einode", steht auf die Frage wo, wie  $z p m\bar{o}$  (8, 37) "auf der Erde",  $\bar{a}p\bar{o}$  (8, 37) "im Wassei", ahe  $nm\bar{a}nahe$  (8, 10) "in diesem Haus".

98. Darauf erwiderte Ahuramazda. Sie konnen rein werden, frommer Zarathustra, auf folgende Weise: wenn der Leichnam von einem Leichen fressenden Hunde, oder von einem Leichen fressenden Vogel benagt ist, dann möge er seinen Leib dreissig Mal rings-

herum mit Kuhurin waschen, um sich zu reinigen, dreissig Mal, um sich abzureiben bei der sehr wichtigen Waschung.

frasnātāe und upasnūtāe sind Infinitive, letzteres wird im Pehl. durch pūn madam sōyišnīh ubersetzt und glossiert durch mālīd "er ieibt ab" ayryam usnatūm wird glossiert durch sōy-sar "die Hauptsache der Waschung". "frasnāiti könnte nach dem uberwiegenden Gebrauch von fra-snū das Waschen der Hande bezeichnen, upasnāiti dann das Abwaschen des ubrigen Korpers, usnātti aber wurde, wenn aus der einzigen Stelle Vend. V, 54, in der us-snā vorkommt, ein Schluss erlaubt ist, das Waschen mit Kuhurin bedeuten" Geldner.

- 99. Wenn der Leichnam nicht benagt ist, von einem Leichen fressenden Hunde oder einem Leichen fressenden Vogel, so wasche ei sich 50 Mal, um sich zu reinigen, 50 Mal um sich abzureiben
- 100 Zuerst laufe er die Entfernung eines Hāðra, er eile so lange weiter, bis irgend einer von der bekörperten Welt in Begriff ist, ihm entgegenzutreten; laut vernehmbar möge man dann die Stimme erheben: "Ich habe dort neben dem Korper eines Toten gestanden, nicht beabsichtigte es mein Gedanke, nicht beabsichtigte es meine Handlung, man erstrebe meine Reinigung." Er laufe, bis er zum ersten Mal Leuten begegnet, wenn sie ihn nicht reinigen, so haben sie Anteil an dem dritten Teil seines Vergehens.

pasti (ebenso in 103) steht fur paiti  $+ \sqrt{uh}$  (vgl Vend. V 54), wovon der Infin arahistöe abhangig ist, der den Acc dim regiert. Das Pehlevi ubersetzt pasti avahistöe durch: padērak barā yekūmunēd "er tutt ihm entgegen". borozyaoget vacō rāzayan = Pehl. pān bulend rasišnih gavišn āt ārāst. "Mit lautem Erklingen moge er die Štimme verselien". andēšom manō "nicht wunschend war mein Sinn" = Pehl. azvāstar havā-am pān mīnišn "nicht wunschte ich es im Geiste" isaēta mē yaoždatīm = Pehl. bīšhunēd av lī yōšdāsrīh (augham barāyelalunēd "man erstebe fur mich Reinigung (d. h. man moge mich waschen) Über die Auslassung der Konjunktion yat in tacat paourīm upāiti vgl. Vend V 1 Anmerkung.

- 101. Zum zweiten Male laufe er die Entfernung eines Hāðra, bis er zum zweiten Mal Leuten begegnet, wenn sie ihn nicht reinigen, so haben sie an der Halfte seines Vergehens Anteil.
- 102. Er laufe zum dritten Mal die Entfernung eines  $H\bar{a}\vartheta$ ra. bis er zum dritten Mal Leuten begegnet, wenn sie ihn nicht reinigen, so werden sie teilhaftig seines ganzen Vergehens.
- 103. Weiter soll er dann laufen, bis man endlich im nachsten Dorf oder Clan, oder in einer Stammesniederlassung, oder in einem Gau im Begriff ist, ihm entgegenzutreten. Laut vernehmbar möge er seine Stimme erheben: "Ich habe dort neben dem Körper eines Toten gestanden, nicht beabsichtigte es mein Sinn, nicht beabsichtigte es mein Handlung, man erstrebe meine Reinigung". Wenn sie ihn nicht reinigen, so möge er seinen Körper mit Kuhurin und mit Wasser reinigen, dann ist man im Begriff sich zu entsühnen.
- 104. Schopfer, wenn Wasser innerhalb dieser Pfade ist, bringt das Wasser eine Strafe zu Wege, was ist dafür die Strafe?

aēte ist hier Acc. pl, ebenso in 106 und V 46. 51.

105. Darauf erwiderte Ahuramazda 400 Schlage erteile man ihm mit dem Pferdestachel, 400 mit dem Sraošocarana

106 Schopfer, wenn jedoch Baume innerhalb dieser Pfade sein sollen, bringt der Brennstoff eine Strafe zu Wege, was ist dafür die Strafe?

ātarš glossiert das Pehlevi durch urvar ī ātazš "Brennholz".

107. Darauf erwiderte Ahuramazda 400 Schlage erteile man ihm mit dem Pferdestachel, 400 mit dem Sraosocarana Dieses ist seine Strafe, dieses ist die Sühne für jenen Frommen, der es bereut, nicht jedoch für denjenigen, der keine Reue empfindet, dessen Gebeine sollen währlich in der Behausung der Druj rühen

# III. Zur Syntax des Avesta.

## 1. Eigentümlicher Gebrauch des Accusativs.

A. als inneres Objekt (fig etymol.).

Wie Ai prîcanti prcah (Rgv V, 74, 10), vājam vājayanto (Rgv V, 4, 1), pacan paktīr (Rgv. V, 29, 11), tapō atapyata (Ait Br 5, 32, 1), uddhāram uddharanti, udhāram udaharan (Ait. Br. III, 21), wie Gr. πόλεμον ἐπολέμησαν, lat. vivere vitam tutiorem, Dtsch. er schlaft den Schlaf des Gerechten, so findet sich dieser Gebrauch auch im Avesta. Vend V, 49: pairidaēzan pairidaēzayan, V, 60. harəkə harəcayat, VII, 38 vimāđascit vīmāđayanta; VII, 54. uzdaēza uzdišta, VIII, 8: avakanəm avakanayən; VIII, 10. upadwərəsan upadwərəsayan; VIII, 13: marsma marzayanta; XIX, 45. hambərə ya hambarayama; IV, 11 sata upāzananam upāzōit. Ferner Altiran. \*pāðrapāna "Wache haltend" = Np. pāsbān "Wachter", vgl. Gr φυλακάς φυλάσσων. Yašt 17, 57: paoiryąm gərəząm gərəzaēta; Yašt 11, 5. frąšticina frāšnuyāt; Yašt 10, 48: apa gaoša gaošayeiti. Ebenso wie im Griech (πάσας νόσους κάμνειν) ist es nicht gerade notwendig, dass das innere Objekt dem Verbum stammverwandt sei, vgl. Vend. V, 37. frazābaodanhəm snadəm vikərətustanəm jainti "Sie schlägt mit einem die Sinne betaubenden und die Lebenskraft vernichtenden Schlage". Die Fig. etym. findet sich in allen indogerm Sprachen vgl. noch Arm. uxteçin uxt (Esth. 9, 31) "sie thaten ein Gelübde"; pahēin zpahpanuthiuns (Luc. 2, 8); Ksl. strěgaste stražą (Luc 2, 8); Ksl. žitiyę živi "vivens vitam" (Supr. 377, 9).

B. Accusativ der Beziehung (accus. graec)

Wie im Griech. ὑγιαίνειν τοὺς ὀφθαλμούς, so auch im Avesta Vgl. Yasna 50, 10: yācā cašmam arəjat "was wertvoll erscheint in den Augen". Vend. VII, 51. patitəm hē manō anhat, patitəm vacō, patitəm šyaoθnəm "Es soll als Reue gelten hinsichtlich seines Denkens, als Reue hinsichtlich seines Redens, als Reue hinsichtlich seines Handelns." Vend. XVIII, 38: hō mam avaθa

vərənan nijainti. "Dieser schlagt mich so in bezug auf die Schwangerschaft."

C. Adverbialer Accus., wofur gewohnlich der Instr. steht Vend. V, 4: išasəm jitasəm xraodaturva pəsötanus "infolge der Sinnenlust, die die Religiositat unterdrückt, wurde (die Welt) verstockten Herzens und verdammten Leibes sein", wofür in Yasna 53, 9 der Instr. steht: aēšasā dəjitarətā pəsötanvō. — Vend. VI, 3: nasuspaēm āstryāonte "infolge des Umherzerrens machen sie sich schuldig", wofur in der Parallelstelle VI, 29 der Instr. steht. pairispāiti āstryāonte. Vend. VI, 46: nidarəzayən . . ayanhaēnəm vā zarštvaēnəm vā fravaxšaēnəm vā "sie sollen es befestigen vermittels Eisen oder Steine oder Lehmstücke". VII, 44. mantrəm spəntəm baēšazyō "vermittels des heiligen Wortes heilend", dagegen Yašt 14, 3: baēšaza ahmi baēšazyōtəmō "Ich bin derjenige der vermittels der Heilkunde am besten heilt".

D. Der Accus. steht zur Angabe der raumlichen und zeitlichen Ausdehnung und des Wertes.

Yasna 19, 7. bazasca franasca "der Tiefe und Breite nach". Vend V, 48: *Grisatagāim* "30 Schritte lang". V, 48, VI, 37 · *Gri*gāim, VI, 31: zšvašgāim, VI, 40: navagāim, VI, 43: ca vāro อาจะขอ "sechs Finger lang". VI, 1: cvantom drājo zrvanom "wie lange an Zeit". V, 53: cvat drājō upamaitim "wie lange an Wartezeit" V, 12: biyšaparəm "zwei Nachte lang". V, 12: 3rixšaparəm. V, 42, 56. natayšaparəm. V, 42: māzdrājahīm "einen Monat lang". V, 14, VI, 1: yārədrājō "wahrend der Dauer eines Jahres". V, 45: aēvomāhīm, bīmāhīm, "Irimāhīm, caIrumāhīm, dasamāhīm VII, 34: frabāzudrājō, vībāzudrājō, einen Frabāzu. bezw. Vībāzu lang". VII, 29:  $v\bar{\imath}tasti\bar{\imath}dr\bar{\imath}j\bar{o}$ ,  $fr\bar{\imath}a\bar{\jmath}midr\bar{\imath}j\bar{o}$ . VIII, 100: hā 9 rəm "einen Hāthra weit". V, 60. aspərənömazö "einen Asperena wert. IV, 48: anumayōmazō "ein Stück Kleinvieh wert". IV, 48: staoromazo, viromazo. VII, 41, 43 · bišazyāt staorom arojo "Er heile für ein Zugvieh als Preis". VII, 43. bišazyāt anumaēmbišazyāt gāuš xvaratahe arajā "Er heile für ein Stück Kleinvieh, er heile für den Preis einer Portion Fleisch".

E. Accus. Sg. des Partic. praes. wird wie im Ai. der Accusativ eines Nomens als Absolutiv gebraucht, vgl. Ai. uttarām uttarām śakhām samālambham rohet "er wirde aufsteigen, indem er sich an einem immer höheren Ast festhielte" vgl. Whithney § 995. Vend. VI, 46: αētanhām astām barəntəm "Wahrend sie jene Gebeine fortschleppen". Vend. VI, 26, VIII, 73· pāda ayantəm, tacintəm, barəmnəm, vazəmnəm "wahrend sie in Schritt gehen, laufen, reiten fahren", vgl. Gr. δόξαντα ταῦτα "nachdem man dieses beschlossen hatte".

F. Acc. von einem Subst. abhangig, das verbal konstruiert wird: Yasna 44, 2: hō spəntō irixtəm vīspōibyō hārō "Dieser ist

ein Helfer, ein Aufpasser über die Sunden aller". Vend. V, 16—18: aiwiniti-cit spānem zairitem carrucasmem, spānem zairigaosem "durch das Herbeiführen eines gelben vieraugigen Hundes und eines gelbohrigen Hundes".

### 2. Eigentümlicher Gebrauch des Genetivs partitivus.

- A. Er ist abhångig von einem Subst., Pronom, Numer., Adject.
- a) von einem Substantivum Vend V, 1· upa tam vanam graoždwananamca varədvanamca wörtlich: "zu dem Baum der weichholzigen oder der hartholzigen", wofür wir im Deutschen sagen: "zu einem der weichholzigen oder hartholzigen Baume". V, 19· urvarāo vīspōsarədō satavaitinam hazanravaitinam "Samtliche Gattungen Pflanzen von den in 100 und in 1000 Arten vorkommenden" Dtsch.: "Samtliche Gattungen von den in 100 und in 1000 Arten vorkommenden Pflanzen". VIII, 10: dva nara vizoištam vīzvarəntam "Zwei Manner von den sehr rüstigen und bewanderten" Dtsch.· "Zwei von den sehr rüstigen und bewanderten Mannern". VIII, 33: nasāum hiškunam tarō yārə mərətanam "einen Leichnam von den Vertrockneten und vor einem Jahr gestorbenen" "einen von den Leichnamen, die vertrocknet und vor einem Jahre verstorben sind."
- β) Vd. VIII, 100: Θrišūm aētahe šyaoθnahe "em Drittel von dieser Handlungsweise" VIII, 102: vispəm aētahe šyaoθnahe "das Ganze von dieser H." VII, 59. thrišūm aētaēšam aχtinam. VIII, 86: yavaṭ urvaranam "wie viel an Pflanzen". VIII, 85: yavaṭ-sairinam "wie viel an Abfüllen". VIII, 79: aēsmō kamciṭ hubaoiditəmanam urvaranam "Brennholz von irgend welchen andern unter den wohlriechenden Büumen". VIII, 42 43: kva aēšam "wohin auf diesen (Gliedern)", vgl Gr ποῦ γῆς.
- ${\bf B}$  Genit part, wie im Französischen an Stelle eines Subj. oder Objekts.
- α) Für den Nom. Sg. Vend. VI, 29: Noit astąm noit varsąm noit spāmam noit mūθram noit vaihutātam āstryāonte "Nicht machen Knochen, nicht Kot, nicht Urin, Blutergüsse unrein". VIII, 14. 22: kat tāo paθāo frayan pasvam vā staoram vā naram vā nairinam "dürfen diese Pfade betreten Kleinvieh oder Zugvieh, Manner oder Frauen"
- β) Für den Accusativ Vend. V, 2: aiwiraocayeiti āðrō, ahurahe mazdāo puθrəm "Er zündet Feuer an, namlich den Sohn des Ahuramazda". Dieses Beispiel ist insofern charakteristisch, als puθrəm, dass das Ganze ausdrückt, im Acc steht, während āθrō als ein Teil von puθrəm, im Genitiv steht. V, 52: aipiyżaurvatam payanham "(sie soll geniessen) kochende Milch". V, 60: noit yāonhuyanam avarətanam paitiricya daiθē "nicht lasse ich Kleidungsstücke unbenutzt liegen". VI, 7: pairišayanta aētanham

astamca varəsamca spāmamca mū 9 ramca vanhutātamca. VI, 43: aētaēšamca zəmō nidai 9 yan. VI, 46 47: aētanham astam-barəntəm "wahrend sie solche Knochen tragen". VI, 50: āpō yat vairyāo VII, 29: āpō vīsrascayən "sie sollen Wasser giessen". VIII, 8. barayən ātryehe vā sairyehe. VIII, 32: xšudranam paragəurwayeiti "er nımmt Samen in sıch auf".

C Genitiv auf die Frage "wo", an Stelle eines Locativs. Vend. V, 49. VII, 29. 30. 31. VIII,  $37: z \ni m \bar{o}$  "in der Erde". VII, 29. 30. 31. VIII,  $37 \cdot \bar{a} p \bar{o}$  "im Wasser". V, 39. VIII, 10: ahe nmānahe "in jenem Hause" VIII, 97: razanhām "in der Einode"; VI, 7 ainhāo zəmō pairišayanta.

## IV. Altiranische Etymologieen.

Av. aspərəna. Vend. V,  $48: h\bar{a}u$  aspərənomazo,  $h\bar{a}u$  anumayōmazō, hāu staorōmazō, hāu vīrōmazō "so ist er ein Asperena wert, ein Stück Kleinvieh wert, ein Stück Zugvieh wert, oder einen Mann wert". Dann kommt asperena noch in V, 60 vor s. o. Dieses Wort kann nicht mit dem zu Abydos gefundenen altpersischen Lowengewicht identifiziert werden, worm sich das Wort Osparn findet: אספרן קבל סחריא זי כספא C. J. Sem II, 108 "Osparn vor dem Münzmeister". Denn dieses Gewicht wiegt ca. 26 kg. und bezeichnet also einen sehr hohen Wert - Unser Asperena, das nach dem Zend-Pehl.-Glossar ein Dirhem ist, ist dagegen eine kleine Münze und wird von der Pehleviübersetzung (vgl Anm. zu V, 60) durch zūzu ubersetzt, was eine mittelpersische Munze war und nach dem Sayast lā šayast I, 2 der vierte Teil eines Istīr, = ungefähr ein Dirhem (= Drachme) war. Dieses zūz findet sich auch im Talmud (777), Aram., Syr. zūzū und ist eine kleine Silbermunze, und zwar nach Angabe des Talmuds in dem Werte eines romischen Denars. Im Talmud sind alle mittelpersischen Münznamen als Lehnworter vorhanden, vgl. Gr στατήρ, davon Arm. sater und Pehl. istir = Talm. אסחירא ( $istir\bar{a}$ ), Syr. L. W.  $est\bar{i}r\bar{a}$ . Ap δανάκη, Pehl. dang = Talm. τίσκ ebenso Syr. dangā, Aim. L. W. dang; Arm. L. W phšit (aus dem Pehl), Np. pašīż "Scheidemünze" = Talm פֿשִׁיטא (pešitā); Ap. ἀρτάβ $\eta =$  Talm. ארדב (ardab). Ebenso findet sich im Talmud das Asperena in mittelpersischer Form vor: המכה (aspar) "eine best. kleine Silbermünze". die dem zūz entspricht, womit es auch die Pehleviubersetzung richtig identifiziert. Nun versuchen wir auch eine Etymologie dieser altpersischen Münze zu geben, die die einzige ist, die im Avesta vorkommt Der zweite Teil pərəna kommt als selbstandiges Wort in Yast 5, 132 und Vend. 22, 5 vor in der Bedeutung "gefullter Topf", Ai. purna "voll, volles Maass", An. full, Ags. ful "Becher, Behaltnis für Flüssigkeiten", eigentlich "das Volle", vgl. Lat. satur "reichlich, eine Schüssel voll Früchte". Der erste Teil

as, das "Speise" bedeutet, entspricht Ai. āśa "Speise, Nahrung", Av. as "essen", Np āš "Brühe", so dass also aspærena, wie Ai annapūrna, pūrnapātra "ein volles Maass Speise" und dann ein bestimmtes Hohlmaass" bezeichnet Der Begriff "(gefüllte) Schüssel" hat sich in allen Sprachen zur Bedeutung "Hohlmaass" entwickelt, und die Namen der Hohlmaasse dienen auch zur Bezeichnung von Munzen und Gewichten, was ich nun im folgenden nachweisen werde.

- 1. Schüssel = Hohlmaass Gr. πάμψα, παμψάνης, χούς, εουταίνα, τουβλίον, ποτύλη "Schussel, em best. Hohlmaass" χύαθος, davon Lat cyathus, Arm. kiuathos "Becher, ein best. Hohl-Sem kad "Topf", davon Gr. κάδος, Lat. cadus "Topf, ein best. Hohlmaass". Ĝr ἀντλητήριον "Topt", Arm. L. W andliterion "ein best. Hohlmaass" Gr βίσσα "Gefass, Flasche, Arm. L. W. besin "Gefass, ein best Hohlmass", δξύβαφον "Becher, best. Hohlmaass" Gr. πέλις "Schussel", πελίνη "ein best. Hohlmaass" Gr μάρις "ein best Hohlmass", eigentlich Handvoll". μαρη "Hand". Gr nópivos "Korb, Hohlmaass". Ital busta "Schachtel": bustello "ein best. Hohlmaass". Prov. dorns "Handvoll, ein best Hohl-Lit gabana "Armvoll, ein best. Mass". Lit. kubilas "Kubel", aber Aslov. kŭbilŭ "best Getreidemaass" Engl. basket "Korbvoll, ein best Maass". Alb. kuse "Schussel, ein best. Hohl-Arm čašak "Becher, ein best. Hohlmaass. Pehl dörak, Np dorah "Becher, em best Hohlmass". Ai mušti, kunci, anjali, prasrta "Handvoll, ein best Hohlmaass". Ai pātra, śarāva, śūrpa, kalaśa, drona, druvaya "Gefass, ein best. Hohlmass" Ai nikuńca "Schussel": nīkuncaka "ein best Hohlmass". Arab. maqqūq, Syr. meqūqā "Becher, ein best. Hohlmaass". Assyr. chabū, kakullu "Schüssel, ein best Hohlmaass". Talm. kūz "Topf, best. Hohlmaass", Talm. zīr "Gefass, best. Hohlmaass"; Syr. zūrā "Handvoll, best Hohlmass".
- 2. Hohlmaass = Gewicht, Münze. Ai. puškala "Mundvoll, ein best. Hohlmaass, best. Gewicht". Ai. siktha "ein Mundvoll Reis, ein best Gewicht". Ai. paṇa "Handvoll, ein best. Hohlmaass, best. Münze". Ai. setika "ein best. Hohlmaass, best. Gewicht" Ai. kudava = Pāli. kudubo "ein best. Hohlmaass, best. Gewicht" aus Ai. kuṇḍa "Topf". Ai pala "best. Hohlmass, best. Gewicht, best. Zeitmaass". Np dang, diram ein best. Maass, best Munze". Lat. semis "ein best Maass, eine best Münze, davon Arm. simēs "best. Gewicht" Arm. trmes "best. Gewicht, best. Münze", aus Gr. τοιμίσσιον "Munze". Arm. khalkos "Géwicht, Münze" aus χαλκός "Münze". Gr. τάλαντον, δοαχμή, μνᾶ "best. Gewicht, best. Munze", σήμωμα "best. Gewicht, Maass". An. eyrir "best. Gewicht, best. Münze". Altisl. vaett "best. Gewicht": Afries. wede "best. Munze", Assyr. biltam "Gefäss, ein Talent" Assyr. dariku "Gefäss, best. Munze". Talm. מעהו (maah) "best. Munze, best. Gewicht". Pehl. karša "eine bestimmte Münze": Ai. karša "ein best. Gewicht".

Die Formen des Causativs von apa-i.

Yašt 15, 43. apayate nama ahmi avat apayate nama ahmi yat va dama apayemi Ich heisse "der Vertreiber", desswegen heisse ich "Vertreiber, weil ich die beiden Geschöpfe vertreibe" apayate ist part praes. dat., der an Stelle eines gen steht, was haufig vorkommt. Yast 17, 19. noit mam vispe yazatāonhō anusəntəm fraorəcinta āat mam aēvō zaraduštrō anusəntəm apayeiti die Engel insgesamt konnen mich gegen meinen Willen nicht in die Flucht schlagen, sondern Zarathustra allein entfernt mich gegen meinen Willen". Yasna 32, 3 · apō mā īštīm apayantā "Sie sollen mir fortschaffen das Gut". Yasna 32, 11· anuhīšcā anhvascā apayeiti raēzənanhō vaēdəm "Er entzieht den Hausherren und Hausfrauen den Besitz der Guter". Yast 21, 1: apayantamahe "sehr verderblich" Superl. v. part. praes. — Alle diese Formen sind nicht von einer Vapay abzuleiten, wie es Justi annimmt, sondern sie sind die regelrechten Formen vom Caus.  $apa-i = A_1$ apāyayati = Altiran \*apayayati, bezw apayeyeti Über die Kurzung des a vgl. Av pairišayanta aus pairiišayanta, frādavaiti: Aı. pradhāvati (Vend V). Wo nun in einem Worte zwei gleiche Silben hintereinanderfolgen, da fällt im Altiran. eine Silbe aus, vgl. manayən Yast 17, 20 caus. 3. pl Injunct. aus \*manayayən; apivaiti, Yast 10, 27 aus apivataiti, Ai apivatati (nach Geldner). Andere Beispiele finden sich bei Jackson S. 60. So maidyāiryehe für maidya-yairyehe, huyairyao für huyairyayao. Ebenso ist Altiran. \*apayeyeti zu apayeti geworden. Es bedeutet eigentlich "fortgehen machen, entfernen", ebenso wie das Caus. von jam "gehen", Yašt 7, 20 yamayēiti "vertreiben" bedeutet.

urvan "Seele" aus \*ruvan, Pehl. rubān, Np. ruvān. Es gehört zu Altiran. Vru= Ai. Vsru "ausströmen", deren übrige Ableitungen Geldner in K. Z. 27 zusammengestellt hat. Über die Begriffsentwicklung vgl. Ai. srti "Gang, Wanderung, Seele", ātman "Seele": atati "wandern, gehen". Got. saiwala "Seele", eigentlich "der Bewegliche": Gr. all(f)olog. Arm. ogi "Seele, Geist, Leben", Idg. sovyo: Ai.  $Vs\bar{u}$  "erregen, antreiben, beleben", savana "Antreiben, Beleben". Av urvan ist die nach dem Tode aus dem Körper entschwindende Seele, die, nachdem sie gerichtet ist, die Wanderung nach dem Paradies oder der Hölle antritt.

granta "ergrimmt" Yašt 10 ist part. perf pass von  $\sqrt{gram}$  "ergrimmt werden", Np. garm "Zorn",  $garm\bar{\imath}dan$  "zanken", Gr.  $\chi \varrho \delta \mu o s$  "Gebrumm", Ahd., Ags. gram, An. gramr "zornig, unmutig"  $\sqrt{ghram}$ .

 $\sqrt{varac}$ , Yašt 17, 19 fra-oracinta "sie mögen in die Flucht schlagen": Arm. vargim (Aor. vargeçay) pass. "fliehen, rennen", vargie "sehr heftig".

bərəjayāonti "preisen": Arm. parcim "sich preisen, sich rühmen" parcan-hh "Ruhm".

gundō (Vd 3, 32) nach Geldner "Teig" (K Z 24, 549), Darmstetter hat hier "Ahre", was falsch ist, denn das Pehlevi glossiert gund durch kulīcak — Np. hulīceh "kleines, rundes Brod, kugelformiger Körper". Ubrigens ist Av. gundō — Np. gundeh, Arm. Lehnw. gunt, gndak "runder Gegenstand, Kugel", vgl. Hübschmann, Armen. Gramm

\$\frac{\partial}{a} t a i r \bar{\partial}{o}\$ Ya\(\text{s}t\) 10, 14 ist acc. pl. von \$\text{\partial}{\partial}{a} t a i r \bar{\partial}{o}\$ vis entstanden, wie \$ainh\bar{\partial}{a}\$o. Ai. \$asy\bar{a}s\$, \$dainh\bar{\partial}{a} u\(\text{s}\); \$dasy\bar{\partial}{o}s\$, annthe fur \$anhve\$. \$\Partial{a} t a r is garantial ga

vgl. Av. taxairyō.

Ap.  $\partial \varrho$  ο σάγγης = of εὐεργέται τοῦ βασιλῆος, Herod. VIII, 85, wofur in III, 140 εὐεργέτης steht. Dieses Wort kann nicht Np. verseng, das unbelegt ist und "gewichtig, wurdig" heisst, sein. Denn der erste Teil ver kann nur auf Ap. upariy bezw. apariy zurückgehen und dieses konnte unmöglich zu Gr.  $\partial \varrho$ o werden. Vielmehr ist dieses Wort = Ap. \*huvarəzānaku "Wohlthater". Av. h(u)varəzāna "wohlthuend", was lautlich und begrifflich mit  $\partial \varrho$ oσάγγης ubereinstimmt, vgl. Gr.  $O\dot{\varrho}$ οσης, der bei Ktesias Αροάνης lautet = Ap. \*huvarša (Justi);  $O\dot{\varrho}$ οφορς = Av. huyša $\partial$ ra (Justi),  $O\dot{\varrho}$ οφόγης = Ap. \*varafarna, und uber Ap. z = Gr. σ, vgl. Kambuziya =  $Kcuβ\dot{\varrho}$ οης

Ap. \*kapāra = hebr. L. W. המבר (kefār) "Schale, Schussel" Pehl. kapārak in der Glosse zu Vend. IX, 11 "Gefass". Np. kuvāreh "Gefass". Ai. kapāla, kapāra "Schale, Schussel, Schadel".

Ags. hafala "Schadel".

Die Zusammenstellung Horns (Grdr d er. Ph. I 2, 34) von Av \*paiticayana, arm. L W. patèën, Pehl. pacën = hebr L. W patšegen ist falsch, denn letzteres geht auf Air. \*patisenhana zuruck = Ai. pratisënsana, Pāli. patisāsana "Botschaft, Nachricht", vgl. Arm. L. W. patasyani aus \*patisahvan s. Verfasser: "Arisches im A. T." S. 52.

# V. Ergänzungen zu Justis Eranischen Namen.

Auf babylonischen Kontrakten kommen mehrere Perser vor a) unter der Herrschaft des Cambyses:

Artarušu (Peisers Babylon. Rechtsleben II) = Ap Arta-

raucah, Av. Ašoraocanh, N. pr.

As bu m itā na = \*Aspamitāna (im babylon. wird a vor Labialen gewöhnlich zu u) "Pferdegestaltet", An mita "gestaltet", Av. mita. Und mit dem patronymischen Suffix āna werden unzahliche Personennamen gebildet, vgl. Justi, Eran. Namen 522—523.

As but āt i ka = \*Aspatatika, Ai. tati "Ausdehnung, Menge". Das Ableitungsaffix ka ist besonders den eranischen Namen eigentümlich, vgl. Justi, Eran. Namen S. 421—522.

b) unter Darius I.

 $Artaš\bar{a}ta$  (Peiser, Babylon. Rechtsleben IV, 62) = An. \* $Artaš\bar{a}ta$  "Artafroh" vgl. die eran. Personennamen·  $B\bar{a}b\bar{s}\bar{a}d$ ,  $B\bar{a}m$ - $s\bar{a}d$ ,  $D\bar{a}r\bar{s}\bar{a}d$  u. s. w. bei Justi S 510

Bagapāta (Peiser IV, 5) = Βαγαπάτης vgl. Justi S. 57. Mitrana (Peiser IV, 5) Ap Μιθοάνης vgl. Justi S. 214. Partama (Peiser II, 8) = Ap. Parθama in den altpers Personennamen Παρθαμασιοις, Παρθαμασπάτης, \*parθama = Pehl. pahlūm "der beste".

c) In Hilprechts Babylonian Expedition of the University of Pennsylvania vol. IX finden sich folgende persische Personennamen aus der Zeit des Artaxerxes I:

Arabak = Aρβάκης (vgl. K. Z. 38, 275); Arta = Aρ. arta,  $A \nabla a \check{s} a; Ar \check{s} \bar{a} m, Ar \check{s} \bar{a} m m u = Ap. Ar \check{s} \bar{a} m a; Ar tabar i = Ap.$ 'Αρταβάριος; Artavara, Artavaru = Ap. arta-vara ("Arta-gläubig");  $Artayš\bar{a}r = Aoταξάοης; Artayšatsu = Artayša<math>\vartheta r\bar{a}; Artarivu$ = arta-raeva ("durch Arta glanzend"), Aspadāsta (= aspa-dasta): Atruwanu, Aturuwanu = Av. Atarawanu; Atarapata = Av.  $\bar{A}tarp\bar{a}ta$ ;  $Bag\bar{a} = Ap$ . baga;  $Bag\bar{a}na$  (= Ap. \* $bag\bar{a}na$ ); Bagaina = Ap. \*bagaina; betreffs des Suff aina vgl. Av. vəhrkaena, Ap. Varkaina; Bagudāta (= Bagadāta); Bagamax (zum letzten Glied may vgl. No Karmay N. pr., Ved. makha); Bagamiya (vgl 'Oοσιο-μίχος); Bagaviri (= \*bagavīra); Bagapānu (= bagapāna = Μεγαπάνης), Bagazuštum (= baga-dušta, vgl. K. Z. 38, 276); Bagēšu (= baga-aiša vgl. K. Z 38, 275); Bagyānu (= baga-yāna "Segen des Baga", vgl. Ap Dāštayāna N. pr.). Baqyāzu (= \*baga-yāza, vgl. Np. Mihyāz N. pr und Av daevōyāza); Darmakka (= Ap. \*darma-ka, Ai. dharma-ka); Dizaka (= Ap. dīdā-ka, Av. daeza); Gansaka (= Ap. \*Ganjaka, Np Ganjak N. pr., arm. Lehnw. Ganjak, Aram. ככון (ginzak), Ai ganjika). Karsaka (= Ap. \*karsaka, Av 'Kərəsāni N. pr, Kərəsāspa N. pr., Kərəsaoχšan N. pr., Skyt. Καρσας N. pr.); Kūsdana (das zweite Glied dana kommt in Eigennamen haufig vor, vgl. Justi, Iran N. 490); Manuaki (= Ap. manu-aka), Manuittya (= Ap. \*manu-iθya); Manuštanu (= Μενοστάνης); Mitradati (= Ap. MiGradata); Mitraini (= Ap \*miGraina; zum Suff. aina vgl. das obige Bagaina); Mizdaēšu (= Ap. mīždaaiša, vgl. obiges Bagēšu); Nittabuzana (das zweite Glied buzana kommt haufig in Personennamen vor, vgl. Verfasser: Ar. i. A. T. 92 f.); Papaku (= Ap \*papaka, Np. Papak N. pr.); Patištana (= Av. paitištāna); Rušundatu (= Av. raocana-dāta); Rušunpāti (= Av. raocana-paiti); Satabarzana (= Σατιβαρζάνης); Tirakāmu (= Ap.  $t\bar{i}ra-k\bar{a}ma$ ); Tiridata (=  $Ti\varrho i\delta \acute{a}\eta g$ );  $T\bar{u}ravana$  (= Ap.  $t\bar{u}ra-vana$ "Feinde besiegend"); Uštabuzana (= Ap. \*hušta - buzana, vgl. obiges Nittabuzana); Uštu (= hu-sta, vgl. Υστάνης und den vorherigen Namen); Ubar (= Ap. \*hubara, Gr. Οἰβάοης): Udarna

(= Ap. \*hu-darna, vgl. Ap. Vi-darna); zangūnu (= Ap. \*zangūna, Pehl zangak, N. pr., Ap zunga "Fuss"); ziwaka (= Gr. Ζεύακος, Ap \*jīvaka)

## VI. Semitische Lehnwörter im Altiranischen.

an ku "Halskette" Yašt 17, 10: aēšam vantāonhō būṭ mainyāonhō gātuš paiti āonhənti yōi srīra barəziš-havantō mərəzyumnāo an ku-paēsəmnāo fra gaošāvara sispimna caðrukarana minuca zaranyōpisi "Thre im Hause weilenden Gattinnen sitzen auf Ruhelagern, die schon und polsterreich sind, geputzt, mit Halsketten verziert, nut Ohrringen geschmückt und mit einem viereckigen goldverzierten Diadem". anku — hebr. ɛnaq (pz) "Halskette, Halsgeschmeide" Syr eqqā aus \*enqā, Aram unqā "Halsgeschmeide", Arab. unq, Ath. ĕnqe, Assyr. unqu "Fingerring"

minu "Kopfputz, Diadem" Yašt 17, 10 s. unter anku, ferner Yašt 5, 127: minum barat hvazāta urədvī sūra anūhita upa tam srīram manaoðrim "Ein Diadem pflegt die sehr edle Ārdvīsūra, die Anāhita, auf ihrem schonen Haupte zu tragen". minu

= Assyr. mīnu, mēnu "Kopfputz, Diadem".

χανzα "Behalter, Gefass" Vend 8, 31. Das χ ist aus k entstanden durch Analogiebildung nach χικηδα, also \*kawza, Np kūz, kūzeh "Gefass". Aus Pehl. \*kūz ist entlehnt Talm. kūz (τις), kūzeh "Topf, Hohlmass", Syr. kūzeh, Arab. kūz, Aim. kūż, Air. \*kawza, das auf \*kabza zuruckgeht, ist entlehnt aus Sem. qabċa, Arab. qabċa "Handvoll", Syr. qafċū, qafsu "em Behalter, grosses Gefass fur Getreide", qafas "em Längenmass", hebr qebhuċa "em Haufen", sem V qabaċ "zusammenfassen, ansammeln". Betreffs des Ubergangs von sem č zu alteran. z, vgl hebr. Miċray-im: alteran. \*Muzrāya, altpers Mudrāya.

tanāra "Schmelzofen" Vend 8, 82 ist bereits von Justi als sem. Lehnwort erkannt. Pehl., Np tanār "Ofen", davon entlehnt Türk tanār, Buch. tanur, Afgh. tanārah, nicht vom Pers. entlehnt ist Arm. thonir "Ofen" = Assyr. tināru "Ofen", Hebr., Arab. tanār.

Ap. dipi "Inschrift, Schrift", Pāli (Aśoka-Inschr.) dipi "Schrift". Die Inder haben dies Wort volksetymologisch mit  $\sqrt{lip}$  zusammengebracht, so dass spater lipi "die Schrift" heisst, Pehl  $dip\bar{\imath}$ -var (ZDMG. 29, 13), woraus spater  $dip\bar{\imath}$ r wurde = Assyr. duppu "Inschrift". The Taylor tayl

schrift, Schrift", Elam. L. W. tipi, tiba

Ap. \*mudra, Ai. L. W. mudra, Siegel, Siegelring, Abdruck\* (c. 400 v. Chr.), Pehl. muhr, Arm L. W. murhak, "Urkunde", Np. muhr = Assyr. musaru für \*musru, "Schrifturkunde, in der Form einer Stein- oder Metallplatte, oder eines Thonprismas, der Verewigung des Namens ihres königlichen Urhebers dienend". Dieses assyrische Wort drang in der Form \*muzra ins Alteran. ein, was

dann im Altpers. zu \*mudra werden musste Auf dipi und mudra macht bereits Hübschmann KZ. 36, 176 aufmerksam

Ap. magu "der Magier", Gr L W. μάγοι, Av. moγu kommt nur ein Mal vor und zwar in Yasna 65, 7: Moγutbiš "den Magier bedrangend" und bedeutet hier durchaus noch nicht "der Zarathustra-Priester". Die Magier sind die assynschen Mayyu "Zauberpriester, Wahrsager", die bereits zur Zeit Assurbanipals (668-626) am königlichen Hofe zu Babylon eine bedeutende Rolle spielen, und die im Alten Testam. zur Zeit Nebukadnecars genannt werden, und zwar heissen sie daselbst mog (Jerem. 39, 3). Die ältesten griechischen Schriftsteller verstehen unter den persischen Magiern Traumdeuter und Zauberpriester (vgl. Herod I, 128, VII, 19. 37. 191. Xenoph Cyrop. III, 3. 22. 34; IV, 5. 14; VII, 5. 35; VIII. 1. 23). Nach deren Darstellungen waren die Magier ursprünglich die medische Priesterkaste (vgl Herod I, 101; Strabo XV, 3; Agath II, 26; Ammian. Marc. XXII, 6), die erst von Cyrus I. in Persien eingeführt worden sind (Xenoph. Cyrop. VIII, 1. 23). In der Dariusinschrift wird der medische Magier Gaumāta genannt, der sich bei seinem Aufstand in erster Linie auf Medien und die Meder stützte (vgl. Beh. I, 59). Nun stand Medien, wo der ursprüngliche Sitz der Magier war, den Inschriften gemass beieits seit dem 9 Jahrh. v Chr. mit den Babyloniern in Beziehung und babylonische Kultur findet sich bereits schon im 9. Jahrh. v. Chr in den Grenzgebieten Mediens, im Quellgebiet des Dijālā (vgl. E Schrader, Keilinschr. u d. A T.2 417). Und dass die medische Religion auch von der assyrischen beeinflusst war, geht auch aus dem Namen eines medischen Stammfürsten, Mamitiarsu, hervor, der zur Zeit des Assyrerkonigs Essarhadons lebte, wobei der erste Bestandteil Mamiti der Name einer babylonischen Göttin ist Bereits unter Tiglatpileser III. macht sich babylonische Kultur in Namar, einem medischen Distrikte geltend, was die Existenz babylonischer Personennamen und das überwiegend semitische Pantheon, wie es aus dem Freibriefe Nebukadnecars ersichtlich ist, beweisen, vgl Z. f. Assyr. 15, 303 f Der Magismus, der ursprünglich Zauberei, Stern- und Traumdeuterei bedeutet, ist gerade das Spezifische der babylonischen Mazzu Und dem Diodor (2, 24) ist bekanntlich "Chaldaer" der Name für den babylonischen Zauberer (vgl. ferner Dan. 2, 4. 5) Da bereits unter Assurbanipal die Mayyu den babylonischen Königen unentbehrlich sind und der Rab-mog d i. "der Obermagier" des Nebukadnecar in Jer. 39, 3 vorkommt, und dieses also in die vorpersische Periode fallt, so beweist dieses alles, dass die persischen bezw. medischen Magu ihren Ursprung in Babylonien haben, von wo aus sie sich über Medien hin, das bereits im 9. Jahrh. babylonische Kultur in sich aufgenommen hatte, verbreitet haben. Und mit dem Antritt der Herrschaft der Perser über Medien wurden von Cyrus auch die medischen Einrichtungen mit übernommen, und dort waren die Magier, wie in Babylon die Mazzu, am koniglichen Hofe unentbehrlich, da, ab-

gesehen von ihren mantischen Verrichtungen, eist durch sie die Opfer und die Gebete Kraft hatten (vgl. Herod I, 132). Die Perser nahmen auch die medische Tracht an (Herod I, 135; III, 84; Xenoph. Cyr. VIII, 1. 40), ebenso ist von Cyrus die medische bezw. babylonische Sitte, sich vor dem Konige zu Boden zu werfen, eingeführt worden (Xenoph Cyrop. VIII, 3 14). Dass die Magu zur Zeit der Abfassung des Avesta noch nicht die Zarathustra-Priester waren, geht daraus hervor, dass in diesem Religionsbuche der Priester nie Magu heisst, sondern gewöhnlich  $\bar{a} \vartheta arvan = Ai$ . athravan, zaotar = Ai. hotar. Erst die spatgriechischen Schriftsteller im Anfang unserer Zeitrechnung und dann die Sasanideninschriften belehren uns, dass der Name "Magu" sich auf die Zarathustrapriester übertragen hat (Sasan magopat, Talm L. W. 222). Dass das babylonische z zu g werden konnte, beweist das hebr Lehnwort מג (mog), vgl ferner babyl. Kummuzu = Commagene. Ubrigens hat bereits Herodot bemerkt, dass die persische Religion nicht unbeeinflusst von der assyrischen geblieben ist, wenn er I, 131 sagt: "Die Perser haben noch dazu gelernt und zwar von den Assyrern und Arabern, der Urania zu opfern, es nennen die Assyrer die Aphrodite Mylitta, die Araber Alitta, die Perser Mitra (Καλέουσι δε 'Ασσύριοι την 'Αφροδίτην Μύλιττα, 'Αραβιοι δε ''Αλιττα, Πέρσαι δε Μίτραν). Unter Urania versteht Herodot den Aphroditekult. So nennt er in I, 105 die bei den syrisch-phonikischen Volkern unter dem Namen Astarte bekannte Mondgöttin die Aphrodite-Urania Aphrodite ist die Gottin, die die Erde befruchtet und die Mutter des ganzen Natursegens ist und als solche verehrt wurde Herodot, der sonst nie eine persische Gottheit mit dem persischen Namen nennt, sondern dafür stets die entsprechenden griechischen Gottheiten einsetzt, gebraucht nun hier einen dem Mylitta ahnlichklingenden Namen, wie er ja auch die arab. Alılat, die er auch in III, 8 so richtig nennt ('Aλιλατ), dem Mylitta anzugleichen sucht, ındem er daraus Alitta macht. Für Mıtıa, der ja ein mannlicher Gott ist und dem Apollo entspricht, ist die Anahita einzusetzen, deren Kult besonders am Ende der Achamenidenzeit sehr in den Vordergrund gerückt ist, was aus den trilinguen Inschriften des Artaxerxes Mnemon hervorgeht, S. 4.5, vgl Weissbach, Altpers. Keilinschr p 46: Imam apadāna vašnā Āuramazdāhā Anahitahyū utā. Mitrahyā akunāmām Auramazdā Anahita utā Mitra mām pātuv hacā gastā..., durch die Gnade des Ahuramazda, der Anāhita und des Mithra habe ich diesen Palast gebaut. Ahuramazda, Anāhita und Mithra mogen mich schützen vor dem Übel". Diese Göttin ist der Avesta gemass der Genius der alle Welt befruchtenden Gewasser. Sie hat ihren Wohnsitz auf dem Hukairya, einem Berggipfel der Hara, sie ist eine kraftige, schöne Jungfrau (Yašt 5); unter den starken Brüsten gegürtet, in Biberfelle gehüllt, mit einem goldenen Schleier versehen, lenkt sie den von vier weissen Rossen gezogenen Wagen. Sie ist die Göttin der Zeugung, als solche kraftigt sie den Samen der Manner und verleiht den Frauen gluckliche Ge-Sie ist verwandt mit der vedischen Gottin Sinīvālī, die der Zeugung hold ist, und um Gewährung mannlicher Nachkommenschaft angerufen wird, vgl Rgv. 2, 32, 7. Die Tranische Anahita hat aber im Laufe der Zeit viele Züge von der semitischen Gottin an sich genommen, wie ja auch die Astarte als Aphroditekult von den semitischen Volkern ihren Weg zu den Hellenen gefunden hat Ferner beweisen uns auch die Darstellungen Strabos, der uns berichtet, dass der Anahitakult sich über ganz Kleinasien verbreitet hat und in Armenien, Syrien, Pontus, Kappadocien, Lydien, Sardes heimisch war und ebenso wie die Astarte verehrt wurde. In Armenien war dieser Kult mit heiligen Prostitutionen verbunden (Strabo XI, 532), in Kappadocien und im Pontus von zahlreichen mannlichen und weiblichen Hierodulen verehrt (Strabo XII, 559. Anahita und Mithra waren bereits unter den Achäme-XV, 733) niden die bedeutendsten Gottheiten neben Ahuramazda, sie entsprachen dem Marduk und der Istar in Babylon. Herodot und Xenophon (Cyrop. VII, 5. 53) kennen von den Namen der persischen Götter nur den Mithra, den Herodot in I, 191 noch mit Anahita verwechselt Der Mithrakult scheint bereits in der altesten Tranischen Periode eine hohe Bedeutung erlangt zu haben, was sich besonders in den alteren persischen Ergennamen widerspiegelt, denn er ist der einzige Gott, der bereits in ültester Zeit zur Bildung von Personennamen verwendet wird, vgl. Mithradat, Schatzmeister des Cyrus I (Esra 1, 8); Μιτροβάτης, Satrap unter Kambyses; Mitrana, Perser unter Darius I.; 'Idaultons, lebte ca. 500 v. Chr; 'Askaultons, Eunuch des Xerxes I; Μιτροπαύστης, Vetter des Xerxes I.; Μιτραφέρνης, Eunuch des Artaios, Konigs von Medien. Mithra war also den Griechen viel bekannter als Ahuramazda, der zuerst von Plato erwahnt wird. Wenn uns nun Berossus berichtet, dass Artaxerxes Mnemon (404-361) derjenige war, der die Perser die Aphrodite-Anahita auch bildlich darzustellen lehrte und ihren Bilderdienst sogar nach Babylon, Susa, Ecbatana, Bactrien, Damaskus, Sardes verpflanzte, so muss die Anahita schon lange vorher verehrt worden sein, da ja schon Herodot die Anahita kennt und sie mit der babylomschen Gottin identifiziert, und übrigens ein unter Artaxerxes neu aufgekommener Kult nicht so schnell in ganz Kleinasien hatte heimisch werden können, wie Berossus es berichtet. Vgl. Berossos in Didot: Fragm. hist. grace. II, 508-509, citiert von Blochet in Rev. de Ling. 35, 14: "ός πρώτος της 'Αφοοδίτης 'Αναίτιδος τὸ άγαλμα αναστήσας έν Βαβυλώνι και Σούσοις και Έκβατάναις, Πέρσαις καὶ Βάπτροις καὶ Δαμάσκο καὶ Σάρδεσι ὑπέδειξε σέβειν" Die Anaitis oder Anais wird von Strabo XI, 8 nicht nur als persischer Damon, sondern sogar als ή πάτριος θεός der Perser bezeichnet. In spater mittelpersischer Zeit heisst sie auch  $b\bar{e}d\bar{u}\chi t$ , Np.  $b\bar{e}l\bar{u}ft$ , was F. Andreas sehr richtig auf \*bagaduzta zuruckführt, "Gottertochter". Über zwei andere habylonische Lehnwörter wie δαρεικός = babyl dar iku und  $da\bar{e}na$  "Gesetz" = babyl.  $d\bar{e}nu$  "Gesetz" vgl. Verfasser: Arisches im Alt. Test. S. 69 ff. und 82 ff.¹). Durch diese semitischen Entlehnungen gewinnt das an Wahrscheinlichkeit, was F. Justi im Arch f Religionsw. 1900, S. 200 ausgesprochen hat: "Eine Religion wie die zarathustrische, kann nur entstehen, wo ein Austausch der Volker stattfindet, wie es der Fall gewesen ist, als die Meder in die mesopotamische Ebene herabstiegen, das Erbe der Assyrer antraten und Verbündete der Chaldaer wurden, deren Land der Sitz der altesten Gesittung gewesen ist, wo namentlich auch ein ausgebreitetes Weltbild eine befruchtende Anregung des religiosen Denkens geben musste. Diese der Vernunft und der Erfahrung in der Religionsgeschichte gemasse Ansicht wird zum Glück auch bestatigt durch die überwaltigende Mehizahl der Zeugnisse des Morgenlandes und der Griechen, in denen der Prophet und sein Stamm die Magier in Medien ihre Heimat haben".

#### Index.

Diejenigen Wörter, die in den Anmerkungen des behandelten Vendidäds gegeben sind, habe ich mit dem Paragraphen des betreffenden Vend. versehen. Für die übrigen Worter habe ich nur die Seite angegeben

Avesta. aiwivaršta V, 14. aogazdastəm VII, 26 ao3ravana VIII, 23 aonya VIII, 86 agūstiš VII, 57. azdobiš VI, 49. ana V, 5. anaidya VI, 1. anaivivarent VI, 50. anku 165. apa-i 163. aparaođayeiti VII, 78. abata VII, 35. ayaozdya VII, 25. armaē VI, 30. aspərəna VIII, 61 u. 161 ā-ah V, 22 uzō-jata VII, 3.

uzyərəpta V, 26

uzdarəza VIII, 75.

upairi-ah V, 22 upasrvatō VII, 27. urvan 163. us-ah V, 22 ərəyant VII, 2. kərətu VII, 38 karana VIII, 24. yawza 165  $\chi^v$ asta VII, 35. gunda 163. granta 163 jitaša V, 4. zūrō VII, 3. tbišiš VI. 10. tūtuc VI, 51. tayairya VIII, 93 tanūra 165. Pātairō 164. draona V, 26. driwi VII, 2. drənjaiti VII, 59.

<sup>1)</sup> Was 1ch dortselbst uber  $nant \partial \eta$  gesagt habe, ziehe ich zuruck, da mir die von Bartholomae im Grundr d. ir. Phil. gegebene Erklarung als die einzig richtige erscheint.

dumna VII, 59. dauru-upadarana VII, 1. draoša VIII, 29. dišta VIII, 74. nauiti VII, 55. naēza VII, 57. nasukərəta VII, 26. nasuspaya VI, 3. nimato-aiwivarana VIII, 1. ništarətōspaya VI, 3. nərəš V, 27. nyāonc V, 12. paiti VIII, 85. paiti-ah V, 22. partiraēcayeiti V, 8. pairispāiti VI, 3. 29. para-ah VII, 71. paraget VIII, 13. parōbərəzya VIII, 86. paramərətō VIII, 31. pascamərətō VIII, 31.  $pištr\bar{o}$  V, 59. pourušō VII, 57. framanyete VII, 55 frādavaiti V, 24. fraorecinta 163. friðyeiti VI, 28. frine V, 59 fšuta VII, 77. bata VII, 35. banda VIII, 29. V bərəj 163. bizvat VIII, 80. bunjayāt VII, 71 madu V, 52.māmərəncainiš VIII, 21. mam  $\nabla$ , 60. minu 165 mūraka V, 26. yavōcaranīm V, 5. yūtō V, 55. raođayam VI, 6. ravan V, 1. rāna VII, 52. vaoiri V, 52. vī VIII, 17. vīzvārent VIII, 10.

vītayti VI, 38.  $v\bar{\imath}tara$  V, 11.  $v\bar{\imath}s\bar{o}$ -pu $\partial r \partial m$  VII, 43. sairi VII, 45; VIII, 85. sairya VIII, 8. saire-hya VIII, 8. saēpa VIII, 87. V sar VII, 27. 45 sar VII, 45. sarastiš VII, 57. skairya VIII, 95. skəndō-aipijatō V, 59. spāma VI, 7. srascintyāica VI, 36. harəc V, 60. havąs VIII, 31.

altpers.

ana V, 5. dipi 165. \*kapāra 164. magu 166. \*mudra 165.

Pehlevi.

 $\bar{a}i$  V, 5. astōdān VI, 50 āzārēnēd VII, 78. ēnasīh VI, 30. kapārak kulîcak 163. cūhān VI, 33. yvast VII, 35. zard VI, 30. zūzu 161. tūyšīnītar VI, 51. dalīm VII, 2.  $d\bar{u}k$  V, 60.  $pac\bar{e}n$  164. pēšak V, 59.  $p\bar{\imath}r$  VII, 57. bayt VII, 35. mūk VI, 27. muhr 165. raglāvāp VIII, 23. sarāsp VIII, 83. sargin VIII, 8. šūin VI, 46.

## Tawaddud.

Von

#### Josef Horovitz.

In seiner Übersetzung von Ticknors History of Spanish Literature 1) hat Gayangos gezeigt, dass die in Spanien noch heute viel gelesene Historia de la doncella Teodor eine Nachahmung der arabischen Geschichte von Tawaddud sei, die jetzt auch einen Bestandteil von 1001 Nacht bildet2) Die Geschichte verlauft beidemal so, dass ein in Armut geratener Kaufmann, der eine sehr schöne und sehr gelehrte Sklavin besitzt, diese - auf ihren eignen Rat - verkauft. Sie ist sicher ihm so aus der Not zu helfen, da er ihrer vielen Vorzüge wegen einen hohen Preis erzielen werde. Der Konig, dem er sie zum Kauf anbietet, will sich erst davon überzeugen, ob sie wirklich alle Vorzüge, die ihr nachgerühmt werden. besitzt und lässt sie von mehreren Gelehrten einer eingehenden Prufung unterziehen. Sie besteht die Prufung glänzend und der Konig schenkt sie, von ihrem Geist und ihrer Schönheit entzuckt, ihrem früheren Herrn zurück. In der arabischen Form der Geschichte nehmen die Berichte über das Examen einen sehr breiten Raum ein und dieser Teil der Erzahlung ist in der spanischen Version vollig umgeändert') Die alteste Gestalt der Historia hat Knust<sup>4</sup>) nach einer Handschrift des 15 Jahrhunderts abgedruckt und er hat auch ausfuhrlich das Verhaltnis seines Textes zu dem der späteren Drucke besprochen. Aus den Angaben, die Gayangos über die in seinem Besitze befindliche حكابة كباربة تودور) macht, hat

<sup>1)</sup> II, 553ff.

Ygl. M. J. Muller in den Sitzungsberichten der bayerischen Akademie, 1863, II, S 38—40.

<sup>3)</sup> Der Passus que desides del yaser con las mugeres (ed. Knust 509) ist aus dem arabischen Original beibehalten (ed. Cairo [1302] II, 250), aber etwas umgeandert worden.

<sup>4)</sup> Mittheilungen aus dem Eskurial 507-517.

<sup>5)</sup> In der Handschrift von Gayangos lautet der Name der Heldin ständig تودور. Seit Müller nimmt man allgemein an, das spanische teodor sei aus verlesen; man sieht jetzt, dass im Arabischen selbst der sonst, wie es scheint, nicht vorkommende Name — dass er heute in Egypten als Titel einer

Knust richtig erkannt<sup>1</sup>), dass dieser Gestalt des arabischen Textes die spanische Version noch naher steht, als der, welche sie in 1001 Nacht angenommen hat Die Gayangos'sche Handschrift befindet sich jetzt 2) ım Besitze der Academia de la historia in Madrid und der Gute des Herrn F. Codera verdanke ich einige Auszuge, die es ermoglichen, die Angaben von Gayangos nachzuprüfen und zu erweitern. Nach Gayangos<sup>3</sup>) ware die Geschichte verfasst von Abu Bequer el warrac, celebre escritor del segundo siglo de la hegira y autor de otros cuentos y tratados por el mismo estilo; in der Handschrift und woher Gayangos روى ابو دكم الوراف عن هشام (heisst es nur4) seine Angaben über das Zeitalter des Erzahlers genommen hat, weiss ich nicht. Von den übrigen Handschriften unserer Geschichte geben — soweit ich sehe — zwei den Isnād an: in der Gothaer 5) lautet هال الشيخ ابو بكر بن عبد الرحمن بن هاسم عن ابراهيم er ابو بكر عبى عبد الرحمي عبى (اليامني (اليامني (ا) und in der Cambridger und möglicherweise 7) ist der erste Name aus dem entstanden, der ابو بکر بی عبد الرحمی سی گارت بی هشام 94 H. in Medina gestorben ists). Natürlich ist dieser nicht der Verfasser der Geschichte, die erst in viel späterer Zeit entstanden sem kann. Ich glaube, dass die grosse Rolle, die Ibrāhīm Ibn Sajjār

Zeitschrift benutzt wird, ist auf Bekanntschaft mit unserer Erzahlung zuruckzufuhren — schon diese Umanderung sich hat gefallen lassen müssen.

<sup>1)</sup> ib. 613/14.

Nach freundlicher Mitteilung des Direktors der Madrider Biblioteca nacional.

<sup>3)</sup> ib. S. 557.

حكاية لجاربة تودور وما كان من Die Handschrift beginnt: وما كان من المشيدة وحديثها مع المنجّم والفلاسفتي والنظّام بحصرة هارون الرشيد روى ابو يكر الورّاف عن هشام انه قال كان في خلافة هارون الرشيد رجل تاجر من العطّاربن نو خير كثير ومال عريص نمّ انه اشترى جارية اسمها تودور وكانت نات حسن وجمال وفد واعتدال وبهآ وكمال ملحة العامة ربّاها صغيرة في عزّ ورفعة وكان يحبّها حبّا لذ

<sup>5)</sup> Pertsch, Arab. Handschr. I, 166/67.

<sup>6)</sup> Browne, Handlist 151; beide Handschriften enthalten die spatere Form, wie sie in 1001 Nacht vorliegt Mr. Browne hatte die Güte mir uber die Cambridger Handschrift nahere Mitteilungen zu machen.

<sup>7)</sup> Wie Herr Prof. de Goeje vermutet.

<sup>8)</sup> Siehe Ibn Qutaiba, Ma'ārif, ed. Wustenfeld, S 144, Index zu Ṭabarī.

an-Nazzām in der Erzahlung spielt<sup>1</sup>), einen Schluss auf ihre Entstehungszeit gestattet Dieser, den Mas'ūdī<sup>2</sup>), Šahrastānī<sup>3</sup>) und Ibn Hallikān<sup>4</sup>) als hervorragenden mu'tazilitischen Dogmatiker erwahnen, lebte noch unter Mu'tasim und soll 231 gestorben sein. Die Geschichte wird also in der Mitte oder am Ende des dritten Jahrhunderts entstanden sein, als sein Name noch in weiteren Kreisen bekannt war.

Wenn man die Geschichte in 1001 Nacht liest, könnte man auf die Meinung kommen, sie sei in Ägypten entstanden, weil koptische Monatsnamen erwahnt werden;<sup>5</sup>) diese Namen sind aber erst bei einer späteren Umarbeitung hinzugekommen, die altere Recension kennt sie noch nicht.

Noch auf eine andere, nicht unnteressante Verschiedenheit zwischen den beiden arabischen Recensionen möchte ich aufmerksam machen. In 1001 Nacht richtet Ibrāhīm an Tawaddud die Frage سائلة المعلق ا

Ausser der Gayangos'schen Handschrift scheint keine der in europaischen Bibliotheken aufbewahrten Handschriften die Geschichte in ihrer alteren Gestalt zu enthalten. Die Gothaer und Cambridger, von denen ich es nach dem Isnād zuerst vermutete, weichen in haltlich nicht von der Form, die 1001 Nacht bietet, ab, wenn auch natürlich in Einzelheiten diese wie alle anderen Handschriften untereinander zahlreiche Varianten zeigen.

<sup>1)</sup> Er ist der einzige Examinator, der mit Namen genaunt wird, auch in der spanischen Version, die ihn als Abrahen el trobador kennt. Trobador ist offenbar Übersetzung von نظام

<sup>2)</sup> Murug ad-dahab, Pariser Ausg, VII, 371/72, vgl. VIII, 35, 301 und 415

<sup>3)</sup> ed. Cureton I, 18. 4) I, 184 (Ubers von Slane). 5) ed. Cairo II, 252. 6) ed. Cairo II, 256.

وما تعولى في مولانا على ابن ابن ابن طالب على مولانا على ابن ابن ابن طالب بالتعوى وكمال رضى الله عنه فالت له كان والله رحلا اتده الله بالتعوى وكمال الايمان والورع وانهر دبنه دمدين النبي صلّعم الداعي الى العروة الوثعى . . . فال لها احسنت اخبربني فما تعولي في ابنيه للسين التن التربني فما تعولي في ابنيه للسين التن التنا الله المسين التن التنا الله المداعوة المداعو

# Šâhnâme 64, 48.

Von

#### Paul Horn.

Das erste Miçrâ' des Verses 64, 48 in Vullers' Sâhnâme-Ausgabe ist so, wie es dasteht, unmoglich, nur die in der Fussnote mitgeteilte Erleichterung der Ferhenge giebt an sich einen Sinn Namlıch· "Deren (Firêδûn's Residenz Tammêša's) Namen man auch Kûs nennt, doch weiss man ausser diesem Namen nichts Weiteres von ıhr". Die diese Erklarung stutzende Angabe der Ferhenge, Kûs (oder Kûsân) sei eine Stadt in Mâzenderân, 1st — wie ôfter — erst aus dem misshandelten Verse erschlossen, dessen ursprüngliche Gestalt sich noch aus der von Vullers ganz ehrlich mitgeteilten Fassung کجا :erkennen lasst. Namlich کجا کز جهان کوس خوادی همی d. i @raētaona's als gar cahar-gôš getreu ins Neupersische umgesetzter varena čaðru. gaoša, von dem schon das Awesta nichts weiter als den Namen weiss. Leider ersah ich nachtraglich aus Justi's Handbuch unter varena, dass die Emendation nur halb neu ist, da andere bereits دوش erkannt haben; immerhin ist aber die wichtige Stelle erst jetzt klargestellt.

Im Šāhnāme harren noch manche Verschreibungen ihrer Korrektur. So ist der إوهكوه; (258, 266) der Râwak des Bund. 12, 35; oder وربغ (C. 19.v, 1 v. u ff.) ist eine Pahlawîverlesung aus  $And \hat{e} \gamma$  d. i. Antiochia, das sonst als اندنو (statt  $And \hat{e} k$ ) erscheint (in خرغار) خرغار). (281, 35 u. o) steht statt خرغار) Bochârâ), der mehrmalige ناعد ist natürlich stets der östliche Terek. Die Stadt ميلاد in des Inderkönigs Keid Reiche (1823, 270) ist Bêrûnî's بلنجر; die بلنجر, über die Marquart, Erānšahr 65 Anm. 1 Naheres in Aussicht stellt, sind mehrmals zu Balučen geworden (ausser 1977, 8 — vgl. Noldeke, Tabarî-Übersetzung 157 Anm. 3 auch 1996, 8 und 1000, 6 v. u). Die Pahlawiverlesung aus Amid (1911, 1) ist wegen der Umsetzung von -md- in -nd- inter-Für das vom letzten Achaemeniden Dârâ erbaute زبوش; (1784, 23), "über das man sich in Chûzistân freute", möchte ich die Änderung نزيول vorschlagen, das nach Jâqût allerdings erst von Ardašîr I herrührt.

# Über den Einfluss des Stoicismus auf die Entwickelung der Philosophie bei den Arabern.

Von

#### Dr. S. Horovitz.

Die ersten philosophischen Bestrebungen im Islam, die Entstehung der verschiedenen Richtungen des Kalam, sind noch nicht genugend erforscht. Es fehlt besonders an einer eingehenden Erorterung der Frage, in wie weit fremder Einfluss hierbei thätig war und worm sich derselbe aussert, und dieser Mangel macht sich besonders fur den Kalam fuhlbar Dass die Anschauungen der Lauteren Bruder aus neuplatonischen Quellen stammen und dass Al-Farabi und Ibn Sina lediglich Aristotelische Ansichten in neuplatonischem Gewande wiedergeben, wird jedem Kundigen auf den ersten Blick Ganz anders verhalt es sich mit den ersten Vertretern des Kalam, die man im Gegensatze zu den eigentlichen Philosophen kurzweg als die Scholastiker oder die Dogmatiker des Islam bezeichnet hat 1) Selbst der Name ist dunkel und ist verschieden erklart worden. Die Darstellung, die Sahrastani von der Entstehung des Kalam giebt, lasst, wie wir sehen werden, eine der wichtigsten Fragen unbeantwortet, und enthalt ausserdem bei genauer Betrachtung einen Widerspruch in sich selbst. Wie aus seinen Worten zu entnehmen ist, ist Kalam eine Bezeichnung, die eist in den Tagen Mâmun's aufkam, als die Vertreter der Mu'tazila mit der griechischen Philosophie bekannt wurden und ihre eigene Methode mit der Methode der Philosophen verbanden. Was den Namen betrifft, meint Sahrastani weiter, so ist er entweder darauf zurückzuführen, dass eine der Hauptkontroversen der Mu'tazila sich auf die Rede Gottes bezog, wonach also Kalam soviel wäre wie Wissenschaft von der Rede Gottes, oder der Name bedeutet soviel wie Mantik (Logik), und es benannten die Mutakallimun die ganze Wissenschaft nach einem Teile derselben.<sup>2</sup>) In diesem Zusammenhange nun verdienen

<sup>1)</sup> Munk, Mélanges S 312.

<sup>2)</sup> Sahrastani S. 18 Nachdem Sahrastani im Allgemeinen von der Entstehung der ersten Sekten im Islam, darunter der Mu'tazila, gesprochen, fahrt نم طالع بعد نلك سيوخ المعنزلة كتب العلاسفة حبن .er fort. Bd. LVII.

eine besondere Beachtung die Worte: خالطت منافحيا بمنافي الللم. Soll das heissen. die Mu'tazila verbanden die Methode der Philosophen — wie auch Haarbrücker die Stelle auffasst — mit ihrer eigenen Methode, der Methode des Kalam? Allein aus Sahrastani's eigener Darstellung geht ja hervor, dass die Methode der Mutazila von Haus aus gar nicht diesen Namen fuhrte und erst durch Aufnahme philosophischer Elemente diesen Namen erhielt. Welche Ungenauigkeit wurde sich dann Sahrastani zu schulden kommen lassen, wenn er die Methode der Mu'tazıla als die Methode des Kalanıs der Methode der Philosophen gegenüberstellte, wahrend doch gerade die Anlehnung an die Philosophie es war, durch die jene neue Richtung aufkam, welche man als Kalam bezeichnete. Sollen die obigen Worte bedeuten: die Mu'tazila verbanden ihre eigene Methode mit der Methode des Kalam und ist die Letztere demnach identisch mit der Methode der Philosophen, wie lasst sich damit zusammenreimen die Erklarung, Kalam bezeichne ursprunglich die Wissenschaft von der Rede Gottes? Doch lassen wir diese Unklarheit zunächst auf sich berühen, aus den Worten Sahrastani's erfahren wir bloss im Allgemeinen von einer Bekanntschaft der Mutakallimun mit der griechischen Philosophie, wir erhalten jedoch keinen naheren Aufschluss darüber, welche Richtung der griechischen Philosophie es war, mit der die Araber zuerst vertraut wurden, und gerade ein Fingerzeig in dieser Beziehung würe für uns von besonderer Wichtigkeit.

Bevor wir in der Erörterung dieses Punktes weiter schreiten, wollen wir noch die Meinung einer späteren externen Quelle, des jüdischen Religionsphilosophen Maimuni erfahren, dessen Ansicht um so mehr Beachtung verdient, als seine Darlegung der Grundsatze der Mutakallimun und der Methoden ihrer Beweisführung eine sehr wichtige Fundgrube für die Kenntnis des Kalams überhaupt ist. Nach Maimuni war es vorzugsweise der Einfluss der christ-

فسرت أيام المامون منافحها بمنافحها الكلام وأوردتها فنا من فنون العلم وسمتها باسم الكلام أما لان أطهر مسعلة تكلموا فيها من فنون العليم وسمتها باسم الكلام فسمى النوع باسمها وأما لمعابلته وتعاتلوا عليها في مسعلة الكلام فسمى النوع باسمها وأما لمعابلته العلاسفة في تسميتهم فنا من فنون علمهم بالمنطق والمنطق والكلام وسماية والمنطق والمنطق والكلام فسمة للمعاون المعاون الم

lichen Syrer, dem der Kalam seine Entstehung verdankt. Unter den Syrern, meint er, war die griechische Philosophie von altersher heimisch. Als daher unter ihnen das Christentum sich immer mehr ausbreitete, stellte es sich heraus, dass die Dogmen der neuen Religion mit den Anschauungen der alten Philosophie vielfach in Widerspruch gerieten Die Folge war, dass Einzelne sich ein philosophisches System zurecht legten, das ihnen ermoglichte gewisse Glaubenssatze gegen die entgegenstehenden Ansichten der Philosophen zu verteidigen, wobei es den Urhebern dieser Richtung gar nicht darauf ankam, auch alte langst uberwundene Ansichten in ihr System aufzunehmen, wenn sie nur dem gedachten Zweck entsprachen. In die Fusstapfen der Syrer seien nun die Araber getreten, und der arabische Kalam sei sozusagen die Nachahmung eines christlichen.1) Gegen diese Darstellung lasst sich zweieilei einwenden Was erstens die den Mutakallimun zugeschobene Tendenz betriffi, so hat Maimum offenbar die spateren orthodoxen Aš'arija im Auge und übertragt die Bestrebungen dieser auf die alteren Vertreter des Kalam Diese hatten jedoch in Wirklichkeit keineswegs die Tendenz, die Lehren des Koran um jeden Preis gegen die Ansichten der Philosophen zu verteidigen, vielinehr setzten sie sich haufig mit den Dogmen des Koran in Widerspruch eischeint nach der Darstellung Maimuni's der Kalani als eine oppositionelle Richtung, als Abwehr gegen die Lehren der Philosophen, was zur Voraussetzung hat, dass diese Lehien in die Welt des Islam eingedrungen waren und dort eine gewisse Verbreitung gefunden hatten. Das entspricht jedoch nicht den geschichtlichen Thatsachen, da die Begründer des Kalam mit zu den Ersten gehören, welche mit der griechischen Philosophie bekannt wurden. Als richtig kann daher in der Darstellung Maimuni's bloss das eine gelten, dass die Syrer zwischen Griechen und Alabern die Vermittlerrolle spielten — eine Thatsache, die auch anderwarts bestätigt wird. Es fragt sich aber, welche Richtung der griechischen Philosophie auf die Entwickelung des Kalam am meisten eingewirkt hat. Gerade auf diese Frage vermissen wir auch in neueren einschlagigen Werken eine befriedigende Antwort, namentlich fehlt es an einem speziellen Nachweis, welche Ansichten der Mutakallimun der griechischen Philosophie entlehnt sind.2) Ein solches Zurückgehen auf

واعلم أن ما فالنه : ed. Munk I, f. 94a والأنه لخائريين Maimuni الأسلام في تلك المعانى المعمرلة منهم والاسعودة هي كلها أرا مبنية على معدمات تلك المعدمات ماخوذه من كتب اليودانيين والسردانيين الذبين راموا محالعه أرا الفلاسفة ودحص اقاويلهم.

<sup>2)</sup> Vgl. Schmolders, Essai sur les écoles philosophiques S. 91 ff., Kremer, Geschichte der herrscheuden Ideen des Islam S. 31, Steiner, Die Mutaziliten S. 55 ff. und Spitta, Zur Geschichte Abu 'l-Hasan Al-Aś'aris S 5.

die Quellen ist aber gerade für den Kalam von besonderer Wichtigkeit, da hiervon vielfach das Verstandnis der uns im Namen der Mutakallimun mitgeteilten Ansichten abhängt. Man begreift dies um so mehr, wenn man bedenkt, dass wir diese Letzteren hauptsächlich durch die Berichte Späterer kennen, die uns in der Regel kein zusammenhangendes System geben, sondern einzelne aus dem Zusammenhang gerissene Satze. Ja es lasst sich nachweisen, dass die späteren Darsteller die Anschauungen der alteren Mutakallimun selben nicht verstanden, weil sie die Quellen nicht kannten, aus denen jene Anschauungen geflossen sind 1) Auf eine dieser Quellen wollen wir hier hinweisen, und zwar ist es der Stoicismus, der nach unserem Dafurhalten auf die Entwickelung des Kalam einen nicht zu unterschätzenden Einfluss ausubte. Dass die Stoiker den Arabern nicht vollig unbekannt waren, geht aus deren Erwähnung bei Al-Farabi und anderen hervor,2) doch werden sie nicht so häufig

<sup>1)</sup> Als Beleg mag folgendes Beispiel gelten Von Mu'ammar führt Sahrastam S. 46 die Behauptung an, dass die Bewegung von der Ruhe ihrem Wesen nach nicht verschieden sei, sondern durch einen Begriff, der die Verschiedenheit notwendig mache, und ebenso sei die Verschiedenheit zweier ahnlicher Dinge und ihre Gleichheit und der Gegensatz zweier entgegengesetztei Dinge nur durch einen Begriff da. Wir haben bereits anderwarts (Die Psychologie bei den judischen Religionsphilosophen S 95 Anm 34) nachgewiesen, dass dieser Satz nebst einigen anderen Ausspruchen Mu'ammars aus dem Sophisten Plato's entlehnt ist und nur durch einen Einblick in die Quelle verstandlich wird Gemeint ist; dass die genannten Dinge nur durch Teilnahme an dem Begriff des Andersseins verschieden sind; die nahere Ausfuhrung geholt nicht hierher Es mag nun dahingestellt bleiben, ob nicht Sahrastani den obigen Satz bloss wortlich abgeschrieben hat, ohne sich über den Sinn klar zu sein; sicherlich missverstanden wurde die Meinung Mu'ammar's von Ibn Hazm, angefuhrt von Schreiner, Studien uber Jeschu'a ben Jehuda S. 28, Anm. 3, welcher die Ansicht وجدنا المنحرك والساكن فايعنا ... Mu'ammar's wiedergiebt mit den Worten ان معنى حدث في المنحرك به فارف الساكن في صفنه فان معنى صفنه في صفنه الماكن الصالح الماتحرك به في صفنه Der Umstand, dass Ibn Hazm von einem Begriff spricht, der im Bewegten und Ruhenden entsteht, beweist zur Genuge, dass er die Ansicht Mu'ammar's gar nicht verstand

<sup>2)</sup> Vgl. Al-Farabi's philosophische Abhandlungen, ed Dieterici S 50, wo die Stoiker unter dem Namen לתלום מובלים מ

angeführt, dass man auf eine genauere Bekanntschaft mit ihren Ansichten und eine wesentliche Einwirkung von dieser Seite schliessen Nichts desto weniger glauben wir, dass eine sachliche Prüfung der im Namen der alteren Mutakallimun mitgeteilten An-

sichten unsere Annahme bestatigen wird.

Wir können hier nicht den Einfluss des Stoicismus in seinem ganzen Umfange darstellen und mussen uns beschränken, diesen Einfluss auf einen der Hauptvertreter des alteren Kalam, auf Nazzâm, nachzuweisen Nazzam, welcher in den Tagen Mamun's und Mu'tasım's lebte, war nach dem Zeugnisse Sahrastam's einer der Eisten, welche sich mit dem Studium der griechischen Philosophie befassten nimmt unter den Begrundern des Kalam einen hervorragenden Platz ein, was schon aus der Ausführlichkeit, mit welcher Sahrastani uber seine Ansichten berichtet, zur Genüge erhellt Bei der Prufung dieser Ansichten folgen wir nicht der Reihenfolge Sahrastani's, sondern wir berücksichtigen einerseits den sachlichen Zusammenhang, andererseits stellen wir diejenigen Satze oben an, welche den stoischen

Ursprung am deutlichsten verraten

Als stoisch mochten wir vor allem binstellen die materialistische Dieser Materialismus trugt ein so ent-Anschauung Nazzâm's schiedenes Geprage, dass man unmoglich dem Gedanken an ein zufalliges Zusammentieffen Raum geben kann und vielmehr an eine direkte Entlehnung denken muss Im einzelnen giebt sich dieser Materialismus in folgenden Satzen kund. Nazzâm behauptete, dass die Farben, Geschmacke und Gerüche Körper seien, eine Lehre, die sich mit der Anschauung der Stoa vollkommen deckt 1) Sahrastam bemerkt hierzu, Nazzâm habe sich duich diese Behauptung in Widerspruch mit sich selbst gesetzt, denn wahrend er auf der einen Seite die Accidenzen als Körper bezeichnete, soll er auf der anderen Seite behauptet haben, dass der Körper aus den vereinigten Accidenzen zusammengesetzt sei. Es sind demnach nach Nazzam bald die Körper Accidenzen, bald wiederum die Accidenzen Korper 2) zwar können hierin einen Widerspruch nicht erblicken, denn wenn

وراهف [scil. N] عشامر س للحكم في فوله ابن [scil. N] Ebenso die Stoiker, vgl. Zeller 3, 1 الألوان والطعوم والروائيج اجسامر (3. Aufl ) S. 118. Im Übrigen ist es nicht ohne Interesse fur uns hier indirekt zu erfahren, dass auch Hisam derselben Ansicht war Er war demnach Materialist, und seine Ansichten hatten eine wissenschaftliche Basis. Ob er auch Anthropomorphist war, wie von ihm berichtet wird, ist demnach zu bezweiteln, und was von ihm in dieser Richtung mitgeteilt wird, ist vielleicht blosse Entstellung oder Erfindung; vgl. weiter unten S 194, Anm 5.

<sup>2)</sup> Śahrastani daselbst: حال اب الخوعر مؤلف من اعراض اجتمعت . . . فتارة بعصى بكون اجسام [الاجسام ١] اعراضا فتارة يقضى .بكون الاعراض اجساما

die Accidenzen Korper sind, kann folgerichtig behauptet werden, dass die Körper aus den vereinigten Accidenzen zusammengesetzt sind, aber bemerkenswert ist der Einwand Sahrastani's jedoch insofern, als derselbe an einen ahnlichen Einwand Plutarch's gegen die Stoiker einnert 1)

Zum Materialismus Nazzam's gehört ferner seine Behauptung, dass der Geist ein feiner Körper sei, welcher mit dem Leibe verflochten sei und die Form in allen ihren Teilen durchdringe, in gleicher Weise wie die Wasserigkeit die Rose, die Öligkeit den Sesam, die Fettigkeit die Milch durchdringe.²) Was den ersten Teil dieses Satzes von der Körperlichkeit der Seele betrifft, so liegt die Übereinstimmung mit der bekannten Anschauung der Stoiker auf der Hand, wobei noch der Ausdruck besonders zu beachten ist, da er offenbar an das stoische πνεῦμα erinnert Aber noch charakteristischer für den stoischen Ursprung und noch entschiedener eine Entlehnung bekundend, ist die Behauptung von der eigenartigen Verbindung zwischen Seele und Körper, denn gemeint ist nichts anderes als die κρᾶσις δὶ δλων nach der Anschauung der Stoa, jene Art der Verbindung, bei welcher die gemischten Teile sich völlig durchdringen, ohne ihre Besonderheit einzubüssen.³)

<sup>1)</sup> Plutarch, de communibus notus S 1328 ed Dubner "Ετι τὴν μὲν οὐσίαν καὶ τὴν ὅλην ὑφεστάναι ταῖς ποιότησι λέγουσι, καὶ σχεδὸν οὕτω τὸν ὑρον ἀποδιδόασι τὰς δὲ ποιότητας αὖ πάλιν οὐσίας καὶ σώματα ποιοῦσι Ταῦτα δὲ ποιλὴν ἔχει ταραχήν Εἰ μὲν γὰρ ἰδίαν οὐσίαν αὶ ποιότητες ἔχουσι, καθ' ῆν σώματα λέγονται καὶ εἰσίν, οὐχ ἐτέρας οὐσίας δέονται τὴν γὰρ αὐτάν ἔχουσιν. Εἰ δὲ τοῦτο μόνον αὐταῖς ὑφέστηκε τὸ κοινὸν, ὅπερ οὐσίαν οὕτοι καὶ ὅλην καλοῦσι, δῆλον ὅτι σώματος μετέχουσι σώματα γὰρ οὐσίαν οὕτοι καὶ ὅλην καλοῦσι, δῆλον ὅτι σώματος μετέχουσι σώματα καὶ οἰς ὑφέστηκεν Wenn auch de Fassung nach ein wenig verschieden, lauft doch bei Sahrastani und Plutarch der Einwand darauf hinaus, dass man nach der Lehre der Stoiker nicht mehr berechtigt ist zu sprechen von einer Substanz oder einer zugrunde liegenden ὅλη einerseits und Qualitaten andererseits.

الروح جسم لطيف مشابك للبدان مداخل 8.38: المورد والدهنية في السمسمر للعالب داجزائه مداخلة المائية في الورد والدهنية في السمسمر العالب المجازئة مداخلة المائية في الورد والدهنية في اللبن والمحتفية في اللبن المحتفظة والمحتفظة المحتفظة المحتفظة المحتفظة النافية من فصائحة ان الاسمان هو الروح وهو جسم :17 لطيف فداخل لهذا الجسم الكثيف مع فوله الروح في الحياة المشابكة لهذا الجسد وقد زعم انه في الجسد على سبيل المداخلة وانه جوهر متصاد غير مختلف ولا متصاد

<sup>3)</sup> Die ຂໍຂໍຂັດເຮົ ວໍເ້ ວິໂລນ wollen offenbar die von Nazzâm gebrauchten Beispiele veranschaulichen, ausserdem ist ເປລາ die technische Bezeichnung hierfür, wie wir durch Ibn Ḥazm, angefuhrt von Schreiner a. a. O. S. 9, erfahren:

Stoisch ist auch die Behauptung Nazzám's, welche das Verhaltnis zwischen Seele und Leib dahin bestimmt, dass der Mensch in Wahrheit die Seele und der Geist sei, der Leib hingegen nur ıhr Werkzeug und ihre Form Sahrastani knüpft hieran die Bemerkung, Nazzâm sei nicht im Stande gewesen, die Lehre der Philosophen ganz zu eifassen, denn er habe sich auf der anderen Seite der Lehre der Naturalisten von der Körperlichkeit der Seele zugeneigt. 1) Diese Bemerkung ist jedoch nicht zutreffend Sahrastani ist offenbar der Ansicht, die Lehre von der Überordnung der Seele stamme aus dem Kreise der Philosophen, und damit stimme die Lehre von der Korperlichkeit der Seele schlecht überein, welche den Naturalisten eigen ist. In Wirklichkeit aber ist die erstgenannte Lehre keineswegs auf den Kreis der Philosophen beschränkt, sondern sie findet sich auch bei den Stoikern. Nazzam wird sie also denselben Leuten entlehnt haben, denen er auch seine Ansicht von der Korperlichkeit entlehnte die Sahrastani als Naturalisten bezeichnet und unter denen wir die Stoiker wiedererkennen 2)

פול ואף מבתר נפיף ולפולבים, בין וללפון ובישות ולם ולאורבלים מבים פלה ולשמלג ון. לשתבת בילה ולשמלג ון. לשתבת בילה ולשמלג ון. לשתבת בילה ולשמלג ון. לשתבת בילה Diese Stelle lehrt uns auch, durch welche Grunde die Stoiker zu ihrer auttallenden Annahme gedrangt wurden, und stimmt mit den Ausfuhrungen Zellers a a. O S. 126 u. 128 Anm. 2 Schluss überein. Vgl. auch die wahrscheinlich aus dem elften Jahrhundert stammende Schrift הבים השכלית את שבי הבשות ועצמן (?) דומה השכלית את שבי הבשות ועצמן (?) דומה ביל בין הדירת הבים השכלים בי השושבה והשמלן בין הדירת setzt die Anschauung Nazzam's als bekannt voraus.

- 1) Śahrastani daselbst. Carra de Vaux, Avicenne S 25 glaubt, der Ansicht Nazzâm's liege die Aristotelische Anschauung zu Grunde, wonach die Seele die Entelechie, die Form des Korpers sei, Nazzâm jedoch habe diese Anschaung nicht zichtig verstanden und infolgedessen das Verhaltnis umgekehrt und den Korper als Form der Seele bezeichnet Zu einer solchen Interpretation liegt gar keine Veranlassung vor, und sie beruht obendrein auf einer volligen Verkennung der Anschauung Nazzâm's von der Seele.
- 2) Die Ansicht, dass der Mensch im eigentlichen Sinne die Seele sei, wird von Nemesius dem Plato zugeschrieben, de natura hominis S. 10. Πλάτων δὲ οῦ λέγει τὸν ἄνθοωπον είναι τὸ συναμφότερον, ψυχὴν καὶ σῶμα, ἀλλὰ ψυχὴν σώματι τοιῷδε χρωμένην Dieselbe Anschauung war auch den Neuplatonikern eigen, Plotin, Ennead IV, 7: Τὸ δὲ κυριώτατον καὶ αὐτὸς ὁ ἄνθοωπος κατὰ τὸ σῶμα εἰη ἐν ἢ ὡς τὸ είδος πρὸς ἥλην ἢ ὡς τὸ χρώμενον πρὸς ὅργανον ἐκατέρως δὲ ἢ ψυχὴ αὐτός Aber auch den Stoikern war diese Anschauung nicht fremd, und von Kleanthes sagt Epiph. adv. haer. III, 1, 37 καὶ ἄνθρωπον ἐκάλει μόνην τὴν ψυχήν, vgl. Stein, Die Psychologie der Stoa, I, S. 209 Anm. 450, so dass man nicht notig hat mit Sahrastani anzunehmen, Nazzām habe diese seine Ansicht anderen als seinen gewöhnlichen Gewahrsmannern entlehnt. Auf die Übereinstimmung Nazzām's mit den Stoikern in den bisher erorterten Punkten haben wir bereits anderwarts, in der "Psychologie bei den judischen Religionsphilosophen" S. 29, Anm. 49, in aller Kurze hingedeutet.

Von den materialistischen Anschauungen Nazzam's wenden wir uns zu einigen anderen Satzen. Nazzâm behauptete, dass alle Handlungen des Menschen Bewegungen seien, die Ruhe erklarte ei als eine Bewegung des Sichstutzens, - so wollen wir den Ausdruck zunachst wortlich wiedergeben — und auch die Erkenntnisse und Willensakte seien nur Bewegungen der Seele.1) Wenn auch der Begriff der Bewegung in der griechischen Philosophie in sehr weiter Bedeutung gebraucht wird, worauf bereits Sahrastani hier hinweist, so stellt sich doch bei genauerer Betrachtung der erste Teil dieser Behauptung seinem Ursprunge nach als stoisch heraus, da die Storker es waren, welche zuerst auch das Thun und Leiden unter die Kategorie der Bewegung stellten.2) Wir fuhren dies selbstverstandlich nicht als Beweis für die Abhängigkeit Nazzam's vom Stoicismus an, denn die stoische Anschauung wird spater allgemein, Plotin und andere tragen sie in Aristoteles hinein,") und eine so genaue Kenntnis der griechischen Philosophie, dass ihm auch die Unterschiede zwischen den einzelnen Systemen nicht entgangen waren, setzen wir natürlich bei Nazzâm nicht voraus, um auch in dieser seiner Behauptung eine bewusste Anlehnung an die Stoa zu erblicken. Lediglich die Thatsache an sich wollten wir nicht mit Schweigen ubergehen Hingegen weist entschieden auf die Stoa die Behauptung zuruck, dass die Ruhe eine Bewegung des I'timâd sei Bemerkenswert ist, dass die Spateren die Bedeutung des letzteren Ausdrucks nicht mehr kannten, und aus ihren widersprechenden Ansichten geht bloss das eine klar hervor, dass ihnen jede sichere Überlieferung fehlte.4) I'tımâd 1st nıchts anderes als das stoische τόνος, die Spannung des Korpers, die Strömung

3) Zeller das. Ann 2 wird die Bemerkung des Simplicius citiert "Plotin und Andere übertragen aus der stoischen Lehre in die aristotelische die Annahme: "τὸ κοινὸν τοῦ ποιεῖν καὶ πάσχειν εἶναι τὰς κινήσεις".

النالثة قولم أن افعال العباد كلها حركات 8. 38 أن النفس المعاد العباد والعباد والعادم والارادات حركات النفس

<sup>2)</sup> Vgl. Zeller a. a. O. S 180.

<sup>4)</sup> Zum Beweise vgl. die bei Schreiner, Studien über Jeschu'a ben Jehuda S. 43 Ann 2 angeführten Ansichten. Aus all den widersprechenden Auffassungen ist zu ersehen, dass man den Ursplung des Begriffes nicht mehr kannte. Am deutlichsten offenbart sich die Verwirrung in der aus Masa'il angeführten Stelle.

deutlichsten offenbart sich die Verwirrung in der aus Masa'il angeführten Stelle. والافرب أن أبا الفسم يشير بالاعتماد الى أنه سكون أو حركة وبعض والافرب أن أبا الفسم يشير بالاعتماد الى أنه سكون أو حركة وبعض . In den Beweisen, welche in Masa'ıl für die Existenz des I'timad angeführt werden, schimmert die ursprungliche Bedeutung des Wortes noch teilweise, wenn auch schwach hindurch. Nach unserer Auffassung ist auch die Schreiner das Anm. 1 angeführte Stelle aus dem Werke des Jeschua ben Jehuda zu erklaren: רגם ימחל כפלו נולד נופני כי אלו אלאעתמאד אשר הוא התעמוד בלשון היה כן לא היה יולד אלא ען אלאעתמאד אשר הוא התעמוד בלשון. התקונה כהלים על מיני התעמוד ועם זה לא תולד הגופות מהם

des Pneumas, welche vom Zentrum des Körpers nach der Peripherie hin sich erstreckend und von dort wieder zurückkehrend die Teile einerseits zusammen- und andererseits in gewissen Abständen auseinanderhalt 1) Auch etymologisch betrachtet ist I'timåd eine nicht ungeschickte Wiedergabe des griechischen τόνος, abgesehen von anderen Grunden, welche für diese Identifizierung sprechen. Nun erhalt auch die Behauptung Nazzâm's einen passenden Sinn Die Bewegung des I'timåd bedeutet soviel wie πίνησις τονική 2)

Als eine sehr gewagte Neuerung und als besonders anstossig scheint den Arabern die unter dem Namen Kumûn (das Verborgensein) bekannte Ansicht des Nazzâm gegolten zu haben Dieser Ansicht gemass behauptete Nazzâm, dass Gott die existierenden Dinge, so wie sie jetzt sind, Metalle, Pflanzen, Tiere und Menschen, mit einem Male geschaffen habe, und die Schöpfung Adams sei der Schöpfung seiner Kinder nicht vorangegangen, so dass das Früherund Spatersein sich lediglich auf das Hervortreten aus den Orten ihrer Verborgenheit beziehe, nicht aber auf das Entstehen und die Existenz selber. Sahrastani knupft hieran die Bemerkung, Nazzâm habe diese Lehre den Philosophen entlehnt, welche das Verborgensein und Hervortreten lehren, Nazzâm neige jedoch sonst mehr zu den Ansichten der Naturalisten als der Metaphysiker ') Zunächst

Dass die Welt nicht von selbst entstanden sei durch I'timad scheint eine Zuruckweisung der stoischen Anschauung zu sein, wonach die Weltbildung durch den τόνος im Urpneuma erfolgt ist, vgl die Ansicht des Kleanthes über die vom Urfeuer durch den τόνος immer auß Neue ausgehende Weltbildung bei Stobaeus, Eclog. I, 342 · καὶ τοιοίττην περίοδον ἀεὶ καὶ διακόσμησιν ποιουμένου, τοῦ ἐν τῆ τῶν ὅλων οὐσία τόνου μὴ παύεσθαι Der Einwand des Jeschua ben Jehuda gegen diese Anschaung im παίρτες επίστης και επίστης τη Επίστης από βρε daraus folgt nichts gegen die Richtigkeit unserer Auffassung, denn welche kosmogonische Anschauung immer man sich auch denken mag, der Einwand wird nichts von seiner Sonderbarkeit verlieren.

1) Vgl. Zeller a a. O S 118 u. 131, an welch letzterer Stelle die Lehre der Stoiker vom  $\tau \acute{o}vos$  mit der Anschauung neuerer Naturphilosophen von der Expansiv- und Attraktivkraft verglichen wird.

2) Vgl. Stobaeus, Eclog I, 405, wo Chrysipp dei κίνησις die μονή gegenüberstellt in verschiedener Bedeutung τὸ μὲν οἴον ἐκινησίαν σώματος, τὸ δὲ οἴον σώματος σχέσιν πατὰ ταινὰ παὶ ὡσαίντως, νῦν τι καὶ πρότερον Εbenso wird 410 im Namen des Apollodor dei κίνησις die σχέσις gegenübergestellt als συνοχὴ κατὰ τόπον ἢ σχὴμα καὶ τὸ ἴσχεσθαι τοιοῦνον In demselben Sinne ist auch κολω bei Nazzum als Verharren des Korpers zu verstehen, ebenso wie κίνησις in allgemeiner Bedeutung genommen ist. Was den Korper zusammenhalt, sagt demnach Nazzum, ist die κίνησις τονική. Dasselbe lehren auch die Stolker, vgl. Zeller a a. O. S 118 und die daselbst Anm. 5 angeführte Stelle aus Alexander in Bezug auf die allgemeine Substanz. ἡνῶσθαι μὲν ὑποτίθεται (Chrysippus) τὴν σύμπασαν οὐσίαν πιεύματός τινος διὰ πάσης αὐτῆς διήκοντος, να οὐ συνάγεταί τε καὶ συμμένει καὶ συμπαθές ἐστιν αὐτῆς τὸ πᾶν

3) Sahrastani S. 39. Steiner a. a. O. S. 67 stellt den Gedanken Nazzam's so dar, als ob es sich bei demselben lediglich handelte um die beiden Aristote-

sei nun erwahnt, dass eine ahnliche Anschauung, wonach das gesamte Schopfungswerk gleich am ersten Tage fertig war und lediglich successive in die Erscheinung trat, bereits fruhzeitig in jüdischen Kreisen nicht fremd war.1) Demnach lage die Vermutung nahe, dass auch diese Anschauung, wie so viele andere Elemente der Aggada, gleich beim Erscheinen des Islam oder später in arabische Kreise eingedrungen und auf diese Weise zur Kenntnis Nazzâm's gelangt sei. Der Ausspruch Nazzam's enthalt allerdings einen Zusatz, der sich in judischen Quellen nicht nachweisen lasst, namlich die Behauptung, dass auch die Schopfung Adams der Schopfung seiner Nachkommen nicht vorangegangen sei, — eine Vorstellung, welche mit der Anschauung von der gleichzeitigen Schopfung aller sechs Tagewerke keineswegs zusammenfallt. Dieser Umstand allein wurde uns jedoch nicht bestimmen von der obigen Vermutung abzugehen, wenn nicht andere Grunde es wahrscheinlich machten, dass wir es auch hier mit einer stoischen Anschauung zu thun haben. Wir glauben, dass der Behauptung Nazzâm's vom Kumûn die Lehre der Stoiker vom λόγος σπερματικός zu Grunde liege, die Anschauung dass im Urstoff oder der Vernunft samtliche Dinge keimartig verborgen seien und aus derselben mit derselben Notwendigkeit hervorgehen wie das Tier oder die Pflanze aus dem Samen Was uns

lischen Grundbegriffe der Moglichkeit und Wirklichkeit, so dass das Hervortieten aus der Verborgenheit gleichbedeutend ware mit einem Übergang aus der Moglichkeit zur Wirklichkeit. Allein in diesem weiten Sinne scheint der Ausdruck Kumfun von Sahrastani nicht geblaucht worden zu sein. Nach der Auflassung Steiners ist es auffallend, dass Sahrastani nicht den arabischen Aristotelikern und samtlichen ionischen Naturphilosophen die Theorie des Kumfun zuschreibt und lediglich bei Anaxagoras, wie wir sehen werden, sich des Ausdrucks Kumfun wieder bedient. Es muss also darunter eine enger umschriebene Lehre verstanden werden, und nicht jede beliebige Anschauung, die eine organische Weltbildung lehrt.

zu dieser Annahme veranlasst, ist eine gelegentliche Ausserung Sahrastani's an einer anderen Stelle. Bei der Darlegung der Ansichten des Anaxogaras sagt er, dieser sei der erste gewesen, welcher das Kumûn lehrte, insofern er der Ansicht war, dass alle Dinge im ersten Korper verborgen gewesen seien und ihre Existenz nur in threm Hervortreten aus diesem Körper bestehe, nach Gattung, Art, Maass und Gestalt, ebenso wie die Ahre aus dem Samenkorne erscheine, die hohe Palme aus dem kleinen Kern, der Mensch aus dem winzigen Samentropfen, der Vogel aus dem Ei.1) Wir erfahren aus dieser Stelle genauer, was Sahrastam sich unter der Bezeichnung Kumûn dachte, und wir erfahren ferner, dass ei die namliche Lehre bei Anaxagoras wiederzufinden glaubte Es fragt sich nun, worm fur Sahrastam die Ahnlichkeit lag, die ihn bestimmte, die Lehre Nazzâm's mit der des Anaxagoras zu vergleichen und beide mit deinselben Namen zu belegen. Diese Frage ist um so berechtigter, als Kumûn offenbar eine technische Bezeichnung ist, die zudem nicht aus der griechischen Philosophie entlehnt ist, sondern eigens dazu gepragt wurde, um eine gewisse Anschauung von anderen ähnlichen Anschauungen bestimmt zu unterscheiden. Wir werden wohl nicht irre gehen, wenn wir annehmen, dass es nicht die Wahinehmung einer inneren Verwandtschaft, sondern lediglich ein ganz ausserer Umstand war, der Sahrastani oder seinen Gewahrsmann, dem er hier folgt, veranlasst hat, bei Nazzam und Anaxagoras dieselbe Lehre zu finden Das Vergleichungsmoment war gegeben in den σπέρματα des Anaxagoras und in der stoischen Bezeichnung vom σπερματικός λόγος. Nun besteht allerdings zwischen beiden Anschauungen nur eine Namensgemeinschaft und gar keine sachliche Verwandtschaft, wie schon Heinze lichtig bemerkt,2) aber für eine oberflachliche Geschichtsbetrachtung wird man mit Recht annehmen. dass gerade eine Ausserlichkeit ausschlaggebend war und nicht die Aufdeckung einer inneren Beziehung. Vom stoischen Standpunkte aus begreifen wir auch, in welchem Sinne Nazzam behaupten konnte. dass auch die Schopfung Adams der Schopfung seiner Nachkommen nicht vorangegangen sei, da ja nach den Stoikern in der That auch die Individuen im voraus bestimmt sind, wobei hier besonders an ihre Lehre erinnert werden muss, dass in jeder künftigen Weltperiode ganz dieselben Individuen auftreten werden wie in jeder vorhergehenden (ein Sokrates, eine Xantippe) und bis aufs Einzelne ganz die nämlichen Vorgange sich abspielen werden 3) Auch der

<sup>1)</sup> Śahrastani S 257,

Vgl. Heinze, Die Lehre vom Logos in der griechischen Philosophie,
 109: "Dagegen haben die σπέρματα des Anaxagoras mit dem σπέρμα der Welt bei den Stoikern nichts gemein".

<sup>3)</sup> Vgl. Zeller a. a. O. Š. 155 Anm. 1. Am kurzesten lasst sich die Ansicht Nazzām's wiedergeben durch den stoischen Satz bei Eusebius, praep. ev XV, 14: τὸ μέντοι πρῶτον πῦς εἶναι παθαπερεί τι σπέρμα, τῶν ἀπάντων ἔχον τοὺς λόγους καὶ τὰς αἰτίας τῶν γεγονότων καὶ τῶν γινομένων καὶ τῶν ἔσομένων

Bemerkung Śahrastani's von der Anlehnung Nazzam's an die Naturalisten, die uns gelegentlich der Behauptung vom Kumun zum zweiten Male aufstösst, liegt demnach ein berechtigter Kern zu Grunde An beiden Stellen konnen wir unter den Naturalisten die Stoiker wiedererkennen.

Unsere Betrachtung über die physikalischen Ansichten Nazzam's abschliessend, erwahnen wir noch, dass derselbe die Atomenlehre bestritt und um die Möglichkeit der Bewegung zu erklaren, die Theorie vom Sprunge (عليه) aufbrachte 1) Die Gegneischaft gegen die Atomistik stempelt zwar Nazzam nicht zum Stoiker, aber es kann hervorgehoben werden, dass auch die Stoiker sich die Bekampfung der Atomistik besonders angelegen sein liessen 2) Was die Behauptung vom Sprunge betrifft, die eine besondere Erörterung erfordert, so vermochten wir eine Spur derselben im Stoicismus nicht aufzufinden.

Zu den ethischen Anschauungen Nazzām's uns wendend, erwahnen wir zunachst seine Behauptung, dass der Unterschied zwischen dem Guten und Bosen nicht erst durch die Offenbarung, sondern durch den Veistand gegeben sei 3) Dieser Satz, welcher zu den Grundlehren der Mu'tazila gehort und von orthodoxer Seite aufs Nachdrücklichste bekämpft wurde, erinnert an die stoische Anschauung, das δίκαιον sei φύσει und nicht θέσει,4) und wenn auch Anklange an diese Anschauung auch sonst sich finden mogen, so ist sie doch im ganzeu System des Stoicismus tiefer begründet als anderwarts. Es genugt daran zu erinnein, dass die Stoiker das hochste Gut, die Glückseligkeit, in ein naturgemasses Leben setzen. Gleichwohl konnen wir in der obigen Lehre Nazzām's keinen Beweis für seine Abhangigkeit vom Stoicismus erblicken, da wir nicht wissen, von welchem Mutaziliten und mit welchen anderen Fragen im Zusammenhange dieselbe zuerst ausgesprochen wurde.

Wichtiger, aber auch schwieriger ist es fur uns die Stellung Nazzam's zum Problem der Willensfreiheit zu bestimmen. Der Umstand, dass er als Kadarit bezeichnet wird, und selbst die ausdrückliche Erklärung Sahrastani's, er sei in der Behauptung von der Vorherbestimmung des Guten und Bosen durch uns selbst weiter

وافق الفلاسفة في نعى للجزو الذي لا ينحزى :38 Sahrastani 8. أوافق الفلاسفة في نعى المجزو الذي لا ينحزي

<sup>2)</sup> Vgl. Plut. a a O XXXVIII, S. 1320 und XLIII, S. 1324. Aus der letzteren Stelle erfahren wir, zu welchen paradoxen Konsequenzen hinsichtlich der Bewegung die Stoiker gelangten infolge ihrer Annahme von der unendlichen Teilbarkeit des Korpers.

وفال بتحسين العقل وتفبيحه في جميع :3) Sahrastani S 41: وفال بتحسين العقل وتفبيحه في العقل العالم المانية العالم ا

<sup>4)</sup> Vgi. Zeller a. a. O. S. 223 Anm 2

gegangen als seine Genossen,1) ist allein nicht maassgebend. Auch die Stoiker reden ja mit grossem Nachdruck von der Selbstbestimmung des Menschen, von der nicht bloss seine Handlungen, sondern auch seine Urteile und Uberzeugungen abhangen sollen, obgleich fur eine Willensfreiheit im eigentlichen Sinne in ihrem System kein Raum ist 2) Wer weiss, ob nicht ahnlich klingende Ausserungen Nazzâm's von Sahrastani falsch gedeutet wurden und ihn veranlassten, Nazzâm den Anhangern der Willensfreiheit beizu-Wir müssen daher einzelne hier in Betracht kommende Satze Nazzām's selbst prufen. Die Behauptung, dass der Geist es sei, dem die Kraft, das Vermogen, das Leben und der Wille zukomme, dass der Geist vermögend durch sich selbst sei und das Vermogen dem Thun vorangehe,") ist für die Beantwortung unserer Frage allein nicht entscheidend, da die Ausdrucke Wille und Vermogen noch nicht gleichbedeutend sein müssen mit Willensfreiheit in strengem Sinne. Auch die Behauptung, dass zwei Eingebungen vorhanden sein mussen, von denen die eine das Thun, die andere das Lassen gebiete, damit eine Wahl in Wirklichkeit stattfinde,4) gestattet keinen sicheren Schluss, da es nicht klar ist, worauf dieser Satz abzielt, ob auf eine Verwerfung oder Annahme dei Willens-Denn dass es sich nicht um eine blosse Definition der Wahlfreiheit handelt, dass vielinehr mit der Behauptung Nazzam's gewisse Folgerungen verbunden waren hinsichtlich der Zulassigkeit der Willensfreiheit, geht schon aus dem Umstande hervor, dass sie von anderer Seite bestritten wurde. 5) Vielleicht will die Behaup-

- 1) Vgl Mawahif S. 337: من سياطين الفدرنة [seil. N.] من العباطين الفدر فيره منا [seil. N.] . \$
  - 2) Vgl. Zeller a. a O. S. 201.
- وفال ان الروح في التي لها فوه واستطاعة 38 śahrastani S 38 وفال ان الروح في التي لها فوه واستطاعة فبل الفعل. وحيوه ومشيئة وهي مسنطيعة دنفسها والاستطاعة فبل الفعل. Die Behauptung, dass das Vermogen dem Thun vorangehe, konnte als Beweis dafur gelten, dass Nazzam ein Anhanger der Willensfreiheit war, wenn nur erst der Sinn dieser Behauptung selbst uber allen Zweisel sicher gestellt ware.
- وفال لا دل من حاطرين احتدهما بامر :41 \$ sahrastanı (41). بالاغدام والاخر بالكف ليصم الاختيار
- 5) Es ist Biśr b Al-Mu'tamii, der das Gegenteil behauptet, Śahrastani S. 45. كان مختارا في فعلم فيستغنى عن الخاطرين فان الخاطرين لا يكونان من فبل الله تعالى وانما هما من الشيطان والمعفر الاول لم يتفدمه شيطان بخطر الشك ببالم ولو تفدم فالكلام في الشيطان Die Begrindung ist dunkel, vgl. in der folgenden Anmerkung die Argumente der 'Aš'arija gegen die Willensfreiheit

tung Nazzam's besagen, dass die menschlichen Handlungen nicht etwa darum als freiwillig bezeichnet werden, weil sie aus dem eigenen Antrieb hervorgehen, — siehe weiter unten die Ansicht der Stoiker — vielmehr liege das Wesen der Freiheit in der Fähigkeit zu überlegen und zwischen zwei entgegengesetzten Dingen zu wahlen. Doch muss dieser Sinn in die Behauptung Nazzam's erst hineingetragen werden und liegt nicht in den Worten selbst. 1)

Noch dunkler ist folgende Ausserung. Nazzam behauptete, dass alles, was vom Thun über das Subjekt der Kraft hinausgehe, vom Thun Gottes herrühre, entsprechend der Naturanlage. Das heisst, wird erlauternd hinzugefügt, Gott hat den Stein mit einer bestimmten Naturbeschaffenheit ausgerüstet und mit einer gewissen Anlage geschaffen, so dass er, wenn man ihn in die Hohe wirft, in die Hohe fliegt, und wenn die Kraft des Wurfes ihr Ende erreicht,

<sup>1)</sup> Wahrend es bei Nazzâm nicht klaı ist, welche Bedeutung die Annahme einer doppelten Eingebung, d. h. entgegenstehender Beweggrunde hat, ist dies bei den As'arıja genau angegeben. Eines ihrer Argumente gegen die Willensfreiheit lautet: Gesetzt, der Mensch ware in seinen Handlungen in dem Sinne frei, dass es in seiner Macht lage, sich sowohl fur das Thun als das Lassen zu entscheiden, so muss es ein جنب geben, das den Ausschlag giebt nach der einen oder anderen Seite, denn sonst ware die Entscheidung zufallig (انتفاضيا), was hier wohl soviel bedeutet wie ohne Ursache, dies Ausschlaggebende kann jedoch nicht wieder in der Wahlfreiheit des Menschen liegen, denn dies wurde zu einem regressus in infinitum fuhren Es war demnach die Handlung durch das Vorhandensein eines مرحم notwendig Mawakit S. 107. Ahnlich lautet ein Beweis S. 114. Bei gleichen entgegengesetzten Beweggrunden ist eine Entscheidung unmoglich, bei ungleichen war die Entscheidung von vornheiein bestimmt. Ob man schon bei Nazzam an ahnliche Erwagungen zu denken hat, lasst sich bei der abrupten Anfuhrung seines Ausspruches nicht entscheiden. wohl aber erinnert die Beweisfuhrung der As'arija an die Ansicht des Chrysipp. Wie wir namlich von Plutarch eifahren, behaupteten die Philosophen, dass bei der Wahl zwischen vollig gleichen Dingen die Entscheidung herbeigeführt werde durch eine hinzukommende (spontane) Bewegung im ἡγεμονικόν (de Stoicorum repugnantiis XXIII, S. 1278. Τοῦ κατηναγκάσθαι δοκοῦντος ὑπό τῶν ἔξωθεν αίτίων ταῖς ὁρμαῖς ἀπόλυσιν πορίζειν ἔνιοι τῶν φιλοσόφων ἐπελευστικήν τινα πίνησιν έν τῷ ἡγεμονικῷ κατασκευάζουσιν, ἐπὶ τῶν ἀπαραλλάκτων μάλιστα γινομένην έκδηλον) Chrysipp bestritt dies, weil dies gleichbedeutend ware mit der Annahme einer Wirkung ohne Ursache, und führte als Beispiel an die Wage, die bei volligem Gleichgewicht sich nach keiner Seite neige, in scheinbar dagegen sprechenden Fallen sind es immer unbekannte Ursachen, welche die Entscheidung herbeifuhren (Ποὸς τόυτους ὁ Χουσίππος ἀντιλέγων, ώς βιαζομένους τῷ ἀναιτίῳ τὴν φύσιν έν δὲ ταῖς πλαττομέναις ὑπ΄ ενίων καὶ λεγομέναις ταύταις επελεύσεσιν αἰτίας ἀδήλους ὑποτοέχειν ) Erwahnt sei ferner, dass wie nach den Stoikern Lob und Tadel nur das Urteil über die Beschaffenheit gewisser Personen und Handlungen ausdrucken (Zeller a. a. O. S. 166), so auch nach den As'arija Lob und Tadel nur aufzufassen sind: Mawakif S. 112). Doch mag die Übereinstimmung in diesen Punkten nur eine zufallige sein. Den Begriff des Kasb bei den As'arija mit der συγματάθεσις der Stoiker will Stein a. a. O. II, S. 291 Anm. 383 vergleichen.

von Natur an seinen Ort zurückkehrt. Die Worte geben keinen Sinn, in welchem Sinne man auch den Ausdruck "Subjekt der Kraft" nimmt. Teilweise wird man erinnert an das Beispiel, durch welches Chrysipp seine Anschauung vom Willen zu veranschaulichen pflegte Der Cylinder bedarf des Anstosses um fortzurollen, ist aber dieser erfolgt, dann bewegt sich derselbe vermöge seiner Beschaffenheit fort, ohne Hinzuthun des Menschen. Ebenso muss ein Motiv von aussen auf den Willen einwirken, ist dies geschehen, dann erfolgt die in unserer Beschaffenheit begrundete Bewegung, ohne dass es in unserer Macht lage eine andere Entscheidung zu treffen, als wir sie in jedem einzelnen Falle wirklich treffen.2) Diese Ausserung erklart unsere Stelle nicht, da an dieser gerade die Hauptsache, die Exemplificierung auf den Willen, fehlt. Zu der Dunkelheit der Stelle kommit noch ein Widerspruch in der Überlieferung hinzu, denn von anderer Seite wird berichtet, Nazzâm habe gewisse Handlungen, auch insofern sie am Subjekt haften, Gott zugeschrieben.3)

2) Gellius, Noctes Atticae VI, 2, 11: "Sicut, inquit, lapidem cylindrum si per spatia terrae prona atque derupta jacias, causa quidem ei et initium praecipitantiae fueris, mox tamen ille praeceps volvitur, non quia tu id jam facias, sed quoniam ita sese modus ejus et foimae volubilitas habet: sic orde et ratio et necessitas fati genera ipsa et principia causarum movet, impetus vero consiliorum mentiumque nostrarum actionesque ipsas voluntas cujusque propria et animorum ingenia moderantui.

3) Mawakif S. 117 wird der Unterschied zwischen den unmittelbaren und mittelbaren Handlungen (متولد und مناسر) besprochen. Von den letzteren soll Nazzām gesagt haben, dass sie insgesamt, d. h. auch diejenigen, die im Subjekt subsistieren (عبتال القارع) zu den Handlungen Gottes gehoren. Man kann diesen Widerspruch nicht beseitigen durch den Einwand, dass dort von den sogenannten mittelbaren Handlungen die Rede ist, denn es bleibt ein Widerspruch immer nach der einen Seite bestehen, insofern Sahrastani ohne Berücksichtigung des Unterschiedes zwischen متولد und متولد das Subjekt hinausgehenden Handlungen behauptet, dass sie nach Nazzām Handlungen Gottes seien.

Uberhaupt ist der ganze Unterschied zwischen dem, was vom Thun am Subjekte haftet, und dem, was darüber hinausgeht, ein so auffallender und rätselhafter und die darüber unter den Mutakallimun herrschende Verwirrung ist so gross, dass es nicht als allzu gewagt erscheint, wenn man die Vermutung ausspricht, dass es sich hier lediglich um ein Missverstandnis handelt, das sich durch eine allzu sklavische Übersetzung aus dem Griechischen eingeschlichen. Unterschied zwischen den freiwilligen Handlungen, die als ἐφ' ἡμῖν oder ἐπὶ τῷ ἐνεογοῦντι, d. h als in unserer Gewalt liegend, bezeichnet werden, und dem notwendigen Naturgeschehen wurde zu einem Unterschied zwischen dem, was am Subjekte haftet, und dem, das darüber hinausgeht. Nazzam mag vielleicht noch von dem ersten Unterschiede in richtigem Sinne gesprochen haben, sei es, dass er die als ἐφ' ἡμῖν bezeichneten Handlungen im Gegensatze zum Naturgeschehen für wirklich frei erklarte, sei es, dass er auch sie als notwendig bezeichnete, wie das Fallen des zur Höhe geschleuderten Steines und das  $\hat{\epsilon}\varphi$   $\hat{\eta}\mu\tilde{\imath}\nu$  bloss im Sınn der Stoiker gelten liess. 1) Eine irrtumliche Auffassung des ursprunglichen Unterschiedes hat dann in der Folge eine heillose Verwirrung angerichtet

Wenn wir in Bezug auf das Verhaltnıs Nazzam's zu den Stoikern in der Frage der Willensfreiheit zu keinem sicheren Ergebnis gelangen konnten, so werden wir dagegen in seinen theologischen Ansichten den stoischen Einfluss deutlicher erkennen. Die Behauptung, dass die Erkenntnis Gottes für das Denken vor der Offenbarung notwendig sei,2) einnert daran, dass die Stoiker den Gottesglauben zu den natürlichen Erkenntnissen (zoival) živoiai)

<sup>1)</sup> Die Stoiker behaupteten, das έ $arphi^{\prime}$   $\eta\mu
u
u$  werde nach ihrer Anschauung nicht aufgehoben, denn wenn auch die εξμασμένη in allem wirke, so wirke sie doch in jedem verschieden, gemäss der eigentumlichen Natur derselben. Den menschlichen Handlungen bleibe daher ihr besonderer Charakter gewahrt, und wenn dieselben auch nicht in dem Sinne frei sind, dass sie in jedem einzelnen Falle auch anders hatten ausfallen konnen, so sind sie doch freiwillig insofern, als sie aus dem eigenen Antrieb hervorgehen; vgl. Alexander, de fato ed. Orelli S. 42: ἀναιροῦντες γὰρ τὸ έξουσίαν έχειν τὸν ἄνθρωπον τῆς αἰρέσεως τε και πράξεως των αντικειμένων λέγουσιν έφ' ήμιν είναι το γινόμενον και δι' ήμων Έπεὶ γάρ φασι των ύντων καὶ γινομένων αὶ φύσεις ἔτεραι τε καὶ διάφοροι .. γίνεται δὲ τὰ ὑφ' εκάστου γινόμενα κατὰ τὴν οἰκείαν φύσιν, τὰ μέν ὑπὸ λίθου κατὰ τὴν λίθου, τὰ δὲ ὑπὸ πυρὸς κατὰ τὴν πυρὸς ούθεν μεν πατά την οικείαν φύσιν υφ' επάστου γινομένων δύνασθαί φασιν άλλως έχειν . . . Μήτε γὰο τὸν λίθον εἰ ὁπὸ ὅψους ἀφεθείη τινός, δύνασθαι μὴ φέρεσθαι κάτω ο δ΄ αὐτὸς καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων λόγος . . . Ότι δε αύται [soil. πινήσεις] μεν δι όρμης τε και συγκαταθέσεως, έκείνων δε αι μεν διὰ βαρύτητα γίνονται, αι δε διὰ θερμότητα . ταύτην μεν επί τοις ζώοις λέγοντες, οὐκέτι δε εκείνων εκάστην, την μεν επί τῷ λίθφ, την δὲ ἐπὶ τῷ πυρί; Zeller a. a. O S 165.

الثانية عشر [8] قولة في المعفر قبل ورود السمع: 8.40 قولة في المعفر قبل مرود السمع عليه تحصيل معرفة انه اذا كان عافلا متمكنا من النظر يجب عليه تحصيل معرفة الباري تعالى بالنظر والاستدلال

zahlten und in den Beweisen für die Existenz Gottes auf den consensus gentium besonderes Gewicht legten.1) An die Anschauung der Stoiker von der Vollkommenheit der Welt und ihre Theodicee erinnert die Behauptung, dass es in der Macht Gottes nicht liege, das Bose zu thun, im Gegensatze zur Ansicht, dass er dessen wohl machtig sei, es jedoch nicht thut,2) ferner die Behauptung, dass Gott nicht das zu thun im stande sei, wovon er weiss, dass darin keine Wohlfahrt für den Menschen liege 3) Sahrastani fugt hinzu, Nazzâm habe seine Ansicht den Philosophen entlehnt, welche meinten. Gott habe die Welt nicht vollkommener schaffen können, als sie ist, und es sei unmoglich, dass es in seiner Macht gelegen hatte, ihr einen höheren Grad von Vollkommenheit zu verleihen, und er es dennoch unterlassen hatte.4) Die erste Behauptung, dass Gott nicht Unrecht thun könne, geht darauf hmaus, dass Gott fur die moralischen Übel in der Welt nicht verantwortlich zu machen sei, wie dies in gleicher Weise die Stoiker behaupten 5) Die zweite Behauptung, dass Gott die Welt nicht vollkommener schaffen konnte, ist eine Rechtfertigung Gottes in Bezug auf die physischen Übel, deren Existenz die Stoiker als notwendig auf verschiedene Weise darzuthun suchen 6)

Einen noch ausgepragteren stoischen Charakter trägt die Behauptung, dass es nicht in der Macht Gottes liege, etwas zur Strafe der Hollenbewohner hinzuzufugen oder davon etwas hinwegzunehmen, und ebensowenig sei er im stande etwas von der Freude der Bewohner des Paradieses abzuziehen oder einen derselben aus dem

<sup>1)</sup> Zeller a. a. O S. 74 Anm. 3

فوله ١٠) الله نعالى لا بوصف بالعدرة على :38 هذا الله نعالى لا بوصف بالعدرة على :1 الشرور والمعاصى وليست هي مفدورة للبارى خلافا لاصحابه

<sup>3)</sup> Śahrastani daselbst.

<sup>4)</sup> Daselbst, vgl. die Ansicht der Stoiker von der Vollkommenheit der Welt, Zeller a. a. O S. 173.

<sup>5)</sup> Plut. de Stoicorum repug. XXXIII, S 1284, Chrysippus behauptete ός τῶν αἰσχοῶν τὸ δεῖον παραίτιον γίνεσθαι οὐα εὐλογόν εστιν In emem Aufsatze uber die Kontinuitat der griechischen Philosophie in der Gedankenwelt der Araber, Archiv für Geschichte der Philos. Bd. XI, versucht Stein diese Ansicht Nazzām's auf Alexander von Aphrodisias zuruckzuführen. Aber nachdem wir die Abhangigkeit Nazzām's von den Stoikern in anderen Punkten bewiesen haben, werden wir, wenn nicht besonders zwingende Grunde vorliegen, auch hier stoischen Einfluss annehmen. Auch die Behauptung 'Abd Al-Kahir's (Schreiner a a. O. S. 9), Nazzam habe seine Ansicht den Dualisten entlehnt, scheint nicht auf irgend einer Überheferung zu berühen, sondern ist blosse Vermutung Nach demselben soll auch die angebliche Lehre Nazzam's, dass die Korper in lebende und tote zerfallen und dass die ersteren nicht leblos, die letzteren nicht lebendig werden konnen, den Dualisten entlehnt sein, was gewiss sehr weit hergeholt zu sein scheint. Vgl. ubrigens auch Aristoteles, Topik S 126a 34.

<sup>6)</sup> So werden die Übel von den Stoikern auch als notwendige Folge zweckmassiger Einrichtungen bezeichnet, Zeller a. a. O. S. 174.

Paradiese auszustossen.¹) Es ist dies im Geiste des Stoicismus und dessen Anschauung von der alles beherrschenden und alles umfassenden Macht der είμαρμένη Die Behauptung Nazzām's in Bezug auf den Willen Gottes hat nichts Unterscheidendes ²)

Wir kommen nun zum Resultat unserer Untersuchung. Eine Prufung der bemerkenswertesten Ansichten Nazzâm's 3) hat ergeben. dass derselbe von stoischen Anschauungen beeinflusst war. Wir sind nicht in der Lage anzugeben, aus welchen Quellen Nazzam seine Kenntnis des Stoicismus schöpfte; aber wir werden darum nicht annehmen, dass eine Übereinstimmung in so vielen, zum Teil recht auffalligen Ansichten, wie beispielsweise die πρᾶσις δι' όλων, lediglich ein Werk des Zufalls sei. Die Bekanntschaft Nazzâm's mit dem Stoicismus vorausgesetzt, so lasst sich von vornherein annehmen, dass er nicht der Einzige war, der von dieser Seite eine Einwirkung erfahren, und dass dem Stoicismus ein sehr wesentlicher Anteil an der Entwickelung der Philosophie bei den Arabern gebuhrt, was unseres Wissens bisher noch nicht genügend hervorgehoben wurde.4) Die Spuren des Stoicismus im Kalam hier weiter zu verfolgen, betrachten wir jedoch nicht als unsere Aufgabe. weil wir es fur unangemessen halten, das an der Hand einzelner Satze zu thun,5) und für eine zusammenhangende Betrachtung einzelner

<sup>1)</sup> Śahrastani S. 37.

<sup>2)</sup> Śahrastani S. 38. Der Behauptung, dass man Gott nicht einen Willen im eigentlichen Sinne zuschreiben konne, begegnen wir nicht bloss bei Nazzam, sondern auch bei den arabischen Neuplatonikern und Alistotelikern, so dass auf dieselbe kein besonderes Gewicht zu legen ist.

<sup>3)</sup> Einzelne weniger charakteristische Aussprüche waren noch besonders zu betrachten, so die Leugnung der Damonen von Seiten Nazzâm's (Sahrastani S. 40) im Verhaltnis zum Damonenglauben der Stoiker.

<sup>4)</sup> So spricht beispielsweise Spitta a. a. O. von dem Einfluss des Aristoteles und Plato. Von den Eleaten, Pythagoraern und alteren Joniern sagt er, dass sie den Arabern zu vollkommen mythischen Gestalten geworden sind. Die Stoiker werden von Spitta nicht einmal erwahnt.

<sup>5)</sup> So berichtet Śahrastani S. 51 von Hišam b. 'Amr على الموافلة . 'Dieser Satz sowohl, wie auch der folgende, dass eine Sunde den Gehorsam eines ganzen Lebens aufhebe, durfte auf stoischen Einfluss zuruckzufuhren sein Um dies jedoch naher zu begrunden, müssten wir auf die anderen Ansichten Hišam's eingehen, was uns zu weit fuhren wurde. Nur auf eines mochten wir aufmerksam machen es eigiebt sich eine auffallige Übereinstimmung zwischen den Ansichten dieses Hišam und den Ansichten des Hišam b. Al-Ḥakam, der oben bereits genannt wurde und den Sahrarastani S. 141 als Begrunder der Sekte der Mušabbiha auffuhrt. Diese Übereinstimmung zeigt sich in Bezug auf die Frage, ob Gott das Zukünftige weiss, ferner in Bezug auf die Rede Gottes und in der Behauptung, dass die Accidenzen sich nicht als Beweis für das Dasein Gottes eignen, sondern lediglich die Korper, wobei es auffallend ist, dass Sahrastani die letzteie Ansicht an der Stelle, wo er sie im Namen des ersten Hišam aufuhrt, kurzweg als absonderlich bezeichnet, wahrend sie bei ihrer abermaligen Erwahnung unter den Ansichten des Hišam b.

Richtungen hier kein Raum ist. Nur an einem auffalligen Beispiele wollen wir zeigen, wie durch das Zuruckgehen auf unsere Quelle mancher ganz unverstandlich klingende Satz einen leidlichen Sinn erhalt. Von Gâhız führt Sahrastanı die seltsame Behauptung an, der Koran sei ein Körper und verwandle sich zuweilen in einen Mann, zuweilen in ein Tier 1) Man kann über diesen Ausspruch nicht einfach hinweggehen mit der Bemerkung, dass wir es hier mit einem Widersinn zu thun haben, wie wir auf dergleichen häufig bei einzelnen Sekten der Araber stossen, denn abgesehen davon, dass dies ein sehr wohlfeiles Auskunftsmittel ist und man auch mit den verkehrtesten Ansichten gewohnlich doch irgendeine Vorstellung verbinden kann, kann man Gahiz, nach seinen sonstigen vernunftigen Anschauungen, eine so offenbare Absurdität nicht zu-Nun wird auch Gahiz von Sahrastani als Anhanger der Naturalisten bezeichnet, unter denen wir oben die Stoiker erkannt haben, und seltsamerweise finden sich bei diesen ganz analoge Ausserungen Auch sie sagten beispielsweise, die Wahrheit sei ein Korper, ζῶον, und ebenso nannten sie samtliche Thatigkeiten, das Gehen, Tanzen u s w, einen Korper, ein  $\zeta \tilde{\omega} o \nu$ , was gewiss sehr sonderbar klingt, aber in ihrer ganzen Anschauung wohl begrundet 1st. Thatigkeiten für sich giebt es für sie nicht, sondern bloss thatige Korper, und ebenso verstanden sie unter Wahrheit nicht die Wahrheit in objektivem Sinne, die als etwas Unkorperliches kein selbstandiges Sein hat, sondern nur die Wahrheit in subjektivem Sinne, und diese, das Wissen als Zustand des Geistes, bezeichneten sie von ihrem Standpunkte aus mit Recht als einen Korper, als ein ζῶον ) Ganz in demselben Sinne kann auch die Ausserung des Gahiz aufgefasst werden.

Al-Hakam naher begrundet wird. Der Sinn der Begrundung, die Haaibrucker ganz unverstandlich wiedergiebt, durfte sein: die Accidenzen werden von vielen geleugnet und müssen erst bewiesen werden, konnen daher nicht als Beweis dienen für die Existenz Gottes. Wenn man nicht eine Namensverwechselung vermuten will, muss man bei der gedachten Übereinstimmung annehmen, dass beide Hisam aus derselben Quelle geschopft haben. Nach den rationellen Ansichten, die von Hisam b. Al-Hakam mitgeteilt werden, mochten wir diesen als Materialisten ansehen, nicht aber als Anthropomorphisten, zu dem ihn einige absurde ihm in den Mund gelegte Ausserungen stempeln wollen. Musabbiha und Mugassima fielen für die Araber leicht zusammen.

رحكى ابن الروندى عنه الى العراب حسد . 33. الم العراب عنه الى العراب مرة رجلا ومرة حيوانا . Noch seltsamer heisst es Mawakif عبد وتارة امراه :342. على .

<sup>2)</sup> Sextus, adv. Math. VII, 38. ή ἀλήθεια σῶμά ἐστιν παο' ὅσον ἐπιστήμη πάντων ἀληθῶν ἀποφαντική ὀοκεῖ τυγχάνειν· πᾶσα ὸὲ ἐπιστήμη πως ἔχον ἐστὶν ἡγεμονικόν, Plutarch, de comm. not. XLV πρὸς τούτοις [den vorhergenannten καταλήψεις, φαντασίαι und τέχνα] καὶ τὰς ἐνεργείας σώματα καὶ ξῶα ποιοῦσι, τὸν περίπατον ξῶον, τὴν ὅρχησιν....

<sup>3)</sup> Zeller a. a. O. S 120.

Schliesslich sei noch kurz eine Vermutung über die Bezeichnung Mutakallımun erwahnt, die wir jedoch nur mit grossem Vorbehalt aussprechen. Die Stoiker werden von Sextus Empiricus schlechtweg die Dialektiker genannt,¹) — eine Bezeichnung, die offenbar von Sextus nicht willkurlich gewählt wurde, sondern in Himblick auf ihre ganze Methode passt. Sollte es sich herausstellen, dass der Stoicismus in der altesten Zeit einen überwiegenden Einfluss ausgeübt, dann könnte vielleicht die Bezeichnung Mutakallimun mit dem Namen διαλεπτικοί zusammenhangen.

### Christlich-Palastinisches.

Von

#### I. Guidi.

Das von Dr. Fr. Schulthess (Bd 56, S. 258) veröffentlichte christlich-palästinische Fragment VII gehört zur Legende περὶ τοῦ λατόμου Εὐλογίου, welche griechisch von Clugnet und koptisch von mir herausgegeben worden ist (s. Vie et Récits de l'Abbé Daniel le Scétiote, Paris, Picard. 1901) Der christlich-palastin. Text stimmt mit dem griechischen (S 33, vgl. dazu die Varianten S. 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S. 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S. 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S. 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S. 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S. 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S 36, vgl. dazu die Varianten S 38 f.) genau überein: dem Worte (S

<sup>1)</sup> Zeller II (3. Aufl.) S. 209 Anm 1

# Zu Rothstein's Arbeit über das Deboralied (Band 56).

Von

#### Eberhard Nestle.

1. Zu Jud. 5, 26 verwendet Rothstein eine ganze Seite (56, 702. 708) auf κατακόπων, will κατακοπτῶν lesen, sucht nach einem hebräischen Aquivalent für letzteres und sieht nicht, das κατακοπτων ein ganz gewöhnlicher Schreibfehler für das völlig richtige κατακόπων ist, ganz genau so wie in 2 Macc. 12, 36 für κατακόπων ὅντων der ('odex Venetus (23) κατακοπτοντων und der Codex 62 κατακοπτων οντων schreibt. κατάκοποι sind die "Abgeschlagenen", die Maroden = Σίτες. Είπ κατακοπῶν anzunehmen, wie Grabe that, von einem Singular κατακοπὴ, den auch noch Hatch-Redpath statuiert, ist durchaus falsch. Auch Brooke-McLean hatten in ihrem Specimen (JThSt. III, 608) diese Accentuierung nicht wiederholen sollen. κατακόπων bestatigt so gut wie κοπιώντων in B den masoretischen Text.¹)

2. Ob man die Kamele mit dem מלמד angetrieben und ob Jael Kamele gehabt hat, hatte Rothstein fragen sollen, ehe er seine

Konjektur vorlegte!

3. S. 711 schreibt Rothstein zu  $\delta\iota\eta\lambda\omega\sigma\varepsilon\nu$ . "So!... Die Aoristtorm liesse sich doch wohl nur von einem  $\delta\iota\omega\lambda\iota\sigma\omega\omega$  ableiten; das giebt es aber nicht. Die in den andern Codd stehende Lesart  $\delta\iota\eta\lambda\omega\sigma\varepsilon$  ist allein richtig". Einem Theologen, dem  $\varkappa\omega\vartheta$ - $\eta\lambda\delta\omega$  "annageln" (ans Kreuz) bekannt ist, sollte auch  $\delta\iota$ - $\eta\lambda\delta\omega$  "durchnageln" keinen Anstoss geben! Man sehe aber Pape, Passow, Thesaurus, Hatch-Redpath u. s. w. u. s. w

4. Für ἐξοδενθείς vermutet R S. 713 f. wie andere vor ihm ἐξολοθοενθείς, da es ihm nicht gelingen will das Wort mit in verständliche Verbindung zu bringen. Nun, es heisst einfach

<sup>1)</sup> Nur anmerkungsweise sei beigetugt, dass auch das was R, uber  $c \pi \sigma \sigma \sigma \mu \alpha \langle \delta \alpha \rangle \sigma$  sagt, durchaus unwahrscheinlich ist, dass er aber mit seiner Forderung eines Períekts für Tidd durchaus recht hat. Man darf nur das  $\pi$  mit dem vorangehenden Wort verbinden als Plural Nach den Pflocken streckte sie ihre Hand aus und ihre Rechte nach den Arbeitshammern: so ist der Parallelismus aufs Beste gewahrt.

"verendet", "tot", und steht so gut für eine passive Form der Wurzel τι, wie ὅλλυμι, καταστροφή und andere! Siehe schon Schleusner und den Thesaurus.

5. βαφυνθείς soll nach S. 714 im Sinne von "gelahmt, kraftlos" stehen; wie dies aber mit στο in Verbindung zu bringen sei, wird nicht gezeigt. Vielmehr = beschwert, belastet und deshalb

gebückt und gebeugt.

6. Zu τοξικόν schreibt R (S. 721). "Was mit τοξικόν gemeint ist, ist nicht klar... Eine wirkliche Übersetzung des Hebraischen sich ist es nicht..." Hatte er den Thesaurus nachgeschlagen, so hätte er gefunden: Fenestellae sagittariae, de quibus Hieronymus in Ezech. 40, 15 Fenestras absconditas, inquit, Symmachus τοξικάς transtulit Er hatte dort noch eine Menge Belegstellen gefunden mit der Bemerkung: fenestra quaevis, sed proprie Fenestricula oblongior et strictior in urbium et castrorum muris per quam sagittae emittuntur in hostem. Auch bei Passow und Pape hatte R. ganz richtig Schiessscharte gefunden

7 "de Lagarde schreibt ἠσχάτισε" S. 727. Das 1st ja fur 1883 richtig; aber in de Lagarde's Septuaginta-Studien von 1891

(GGA 37) S. 68 ist das Jota weggelassen

8. Zum Schlusssatz und zur ganzen Beurteilung des Codek Vaticanus verweise ich auf die genannten Studien von Lagarde und H. A. Redpath's Vorlesung: The present Position of the Study of the Septuagint in American Journal of Theology VII (1903) S. 8. "Moore... thinks that he sees great indications that the Vatican text of the Greek version of that book (Judges) is as late as the fourth century A. D., it is certain at any rate, so far as it is possible to verify the statement, that the text is full of Hexapluric insertions. Dazu die Anmerkung: E. g. in Judges, chaps 4 and 5, there are at least fifteen expressions, which are also attributed to versions other than the Septuagint. Of these four are attributed to Aquila alone, one may be Symmachus, five are attributed to Theodotion alone u. s. w.

## Sabaisch MAK "wer immer".

Von

#### Franz Praetorius.

In der Inschrift Osiand 27 heisst es auf Zeile 3-5:

# ዓየትበት | ዘጜትሃ | ዓለበ ሃጠቀ11 | ∞ዘጜትሃ | ቃለት∞

Die Stelle hat den Erklarern von Anfang an die erheblichsten Schwierigkeiten bereitet; man vgl. ZDMG. Bd. 19, S 232f; meine Neuen Beitrage S. 19f.; Journ. asiat Oct. 1873, S 350; Mordtmann und Muller, Sab. Denkmaler S. 37; Corp. inscr. Hinij. I, S 135. Ich übersetze: "als die Sabäer anfingen, und wer immer (sonst noch) anfing, ihn anzugreifen".

Dieselbe Bedeutung wird das Wort haben am Beginn der Inschrift Glas. 265 = C. Inscr. Himj. I, S 295 ff.

# | \X>Y]|| | \\D\X o | \o 1\&\footale | \bar{\A}\h

"Wer immer bedachte und aufbaute (oder wie die beiden technischen Ausdrücke sonst zu übersetzen sein mögen)  $\underline{\mathbf{D}}$ u-Mahrat" Diese Worte stehen als Überschrift und Einfuhrung zu dem folgenden langen Namenregister.

Ich halte das gleiche Wort für vorliegend in der dunklen Inschrift Glas. 282, Z. 1; s. WZKM. II, S. 3ff. Ich vermute. "und die Weiber und die beiden Ältesten der Leute von 'mnhtn und wer immer . . .¹) mit diesen beiden von den Leuten von 'mnhtn'

Weiter in der gleichfalls dunklen Inschrift Glas. 299, Zl. 8; s. WZKM. II, S. 283 ff. und Mordtmann, Beitrage zur min. Epigraphik S. 102. Ich vermute (indem ich auf die Übersetzung der Verba

<sup>1)</sup> Vgl. uber das dunkle Verbum H)XH Mordtmann, Beitrage zur minaischen Epigraphik S. 96 Aber man konnte auch an www denken.

keinen Wert lege): "welchen Abkarib erhebt und dankt, und wer immer mit ihm erhebt und dankt aus Me'in".

Ob hier auch die von Glaser, Abessinier S. 14 mitgeteilte Stelle aus der grossen Şirwāḥ-Inschrift zu nennen ist, sowie die von Glaser ebenda S. 82 mitgeteilte Inschrift Glaser 891 Zl. 7 und 10, lasse ich ganz unentschieden Zu der letztgenannten Inschrift vgl MVAGes. II. 347 ff. und ZAss. XII. 283 ff.

Ich habe mich bei obiger Aufstellung lediglich durch Zusammenhang und Konstruktion leiten lassen. Sucht man nach einer Etymologie, so wüsste ich nur das altamh. An 37 wieviel? anzufuhren, das mit MHH vielleicht irgendwie zusammenhangen könnte.

## Zu Band 56, 247 f.

Von

### Georg Beer.

Barth erklart הְלֶּהֶׁדְ u s w. Jes. 32, 11 durch Hinweis auf die entsprechenden weiblichen Pluralformen des Imperativs im Jüd.-Aramaisch, das den Exegeten z. St. bisher unbekannt geblieben sei. Er beruft sich auf Dillmann's Jes-Kommentar vom Jahre 1890 — den Kommentar Marti's vom Jahr 1900 scheint er noch nicht zu kennen. Denn Marti giebt die gleiche Erklarung und zitiert die gleiche Seite aus Dalman's Gram. des jüd.-pal. Aram. wie Barth! Die Priontat der richtigen Erklarung gebührt also Marti.

# Zu dem spanisch-arabischen Evangelienfragment (Zeitschrift 56, S. 633 ff.).

Von

### Siegmund Fraenkel.

S 636 l. 3 ist ثلنواسي vielleicht Verschreibung für ثلنعابين (مودي Matth. 23, 33).

S. 637 l. 4 ist ق سائر الاسرار wohl nicht init شعرنا (besser mit M بشعرنا) zu verbinden (S 640 l. 25), sondern gehort zu خفيت "welches denen, die es noch nicht kannten, mit den anderen Mysterien verborgen geblieben war".

8. 637 l. 17. 18 lies من اعظم من الدي الدي الدي الدي كان حازة (mit M) وٱستَحَقَّع في اهل ستة; demnach s. 641 l. 1 zu schreiben "dass ihm das Evangelium seines Sohnes einen höheren Ruhm verleihen solle, als er unter seinen Stammesgenossen erlangt und verdient hatte". Diese Übersetzung entspricht ziemlich genau der lateinischen Vorlage, muss also aus der Liste der Missverstandnisse (S. 646 l. 11) ausgeschieden werden.

S. 638 l. 6 ist عبراته kaum mit تبت المعالية zu verbinden (S. 641 l. 18 "in der ersten Fassung"); dagegen spricht schon das Pronomen. Vielleicht gehört es zum Folgenden, etwa hinter وملبسه (l. 7) einzuschieben; dann l. وأول.

# Die Inschrift am Hauptportal des Sultan Hāns bei Konjah.

Von

### Dr. Friedrich Giese (Constantinopel).

Unter den von Friedrich Sarre in seiner "Reise in Kleinasien" Berlin 1896 mitgeteilten Inschriften, die sich auf dem Sultan Hān, diesem prachtvollen Bauwerk aus der Seldschukenzeit, befinden, ist infolge ungünstiger Beleuchtung der Schluss gerade der wichtigsten Inschrift am Hauptportal des Hāns auf der Photographie undeutlich geworden und hat sich daher für einige Worte nicht mit Sicherheit entziffern lassen.¹) Auf meiner Reise durch die lykaonische Wüste im Juli 1902 kopierte ich diese Inschrift und bin also in der Lage den richtigen Text mitteilen zu konnen. Der Schluss der Inschrift lautet:

اجد بن لخسن المتوالي يوميذ في الممالك

also übersetzt: " .. Aḥmed, Sohn des Ḥasan, den damaligen Prafekten der Provinzen ..."

<sup>1)</sup> Cfr. a. a O. S. 86

### Anzeigen.

Sammlungen alter arabischer Dichter. I.  $E \log m a'ijj \bar{a}t$ nebst einigen Sprachqaçīden hg von W. Ahlwardt. Berlin, Reuther & Reichard 1902 (ii., XXVIII, 89 S Gr. 80)

Zwei Handschriften der von Mufaddal († um 170 H.) veranstalteten Auswahl arabischer Gedichte enthalten als Anhang eine kleinere Sammlung solcher, die dem Asma'ī († um 216 H) beigelegt wird Thorbecke beabsichtigte daher, seiner Ausgabe der Mufaddalījāt die der Aşma'ījāt anzufugen. Sein vorzeitiger Tod bewirkte leider, dass von der überaus sorgfaltigen Edition nur das erste Heft erschienen ist. Eine Ausgabe der Mufaddalījāt haben wir jetzt von Ch Lyall zu erwarten; die Asma'ījāt erhalten wir hier als ersten Theil eines grösseren Editionsweikes von Ahlwardt, der bekanntlich seit einem halben Jahrhundert der arabischen Poesie aller Zeiten ein eifriges Studium gewidmet hat.

Die Sammlung tragt noch Spuren von allmahlicher Entstehung, und es ist nicht ganz sicher, ob die letzten 17 Gedichte schon ursprunglich zu ihr gehorten, da die Ueberschrift des ersten derselben (nr. 4 bei Ahlwardt) sie als الزبادات bezeichnet. Aşma ījāt bestehen natürlich nur aus Gedichten der alten, classischen Zeit bis etwa zum Ausgang der Omaijaden Die aus der Heidenzeit überwiegen sogar bedeutend Doch ist hierbei einiges zu be-Erstlich sind etliche Lieder zwar alt, aber doch nicht so alt wie ihre angeblichen Verfasser. Ich meine damit die, welche Helden aus dem Basūs Kriege in den Mund gelegt werden (nr. 33. 69.2) 60). Ich habe mich darüber in der Vorrede zum Delectus

<sup>1)</sup> Vollstandig الزبادات من الكتادين Der Sinn dieser Worte ist auch mir unklar. Sollen sie "Zusatze zu den beiden Buchern" (den Mufaddalījāt und den Asma'ījāt) bedeuten, so ware das ungeschickt ausgedruckt.

<sup>2)</sup> Ob der in den Varr. aus Kāmil 155 angefuhrte Vers wirklich zu dem Gedichte gehort, ist sehr fraglich. Im Kāmil selbst ist er anonym, ebenso Ham 742 ult. Asma'ī, Nabāt 13 scheint ihn dem Muhalhil abzusprechen. مها تحمل (الحرّ) على Dem Muhalhil zu schreiben ihn die Glosse zu Kāmil und Ğauharī , z und | c (wenn anders der Name von diesen

IX f. ausgesprochen. Ferner ist nr. 20 an seinem Inhalte als Falschung aus muslimischer Zeit zu erkennen; dazu stimmt eine sprachliche Absonderheit.¹) Endlich sind über 300 Verse von Dichtern, die noch Muḥammed's Auftreten erlebt, zum Theil auch den Islām angenommen haben (المحتورة). So sind in Wirklichkeit die dem 7. Jahrhundert angehörenden Verse doch zahlreicher als die aus dem 6. stammenden. Das ist aber ein Vorzug, denn je alter der Ursprung, desto geringer die Aussicht auf leidliche Erhaltung der ursprünglichen Gestalt. Vorislämisch ist übrigens noch 23 nach Agh. 10, 33, und das scheint mir durch den Inhalt bestätigt zu werden. Dagegen ist der "Rauber" AbunNašnāš nr. 9 (wie wohl alle so als

Wie gewöhnlich in den alten Sammlungen sind die s. g. Ma'add-Stämme, die eben in Mittel- und NO-Arabien durchaus vorherrschten, auch in den Asma'ījāt viel starker vertreten als die wirklichen und angeblichen jemenischen Von letzteren finden wir nur 9 Dichter, während allein die auch sonst an Dichtern reichen Tamīm 12 stellen, die verschiedenen Qais-Stämme 14, die Rabī'a 11 2)

Wenn, wie das auch Ahlwardt ziemlich deutlich ausspricht, die Mehrzahl dieser Lieder nicht gerade hohen poetischen Werth hat, so finden sich darunter doch einige Glanzstücke, die denn auch ganz oder zum Theil in der Ḥamāsa und anderen Werken wiederkehren, z. B. 31 ('Urwa b Ward); 75 (Ṣachr b. 'Amr asSulamī); 24 (Duraid b Ṣimma); 32 (Munachchal) Sehr interessant ist u. A. 64, worin sich ein sonst ziemlich unbekannter Dichter ironisch entschuldigt, dass er sich aus der Heerde des Konigs Nu'mān (b Mundhir, reg. ungefahr 580—602) einen feisten Widder geholt. ihn zubereitet und mit seinen Genossen verzehrt habe. Fur die Sitten der Beduinen fallt natürlich auch einiges ab. Wie Euting sah, dass ein Beduine sich an einem kalten Morgen dadurch erwärmte, dass er sein Bein in den kraftigen Harnstrahl eines Kameels

selbst genannt worden ist; s unten S. 208 Anm 1). Einem andern Dichter legt ihn nach der Anmeikung zu den Nabät Lisän bei — Dies alles erwahne ich nur, um den naheliegenden Gedanken abzuweisen, dass schon alte Autoritaten auch die Echtheit der 2 Verse in den Asma'ījāt bezweifelt oder bestritten hatten.

<sup>1)</sup> Die durch den Reim verlangten Formen und und zwar an sich sehr interessant als Zeichen dafur, dass partiell schon im 2 Jahrhundert der Uebergang von in vorkam, aber in einem gefalschten Gedicht mussen sie als weiterer Beleg dafür dienen, dass einige Gelehrte gern Verse mit seltenen Formen schmiedeten, um ihr überlegenes Wissen zu zeigen.

<sup>&</sup>quot;ihr haltet das und das fur unrichtig; nun, älä ist es wohl, aber der und der Dichter aus einem "fasihen" Stamm hat es doch; das habe ich herausgebracht."

<sup>2)</sup> Ibn Qotaiba's Dichterbuch (Wiener Hdschr.) hat ungefahr 50 Dichter von den Tamīm und nur ein knappes Dutzend von den Jemen.

steckte, 1) so werden 26, 24 die elend frierenden Reste des geschlagenen Feindes damit verhohnt, dass sie sich, da das Wasser zu kalt, die Hande von den Kameelen beharnen liessen

Merkwurdig ist, dass wir ganze Verse eines bekannten Gedichtes von 'Urwa (nr 15 meiner Ausgabe) in 9, einem Gedichte des Abun Našnāš, wiederfinden (ebenso Ham 156; Agh 11, 45) Wie hier das Eigenthum zu vertheilen, wird schwer zu ermitteln sein. Aehnlich liegen die Verhaltnisse bei 68. V. 1 ist = 'Antara's Mo'allaqa v 63 (Ahlw.'s Ausg. 21, 70); v 3 u 4 = eb. in Tebrīzī's Texte 67 und 68 (Ahlw., App. S. 182, v 11 und 12); 11 = eb. in A'lam's Text (Ahlw. v. 82) Ferner haben, ausgenommen v. 2. 7. 14, alle Verse Reimworter, die auch in jener Mo'allaqa vorkommen. Ebenso ist's in dem eng mit 68 verknupften 67 mit dem Reimwort von v 2. Da der Reim hier ein sehr bequemer ist, hatte das Zusammentreffen leicht vermieden werden konnen. Was ist hier aber Nachahmung oder Entlehnung, was Eindringen aus dem weniger berühmten Gedicht in das berühmte

Metrisch fallt 27 auf mit einer ungewöhnlichen Form des Basit, der namlich der letzte Fuss ( $\simeq -$ ) fehlt,  $^2$ ) als

Ausser wenigen kurzen Rağaz-Gedichten finden wir eine langere Urğūza (58), ganz in der gekunstelten Weise, die für diese neue Dichtungsart üblich geworden ist, voll entlegener Worter, von denen schon der Verfasser annehmen musste, dass sie den Hörern unverstandlich seien. Mit Ahlwardt halte aber auch ich es für recht wohl moglich, dass dies Gedicht eine Falschung des Chalaf alAhmar ist. Wenn man (s. S. X) den Aşma'ījāt zum Vorwurf machte, dass darin für den Sammler seltner Ausdrucke (غربه) wenig zu holen sei, so hatte den Leuten wenigstens diese Urǧūza schöne Ausbeute gewährt.

Schwerlich ist nur eins dieser Gedichte ganz vollstandig Die meisten sind deutlich Bruchstucke, zum Theil ziemlich kurze. Die Ordnung der Verse ist gewiss oftmals nicht mehr die ursprüngliche des Dichters, und zuweilen fehlen nothwendige Verse. So ist der Vordersatz 12,5 jetzt ohne Nachsatz. Allerdings ist eine solche Beschadigung vielleicht erst durch die Nachlässigkeit von Abschreibern herbeigeführt, aber wir durfen in dieser Hinsicht schon den alten Gelehrten manches zutrauen: sie hatten den Blick immer

<sup>1)</sup> Mittheilung aus Eutings handschriftlichem Tagebuch.

<sup>2)</sup> Eine haufige Verstummelung des Basīt ist das Munsarıh, eine andere in alter Zeit sehr seltne, später sehr beliebte  $\frac{1}{2} = \frac{1}{2}  

zu sehr auf das Einzelne gerichtet, zu wenig auf den Zusammen-

hang der Verse und das Ganze

Ahlwardt hat die von den Handschriften gegebene Anordnung der Gedichte durch die alphabetische ersetzt Diese bietet allerdings den Vortheil, dass man jedes Lied rasch auffinden kann, aber durch Zugabe eines Reimindex, der auf einer einzigen zweispaltigen Seite Platz gefunden hatte, ware diese Erleichterung auch erreicht worden. Die Aufgabe war aber doch zunachst, das Werk moglichst so herauszugeben, wie es der Sammler hinterlassen hat, oder wenigstens, möglichst entsprechend der von den Handschriften reflectierten Recension. Ich habe mir die Mühe gegeben, mittels der dankenswerthen Vergleichungsliste auf S XXVIII mir die Folge der Gedichte in den Handschriften klar zu machen, und da hat sich, wie ich erwartete, doch einiges über die Anlage und die Geschichte der Sammlung, das jetzt verdeckt ist, herausgestellt. Regelmässig hat Asma'ī, wenn er mehrere Lieder eines Dichters aufnahm, diese zusammengestellt, und zwar so, dass je das langere dem kurzeren vorhergeht; jetzt sind sie von einander getrennt. So folgen in den Hdschrr. direct aufeinander 5 (oder, wenn 51 und 52 bei Asma'ī ein Gedicht bildeten, 4) Gedichte von Chufaf b Nudba (51. 52. 14. 25. 6), 2 von Dureid b. Şimma (26. 16),1) und so noch in 7 andern Fallen. Dass zwei bei einander stehende Gedichte, die Juden zugeschrieben werden (19. 20), auch in der Ausgabe auf einander folgen, verdanken sie nur dem zufalligen Umstande, dass, obwohl ihr Metrum verschieden, ihr Reimbuchstabe derselbe ist. — Ferner sah ich, dass im mittleren Theile beinahe nur ganz kurze Fragmente stehen; bloss 2 grossere Gedichte von 1esp. 40 und 29 Versen (53 1) treten dazwischen Auf diese kurzen Stucke folgen 2 Lieder eines Dichters von 25 und 11 Versen (64 16) Dann kommt der Anhang (s. oben S 203). Es liegt nun nahe, anzunehmen, dass allein die kurzen Fragmente den Schlusstheil der ersten Sammlung bildeten, dass die Anordnung spater durch Versetzung oder Einschub ein wenig gestört worden und dass zu jener ursprunglichen Anthologie früher oder später noch der Anhang gekommen sei Ich bemerke übrigens, dass die Art des Anhanges ganz dieselbe ist wie die der Hauptmasse und dass in ihr schwerlich ein Grund gefunden werden kann, sie Asma'ī abzusprechen. - Vielleicht wird es durch weitere handschriftliche Untersuchungen und Funde noch moglich, hier weiter zu kommen, aber die alphabetische Ordnung der Ausgabe hat das erschwert. Wenigstens muss ich vermuthen, dass auch Andere bei solchen Untersuchungen so leicht in Verwirrung gerathen wie ich, wenn der ihnen vor Augen liegende Text ganz anders geordnet ist, als der von ihnen nicht einzusehende der Handschriften.

Die eine Handschrift, auf welche sich Ahlwardt besonders stützt

Durch ein paar kurze Stücke getrennt davon noch 15; dies ware die einzige Abweichung von der Regel und ist also kaum ursprünglich.

(t), gehört der Wiener Hofbibliothek an; sie ist ums Jahr 1250 H. geschrieben.¹) Die andre, von ihm vor einigen Jahren collationiert (L), gehörte damals dem Grafen Landberg; sie ist jetzt Eigenthum der Yale University Sie ist, wie mir Lyall, der sie jetzt in Händen hat, schreibt, vom Jahre 1077 H. Dass Cod. L nicht aus t stammt, ergiebt also schon das Datum; dazu hat L an vielen Stellen bessere Lesarten als t, und schon der Umstand, dass L an zwei Stellen (5, 6 und 62, 5) zwei für den Sinn nothwendige Halbverse hat, die in t fehlen, genügt, seine Selbstandigkeit zu erweisen. Nahe verwandt sind allerdings beide Codices, aber doch kaum so eng, dass etwa L und die Vorlage von t aus derselben Handschrift abgeschrieben ware. Auf alle Falle ist Ahlwardt's Urtheil über L schwer zu verstehen; schwer auch, wie er sagen kann. dass seine Ausgabe nur auf t berühe, wahrend er doch die Varianten von L genau angiebt

Ausser diesen Manuscripten hat Ahlwardt noch fleissig andre handschriftliche und gedruckte Werke herangezogen, in denen grossere oder kleinere Stücke von Gedichten vorkommen, die sich auch in den Asma'ījāt finden. So scheint er u A den ganzen Tāğ al'arūs durchsucht zu haben Freilich lassen sich doch noch allerlei Nachtrage geben. Allerdings ist es ziemlich gleichgültig, ob dieser oder jener Vers ohne Variante noch da und dort steht, und selbst Fälle wie Bekrī 321 = 70, 4, wo die Variante durch den Reim des Gedichtes als falsch zu erkennen ist, sind mehr als Curiosum zu betrachten. Eine vollstandige Aufzeichnung aller Parallelstellen, deren er habhaft werden konnte, hat Ahlwardt auch mit Recht offenbar gar nicht erstrebt Immerhin hatte er einige gedruckte Werke mehr berucksichtigen können Namentlich ist zu bedauern, dass er die Aghānī nur in den Berliner Handschriften benutzt hat, nicht in der Ausgabe, dass er sich meist auch die Hülfe hat entgehen lassen, welche ihm die Indices zu den Aghānī geboten hatten. Auch für die Gamhara ware statt der oder doch neben der Berliner Handschrift zweckmässig die Büläger Ausgabe herangezogen. Die Texte dieses Werkes schwanken sehr.

Ich gebe im Folgenden eine Anzahl Stellen aus anderen Werken, die fur den Text oder die Dichter von einiger Bedeutung sind

Wahrend Ahlwardt sonst die Chizāna sorgfaltig benutzt, hat er übersehen, dass diese 4, 124 f. mehrere Verse aus 3 giebt, dazu einige, die da fehlen, und dass sie als Dichter Sahm b. Hanzala alGhanawī nennt. Weiteres habe ich über diesen Mann allerdings nicht gefunden. — Zu 11 vgl. noch Gamhara 133—135, wo 58 Verse. Von dem Mehr dieser ein Halbvers (135, 18) auch durch Ham. 463, 4 v. u. bezeugt. — 16 auch Abū Zaid (resp. Achfas) 120 f. und zwar da ebenfalls dem Sulmī b. Rabī'a aḍṇabbī zugewiesen. Aus der Ḥamāsa Chiz 3, 402 mit grossem Commentar. — 24 u. A. noch 'Iqd (Ausg. von 1302 H.), 3, 77. — Zu dem Gedicht

<sup>1)</sup> Ahlwardt's Vorrede XIV.

Ueber den Dichter von 7, Asmā' b. Chāriga, lasst sich doch noch bedeutend mehr erkunden als es nach der Angabe auf S. 2 scheint; man sehe nur die Indices zu Ṭabarī und den Aghānī an. Er war ein sehr angesehener Mann, hat noch mehr gedichtet und ist von Dichtern (z. B. Quṭāmī) angesungen worden. Das Todesjahr 66 H. kann nicht richtig sein, da er noch zu Ḥaǧǧāǧ als Statthalter von 'Irāq (seit 75) in nähere Beziehung gekommen ist, s. z. B. Agh. 18, 128 ff. Ṭabarī erwahnt ihn beim Jahre 68 (2, 761) und Ibn Athīr, der ihn eben 66 sterben lässt (4, 215), doch noch

beim Jahre 70 (4, 259 f.) 2)

Da die überwiegende Masse der Aşma'ījāt aber nur in den beiden, nicht eben guten und auch in vielen Fehlern ubereinstimmenden, Handschriften, vorlag, so bleibt der Text oft sehr unsicher. Er mag übrigens an manchen Stellen ganz oder fast ganz richtig sein, wahrend er uns, bloss weil wir ihn nicht verstehen, bedenklich oder geradezu corrupt erscheint Durch einen guten Commentar wird ja bisweilen eine Stelle als unversehrt erwiesen, die ohne ihn Verdacht erregen würde.

Die beiden Handschriften haben aber nur sparliche Glossen, die Ahlwardt als unerheblich weggelassen hat. Vielleicht liesse sich aus der Constantinopler Vorlage der Wiener Handschrift,<sup>3</sup>) wenn es gelange, sie aufzufinden, noch einiges für den Text und

das Verständnis gewinnen.

Ich erlaube mir nun, eine Reihe von Vorschlägen zur Verbesserung des Textes zu geben. Diese betreffen zum grössten Theil nur Kleinigkeiten, wie Punctation und Vocalisation, berichtigen

3) Flugel's Katalog 1, 434.

<sup>1)</sup> Nicht alle Hdschrr. haben ihn. Sībawaih scheint meistens, wenn nicht immer, anonym citiert zu haben. Für Ğauharī constatiert dasselbe Gildemeister, Catal. librorum manuscr. orient. in bibl. acad. Bonnensi servatorum (1864—76) pg. 29.

<sup>2)</sup> Vgl auch Kāmil 665 (für 73 oder 74 geltend).

selbst einige Druckfehler. Viele dieser Emendationen stützen sich auf die Handschriften selbst oder auf Paralleltexte. Ich darf wohl erwahnen, dass ich einige Verbesserungen schon gemacht hatte, ehe ich fand, dass sie durch eine oder mehrere Quellen bestätigt werden. Ich beruhre aber solche Stellen nicht, wo eine andere als die vom Hg. gewählte zulassige Vocalisation oder Punctation eben so nahe oder vielleicht noch etwas naher läge, z. B. 3, 18, wo man zunachst auf læle kame. Natürlich habe ich immer im Auge, dass unser Ziel hier nicht die Herstellung des ursprünglichen Textes der Gedichte, sondern des von Asma'ī sanctionierten sein muss

1, 21 ist m E nur Abū Zaid's رحارَ دليلُهم zulassig. — 1, 26 كالسبّع Reichthum". — 3, s vielleicht, نَسَبا . . 3, s vielleicht "Bastard von Wolf und Hyane"; mit dem Wolf wird das Ross ja auch wohl sonst verglichen. — 3, 15 mit Chiz 4, 124 عند النبل = ضَيْقَ 21 . - 3, 17 mit Chrz. 4, 124 عُللَة für اللَّمَةِ عند المَّاء . - 3, 21 عند المَّاء اللَّه (أالسَوْء 5, 5 — 4, 5 ـ نُنْشدك 4, 5 — mit L. — 4, 5 ـ ضَيَّف v. — 4, 6 mit den Hdschrr. الْدُنَّا. — 5, 1 wohl أَدُ fur أَنْ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ mit Ham. 358, 7 v. u. — 7, 10 عزّ mıt L. Von Gaza kann hier nicht die Rede sein — 7, 13 سَيْن. — 7, 30 scheinen die u deuten. — 7, 31 عاجناً وأوى التكلُّبُ (namlich das Schwert, womit das Kameel getödtet wird) — 8, 13 نُخْبَ. — 8, 16 bezeugt Chiz. 3, 166 ausdrücklich den Nommativ کانٹ, der auch allein passt; also اقواء . — 11, 3 mit Chiz. عزب . فعزيب روح stehn auch sonst als Gegensatz, z. B. المروّخ والعزيث Agh. 2, 27, 14. — 11, 4 ألتجوج und mit den Quellen سورة . — 11, 5 mit Mucht. الصبيح, aber auch الليل - 11, 13 mit Mucht u. s. w. للندى - الليدل. und mit den Hdschrr., 'Ainī und Chiz. - بروح 13, 7 بروج und mit den Hdschrr., 'Ainī und Chiz. — nach allen Quellen. — ?غرّتى 15, 6 — . تعدّ

<sup>1)</sup> S. meine Auseinandersetzungen in der Wiener Ztschr. f $\,$ d Kunde d. Morgl. 16, 282.

Bd. LVII.

(واو رُبّ mit Ham. u. s w غصله . — 16, 6 ومناخ (mit dem ومناخ) - 17, 7 muss in a und b ein Gegensatz liegen; b ist in Ordnung, also in a يَطْلُبوا; mit دناونها weiss ich nichts zu machen, da (= نتالاتها (= 18, 2 نتالاتها) kaum passt. — 18, 2 نتالاتها so vom Pferde Nābigha 29, 20; Kāmil 205, 13, cfr. 206, 101) — 20, 4 mit 'Ainī "alten Mann", کبیبًر Bezeichnete er sich als کبیبًر, so müsste er ja gerade حلَّم bewahren — 20, 7 فكُفيتُ . — 21, 4  $_{10}$  mit L ميد. —  $_{10}$  يَأْلَغهم  $_{10}$  .  $_{10}$  für مهدی  $_{10}$  für مهدی  $_{10}$ , مَنْفَع بـ , da das zerrissene Hemd den nackten Körper zeigt, wenn der Mantel (ردائی = ما أُرْتدی) nicht darüber gedeckt ist. — 23, 2 يُصْطَد . — 24, 15 أَدْبار أَدُ . — 24, 26 nach Čamhara 118, 7 ist das وَغُد ; واغد dann جَدَّ vrgl. 52, 6. — 25, 6 viell. وَمَدَّهُ الْفُرّ Pferd, das im Rennen als vorletztes ankommt Ham. 46, 22. — 26, 10 vielleicht مغرّبا "im Westen". — 26, 20 خُشْب . So خُشْب als Sing. Aus b. Ḥaǧar 17,9; Ibn Hišām 615,4. Auch Jāq. ماتلك 4, 554 ist خُشْب vocalisiert, aber 4, 443 خُشْب. — 27, 4 und عنى (cfr. مشروبة - 28, 4 ) عنى - 29, 3 (مشروبة - 29, 3 ) عنى nach Kāmil; أُسْمِعَ اهلُ جَجْر 33,9 . تحوري nach Kāmil; مباءتها hat den Artikel und passt geographisch nicht. — 34, 5 مباءتها - 34, 10 i und dann nach ausdrücklicher Angabe von Chiz. 1, 94 "und ich finde verodet". Nach وَأَفْعُرِ 35, 1 . — 35, أمّا ي . — 35, 2 . أمّا وَأُوحِشُ las Aṣma'ī hierfür (das gleichbedeutende) ورأوحشُ Bekrī 682 wird die ungewöhnliche Bedeutung vermieden durch vom تُرَجَّلُ vom تَرَجَّلُ für منها تَرَجَّلُ ('Antara 20, 2) oder الّا

<sup>1)</sup> In andern Dichterstellen von der Wildkuh.

<sup>2)</sup> عرار in Freytag ist falsch. Dies عرار, das unharmonische Gebrull des Strausses, hatte ich zugleich mit Prof. Bevan vor Kurzem Gelegenheit im Hamburger zoologischen Garten zu hören

Anordnen des Haars. - 38, 20. Da auch Chiz. an beiden Stellen hat und dies den passenden Gegensatz zu تبكدوا bildet, so ist es beizubehalten, also mit Unterdruckung des I'rāb fur جَعْبَع , s. "Zur Grammat. des class. Arab." S. 9. Das bequemere hat auch Sībawaih 1, 258. Mit so ziemlich Allen مرة (hier Person, nicht Stamm, daher das Verb nur mit عرا كرم richtig) — 41, 12 واكرم — 41, 11 أَدْيَتُ ; es folgen ja Sachen, die er nicht thun mag — 41, 15 wohl تَصْرَعا "hıngelagert ist". — 41, 16 لنونعا "dass man uns unbehelligt lasse" — 41, 17 تعذَّع. — 42, 6 mit Abū Zaid ıhre Füsse stossen auf den وخلع با مُنْهُ ، 42, وخلع با مُنْهُ ، 42, وخلع Boden". — 42, 13 mit L أَدْنَبُنها . — 42, 17 أَدْنَبُنها j. — 42, 17 أَدْنَبُنها Adab alkātib (Grunert) 538, 2; cfr. Agh 8, 5, 4. — In dem 2 Verse des nur von L gebrachten Stuckes von 42 (S 57) hes أَنْعُسًا für نُعْسًا — 43, 1 ist doch wohl mit L نُعْسًا zu lesen. — - (ركائبُ zu صعنه als) مشدودهُ oder (على لخال) مشدوده على على المال). --46, 11 mit L يُتمزع oder يُتمزع, s. Kāmil 758, 9 — 47, s. rıchtige Form scheint مَأْفِيَبْنِ zu seın. — 47, 4 بنْبُسا,، und mit L والسباع. Die Hyanen (v. 3) graben die Leiche aus; das sind hier die مُعْم سباع mit L. — 48, 16 وُوع nach den Quellen und ausdrücklicher Angabe in Chiz. (= ارتفاع — 49, 11 wo sie ein- und ausgeht". — 49, 19 تَخْتَلَف بانصرفتُ ... , 49, 19 انصرفتُ das L und وَسْنَةٌ das L und . كَعِيلنا viellercht وَسْنَةٌ Muf. haben, metrisch nöthig. — 50, ه متلابُ und mit L متلابُ. — 51, 8 يَحُلنُ (wieder) erlaubt ist" (nach Ablauf des Haǧǧ). — 51, 11 كوبيح . — 53, 7 وحرَّة Wright-de Goeje 3 2, 217) und so v. 12 وعرَّة (st. cstr.). — 53, 12 مار تات mit L. — 53, 24 weist die Ueberhin "und entkommt". — فينسبق hin "und entkommt". .ge- فَخْمِهِ . فَخْمِهِ نَعْرِكِ und عَصيّنا 33, 40 mit t عَصيّنا 33, 33 يَتْأَتَّى gewaltige (Schaar)" so Labīd (Huber) 40, s5; Ḥuṭaia 13, 14; Ġamhara 126, 19; 60, 3 v. u.; Suḥaim (cod. Lips DC 33) fol. 62 a. wird erklart "vom Eisenrost schmutzig" Vielleicht ist es aber (noch treffender, aber noch weniger anmuthig!) "von Schweiss stinkend"; wohlriechend ist eine Kriegerschaar ja auch bei uns nicht - 55, 2 يَخُرِّ . -55, 13 يُعْضَى . -55, 13 يَخُرِّ . -55, 13mit L السكر خوارا. Der Sidr grebt also ein weniger gutes Holz fur den Bogen als der oft als bestes Material für einen solchen genannte Nab'. — 55, 21 كُلُّ مَا mit t. Grammatisch fallt die Weglassung des rückweisenden Pronomens (منذوفه) auf. — 55, 23 : العَلوف 15 mit L und 'Ainī — 55, 26 حرَّقًا من العَلوق 35, 34 من عند العَلوق عند الله عند الله عند العند الع s. Gauharī علقت بتَعْلَبِيّ العَلوفُ wo der Vers mit وهد عَلقَتْ بتَعْلَبِيّ العَلوفُ (vgl تَعَلَّفَنْكِ العَارِفُ Omar b AR, Cairo 123, 13 = Schwarz مفصَّلا 57, s wohl ... - 55, 37 ... - 56, 3 ... - 56, 3 ... - 57, s wohl مفصَّلا (Hauskleid). — 58, 24 بليتَ ? — 60, 1 mit den meisten Quellen und so v. 3 عصام و 61, 3 wohl عظام da معام kaum ein Mannername ist. — Die Einschiebung der beiden Halbverse, die t auslasst, zwischen 62, 5a und b ist nothwendig. Der Text von L ist hier durchaus correct. — Ferner 62, 5 مُرَمَل, s. Gauharī und Chiz 2, 327 oben. — 62, و رسمي . — 63, s mit mehreren Zeugen (auch Kāmil 131) جبينه für مُربنه - 63, وتَزْعُمُ . — 64, 1 جليل - 64, 1 .— 65, 5 mit Chiz خُموم عَرامة .— 65, 11 مُخصوم عَرامة "Magenverstimmung". -- 64, 20 möchte ich lesen أُمتُه او أُجُر -- 64, 20 سُنْ . . . ولمّا أُمتُه او أُجُر -- 64, 20 سُنْ رُّن آ. — 65, 13 أَجْرُرُت آ. — 65, 16 أُجْرُرُت أَةً أَجْرُرُت أَهُمْ أَبْتَ أَبَّتُ أَبَّتُ أَبَّتُ أَبَّتُ أَبَّتُ أَنْ أَمْ . — 68, 11 عند für مند به 68, 14 العربين 68, 14 منبقد المعربين والمعادن وا

<sup>1)</sup> Die in den Varr. angegebene Lesung gehört 'Ainī; also da p für t zu lesen.

السّورات العمار . — 69, و mit L und dem Metrum الامور وحارب. — 70, 1 lieber أَوْكُلُها . — 72, 12 doch wohl . — 72, 25. Die Lesart Ibn Qot. und Jāq 3, 131 مَتْ العمام ist jedenfalls besser und durfte auch wohl die Aṣma'ī's sein. — 72, 28 أمشوفات 172, 31 vielleicht مُشرفات بالمستسم , für einen, der einen Kaufantrag macht"? — 73, 2 mit den Hdschrr. المسرف ohne Artikel. Von dem grossen Euphrat-Tigris-Canal المسرفة , der bei Baghdad mundet, ist hier nicht die Rede. — 74, 1 أَلْبَانُ , wenn ich's auch behaupte". — 74, 12 وبعيني — 74, 16 mit Abū Zaid وبعيني أستسمعالات المحاربة والمستخلات أستخلى المحاربة والمستخلات أستخلى المستخلات أستخلى المستخلى ال

Viel mehr Raum als diese bescheidnen Emendationen würde die Anfuhrung und Besprechung der Stellen einnehmen, die ich nicht verstehe Ich habe über einige wohl mehr oder weniger plausible Vermuthungen, aber mit anderen weiss ich gar nichts oder fast gar nichts zu machen. Zum grossen Theil mag das freilich auf der Unsicherheit des Textes berühen oder auf der Zerstörung des ursprünglichen Zusammenhangs. —

Der Sammlung hat Ahlwardt noch einige lexikalische Gedichte aus anderen Handschriften beigegeben, von denen die 3 ersten, einem Abū Ḥizām al'Oklī zugeschriebenen, nach den ausseren Zeugnissen wirklich noch aus dem 2. Jahrhundert d H. zu stammen scheinen Die beiden anderen, mit einem Commentar versehnen, dürften weit später sein. Ich muss gestehn, dass ich mich nicht habe überwinden konnen, diese Schulmeisterpoesie zu studieren.

Die folgenden Theile der Sammlung sollen die Dīwāne des 'Aǧǧāǧ und des Ru'ba bringen, die, wenn auch kaum viel asthetischen Genuss gewahrend, doch für die Kenntniss des arabischen Wortschatzes von hoher Bedeutung sind. Da er für diese sehr gute Handschriften zur Verfügung hat, so haben wir von dem bewahrten Kenner ungewöhnlich genaue Texte zu erwarten. Th. Nöldeke.

<sup>1)</sup> Eine Form Ti mit nach langem Vocal ist in einem alten Gedichte nicht zulassig. So auch nicht vv. 14, wofür ich keine Verbesserung weiss S. "Zur Grammatik" S. 8.

# Berichtigung.

Herr Professor A. Fischer macht mich gütig darauf aufmerksam, dass מוליג in meinem Aufsatze oben S. 63, 7 v. u. בוע lesen ist Das Wort gehört zu בול, bedeutet also "gewohnheitsmässig, gebrauchlich" etc. und ist im jüngeren Arabisch nicht selten. Anm. 3 (richtiger 4) auf S. 65 ist demnach zu streichen. mit an derselben Stelle des Fragments bedeutet genauer "bestreitet, genugt für" o. a.

Eugen Mittwoch

# Die hittitisch-armenische Inschrift eines Syennesis aus Babylon.

Von

## P. Jensen.

| <b>Z.</b> 1. | s(-s') $mi(-l)$ $nes(z)o$ $emi$ $ni(l)es$ $em$ ?<br>Ich bin $en$ , d                                                                                                                            | ?                                                         | n $k(a)+?$ $na(i)$ $karoli(i)$ $karoli(i)$ $karoli(i)$ en; ein machtiger(i)                                                                                                 |  |  |  |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|              | *tē *tsarı                                                                                                                                                                                      | marti-k(?)                                                | (\$-)\$u'en-\$\delta + \$\epsilon + \text{oiso} \\ \text{\$\su}'(o)n - oi\text{\$\sigma} \\ \text{\$\su}n - \text{\$\text{\$\sigma}} \\ \text{\$?},  \text{der Syennes-is,} |  |  |  |
|              | $egin{array}{ll} \emph{Hilik}(a)\emph{id}(-B\emph{-'}) & \emph{s-r} \ \emph{Hilik}(a)\emph{ia} & \emph{dzario} \ *\emph{Hlk}(a)\emph{i} & *\emph{tsari} \ \ & \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ $ |                                                           |                                                                                                                                                                             |  |  |  |
| Z. 2.        | (erkir) *Ḥlik                                                                                                                                                                                   | zav- $ak$                                                 | $t'$ - $i$ $(\acute{a}$ - $i$ - $i$ - $i$ + $i$ + $i$ + $i$ -                                                         |  |  |  |
|              | ś-t'(i)r mi-i-iá<br>ust(i)r mioio<br>ustr mioi<br>ein Sohn, des einen                                                                                                                           | $C$ $t'$ -f-f $a'$ $C$ $dar{e}io$ $?$ *tii $t'$           | s+p'(d) $mi$ - $i$ - $idzabh(v,b,p)(o)$ $mioiozav$ - $ak$ $mioiein Spross, des einen$                                                                                       |  |  |  |
|              | ? arvoi<br>, des mannhaften ,                                                                                                                                                                   | $\widetilde{\mathcal{E}}(-io)$ $k'o$ ? $k'o$ , des s      | <i>adjio</i><br>adji<br>tarken,                                                                                                                                             |  |  |  |
| Z. 3.        | $p'(\acute{a}) + \acute{s} + \acute{a}$ $m - \acute{b}$<br>$b(h)az \acute{a}$ $m i \acute{a}$<br>baz - u - k $m iArm ein$                                                                       | ? (-) <u>k</u> (d)-<br>ar(o)-k'd-<br>ark'ai (<br>en Köniş | d '-s'<br>-(?) oiso<br>?) ēs<br>g(?) , ein Gebieter;                                                                                                                        |  |  |  |

15

Bd. LVII.

```
h(\alpha) - \alpha
        ?+t'+\alpha(i)+i(\alpha)
                                (\acute{a}-)\acute{a}+\acute{i}+\acute{s}+\acute{\iota}
             aštiaii (?)
                                     oišoio
                                                    arioio
             ašteai(?)
                                      išoi
                                                    arvoi
                                des Gebieters, des mann-
                                                               des..igen(?):
             ein Speer
                                                    haften,
                                                                          G
             h(a)
                              ś
                                                  h(\acute{a}) + ? + \acute{s} + \acute{a}
                                           F
                                                                          G
                             oišo
                                                        k'adjio
                                                        k'adji
                              ēš
        ein .. iger(?) Gebieter;
                                       des . . ,
                                                     des starken,
                                                                        ein ..;
              h(a)
                               '-ઙં
                                                 h(a)+?+s+ia(-i)
                                            H
                                                                          G
                               oišo
                                            H
                                                        k'adjio
                                ēš
                                             9
                                                        k'adji
        ein . . iger (?)
                           Gebieter;
                                                     des starken,
                                         des ...
                                                                       ein ..
              h(a)
                           oi-
                           ē-
         ein .. iger (?)
                           Ge-
Z. 4.
           -ś
                     Ι
                            h(a)+?+s+ia(-i) G
                                                             ?+t'+a(t)+i(a)
                      I
                                   k'adiio
                                                     G
          -šo
                                                                 aštiaii (?)
                                   k'adji
           -š
                                                                 ašteai(?)
         bieter; des ...,
                               des starken,
                                                                ein Speer,
                                                 em . ;
                         ?+t'+d(\ell)+\ell(d)(-\ell) \quad d+\ell+s+\ell
                                                                         t'-8
                \dot{a}
                                                                        d\bar{e}io
             (h)\acute{a}i-
                               aštiaii (?)
                                                       oišoio
                                                        išoi
                                                                        *tii
                               ašteai (?)
                                                  des Gebieters,
                                                                    des Herrn
         ein tapferer;
                              ein Speer
          \dot{s}-\dot{t}(i)r
                          m+s+i
                                            Hilik(a)ia(-B-')
                                                                        ś-r
          ust(i)r
                            medzi
                                               Hilik(a)i\bar{a}
                                                                     dzarioio
                             mets
                                                *Hlk(a)i
            ustr
                                                                     *tsarvoi
         ein Sohn,
                         ein grosser,
                                             von Kilikien
                                                                   des Königs,
          (?+i+r)
                           Hilik-
                                           ť-í
                                                         '-íá
                                                                       A(-i)
           (erkir\bar{a})
                         Hiliko(io)
                                           dēio
                                                      (h)\acute{a}i(o)io
                                                                     A(-(o)io)
            (erkir)
                        *Hl(i)k(oi)
                                           *tii
                       des Kilikers, des Herrn, des tapferen,
            (Land)
                                                                     des Ober-
                                                                     herren (?),
                                                      '-ś
         p'(a) + s + a
                          m-\ell
                                       K
                                                                 a+i+s+i
                                       K
                          mio
            b(h)aza
                                                     oišo
                                                                    oišoio
            baz-u-k
                                                      ëš
                                                                     išoi
                          ein; ein Befehler, ein Gebieter; des Gebieters
              Arm
         ? + t' + a(t) + l(a)(-t)
               aštiaii (?)
               ašteai (?)
              ein Speer;
```

```
Z. 5.
              L(-i)
                            M
                                        ?
                                                  á-í
                                                            '-á-í
                                                                        h(a)
                            M
            L(-(o)io)
                                       ar-
                                                (h)\acute{a}\acute{i}-
                                                           (h)áí-
                             9
                                       air
                                                                          ð
         der(s)..ige(n)..(,) ein Mann, ein gar tapferer; ein . iger
             '-ś
                                              ť
                              K

\acute{s} + \acute{t}(?) + \acute{\iota}(-\acute{\iota})

                             K
                                                                              N
            oišo
                                             d\bar{e}io
                                                            \dot{s} + \dot{t}(?) + i
             ēš
                                             *tii
                                                                 ç
                                                                               ?
         Gebieter; des Befehlers, des Herrn,
                                                            ein . iger
         0
                       r
                                         h(a)
                                                        '-ś
                                                                     P(-m)
         0
                     ario
                                                       oišo
                                                                     P(-m-)
                      ari
                                                        ēš
               ein mannhafter; ein . iger Gebieter;
                                                                 des Meisters.
             ť-í
                                                                        á-'-
                      \dot{s} + \dot{t}(?) + \dot{\iota}
                                       N
                                             0
            d\bar{e}io
                      s'+t'(?)+\ell
                                             0
                                                        ario
                                                                         oi-
             *tii
                                             ?
                                                        ari
                                                                         ē-
         des Herrn, ein
                                         . . . , ein mannhafter ; ein Gebie-
                              iger
Z. 6.
          -8
                 a+i+s+i
                                                    ś-r-á
                                                                 R
                                                                         S(-\acute{a})
                    oišoio
         -š0
                                                   dzario
                                                                 R
                                                                         S(-o)
          -š
                      išoi
                                         ۲
                                                                  'n
                                                    *tsari
         -ter:
                 des Gebieters ein .. (°); ein Konig, des ..., des
                                                                      .. igen (9),
           T
                        U
                                                        t-1
                                                                     d-1-8
           T
                        U
                                       arioio
                                                        dēio
                                                                    oišoio
                                       arvoi
                                                        *tii
                                                                      išoi
         des ..., des ... igen, des mannhaften Herrn, des Gebieters,
         m + \acute{s} + \acute{\iota}\acute{\alpha}
                           P(-m)
                                                            ?-t'
                                                                          2.5
                                           V(-i)
           medzio
                           P(-m-)
                                           V(-i)
                                                          hat(i)o
                                                                         oišo
            metsi
                                             ?
                                                           hai
                                                                          ēš
         des grossen, des Meisters, ein Schild; ein hatischer Gebieter
                                                     (armenischer)
            ti+i
                            Hilik(\alpha)(\alpha(-B-'))
                                                        \dot{s}-r
                                                                    (?+i+r)
             d\bar{e}i
                              Hilik(a)i\bar{a}
                                                      dzario
                                                                     (erkirā)
             *t\bar{e}
                                *Hlk(a)i
                                                      rtsari
                                                                      (erkir)
        (und) Herr,
                             von Kilikien
                                                   der Konig,
                                                                      (Land)
                                 W
           Hilik-
                                               (i-)(i+i+i+i)
                                                                      di(?)
          Hilik(o)
                                 W
                                                    oišoio
                                                                    (h)\acute{a}i-(2)
           *Hlik
                                  'n
                                                     išoi
        ein Kiliker; des gewaltigen()
                                                  Gebieters
                                                                  ein tapferer
        p'(a) + s + a
                                   1-6
                                   1-6
           b(h)aza
           baz-u-k
                                    'n
```

ein . . iger,

Arm,

| Z. 7. | P(-m)        | ?-1                                      | $\boldsymbol{X}$ | ?(-)í $lpha$   |
|-------|--------------|------------------------------------------|------------------|----------------|
|       | P(-m-)       | aspari $($ <sup><math>p</math></sup> $)$ | X                | ort(?)í $lpha$ |
|       | ?            | aspar(?)                                 | ?                | ordi(?)        |
|       | des Meisters | ein Schild (?),                          | des              | ein Sohn (?).  |

Mit der vorstehenden, ganz allein, beziehungsweise im wesentlichen aus den hittitischen Inschriften selbst erschlossenen Transskription und Ubersetzung der hittitisch-armenischen Inschrift von Babylon hoffe ich, selbstverständlich zum soundsovielten Male, das antihittitische Geschütz zum Schweigen zu bringen. Es ist aber nachgerade ebenso selbstverständlich geworden, dass ich auch im 11. Jahre und 2. Jahrzehnt nach meinen ersten hittitischen Entdeckungen ein Prediger in einer tauben Wüste bleiben werde und dass die Herren Antihittiter nach wie vor billigen Beifall ernten werden mit ihrem niemals begründeten Urteil — sit venia —, dass die Inschriften nun einmal nicht entziffert sind.

Doch, warum so pessimistisch? Sind wir doch neuerdings - kaum sollte man's für moglich halten - ein ganz kleines Stückchen weiter gekommen. Herr Dr. Leopold Messerschmidt hatte ja noch in seinem Aufsatz "Die Hettiter" mit beneidenswerter kühner Sicherheit die hittitischen Inschriften schlankweg für nicht entziffert erklärt und speciell früher einmal in einer "Kritik" (!) meiner Entzifferungen eine Kleinigkeit, wie meine Deutung des Anfangs einer Inschrift von Djerabis - "Ich bin X, König von . . . Karkemīš" —, abgelehnt, weil es ihm z. B. unerhort vorkam, dass darin der Genitiv vor seinem Regens stehen solle! Derselbe Messerschmidt hat aber seine Antipathie gegen derartige portenta neuerdings überwunden und kürzlich meiner oben genannten Deutung wohlwollende Zustimmung gespendet. Ja, auch Savce hat jüngst meine Deutung der Gruppe fur Karkemīš approbiert, und sogar die Zeitungen berichteten von seiner gewaltigen Entdeckung, erfreulicherweise, ohne dabei für mich den Tamtam zu schlagen. Und sie hatten auch keine Veranlassung dazu Sayce hatte seine Zustimmung ohne Anerkennung meines Heureka zu publicieren für gut befunden, er, der seiner Zeit gegen mein Fündchen nur mit einem Einwand hatte polemisieren können, mit dem er mir irrtumlicherweise eine Argumentation zuschrieb, die ich nie vertreten hatte, und sich selbst desavouierte. Es ist zu hoffen - wenn auch nicht zu erwarten -, dass zwar nicht Messerschmidt und Sayce, wohl aber unvoreingenommene andere aus diesem anscheinend unbedeutenden Zugeständnis die selbstverständlichen Konsequenzen ziehen. Ist "der König von Karkemīš" jetzt nicht nur von Reckendorf, Brockelmann und Zimmern und anderen, sondern auch von Messerschmidt zugegeben, dann verlangt die Logik ganz unerbittlich, dass in Hamat mein "König von ¿Hamāt" (s. u.), in Mar'as und Ordasu sowie in

Izgin (s. u.) mein "König von Kummuh-Kommagene", in Bor mein "König von Tarsus", in Bulgarmaden mein "Konig von Kilikien" ohne weiteren Widerspruch acceptiert werde, damit zugleich mein "Syennesis", und damit wenigstens zunachst einmal das Fundament meiner Entzifferung. Aber die Logik spricht in hittitischen Dingen ja nur selten ein Wort mit, und darum wird fur mich eine absolute Resignation auch weiterhin sehr empfehlenswert bleiben.

Die neue Inschrift ist, wie die von Karaburna, nach meiner letzten Arbeit über die hittitischen Inschriften veröffentlicht worden. Wenn sie somit durch ihre Wortabtrennung meine Wortabtrennungen fast durchaus bestätigt, mich nicht dazu zwingt, irgend ein fundamentales Resultat meiner früheren Arbeiten preiszugeben, wohl aber auf deren Grundlage eine jedenfalls im wesentlichen einwandfreie Übersetzung für die neue Inschrift - und damit zugleich für alle Inschriften! - herauskommt, dann ist nach den Gesetzen unsres menschlichen Denkens durch die neue Inschrift das Siegel auf meine Arbeit gedrückt, was auch immer die Herren Verneiner in Zukunft gegen meine Entzifferung vorbringen werden. Und wenn die neue Inschrift und neuere Untersuchungen von mir die meisten alten Hittito-armeniaca bestatigt und ihnen zahlreiche neue hinzugefügt haben, wenn fast alle Worter der Inschrift - und der Inschriften -, die 1ch lesen und deuten kann, lauter gut armenische Worter sind. deren Verhaltnis zum nachchristlichen Schriftarmenisch nach konsequent wirkenden Lautgesetzen geregelt ist, dann ist die Sprache der Inschrift, dann ist die der hittitischen Inschriften eben armenisch. Einen Ausweg giebt es da nicht.

Herr Hirt in Leipzig aber ist im Anzeiger für indogermanische Sprach- und Altertumskunde XIII, 1 p. 32 anderer Ansicht. Er erkennt natürlich die auffallende lautliche Ahnlichkeit einer Reihe von mir gefundener Wörter mit gleichbedeutenden im Armenischen an; aber, da die hittitische Sprache so alt sei, dass wir darin noch keine zu einer speciell armenischen differenzierte indogermanische Sprache finden könnten, die Anklange an das Armenische aber grosser als die an das Urindogermanische seien, so konne, sagt er, das im Armenischen steckende mit dem Hatischen verwandte Element nicht indogermanischen Ursprungs, die hittitische Sprache demgemass nicht indogermanisch und somit auch nicht armenisch sein! Also: da die Inschriften wenigstens zumeist aus der ersten Halfte des Jahrtausends vor Christus stammen, so liesse sich mit ganz gleichem Rechte schliessen: Die Sprache der griechischen Inschriften klingt mehr an das Neugriechische, als an das "Indogermanische" an Sie sind aber zu alt, um speciell griechisch sein zu können. Also sind sie auch nicht indogermanisch! Oder glaubt Herr Hirt, dass die hittitischen Inschriften aus der Steinkohlenperiode stammen? Aber wer suggerierte ihm dann, dergleichen zu glauben? Mit solchen Argumentationen kann man allerdings sogar den Beweis dafür liefern, dass ein Pappelbaum kein

Pappelbaum und eine Trauerweide keine Trauerweide sei. Wenn ubrigens Herr Hirt die leider einzige Verbalform der Inschriften, mi (sprich i-m-i; s. unten) = ,ich bin", als beweisunkraftig beiseite schiebt, indem er es wegen des auch mir nicht unbekannten etruskischen mi — nicht ohne Vorganger — für moglich halt, dass mi eine Pronominalform ist [und "dies" bedeutet], so darf ich von ihm annehmen, dass eine auch nur ganz minimale Kenntnis der Inschriften ihn von einem derartigen Einwand abgehalten hatte. Und wenn ich ihm heute sagen kann, dass die Substantiva auf  $-\acute{a}(o)$ , so gut wie die auf  $-\acute{\iota}(i)$ , im Genitiv auf  $-\acute{\iota}\acute{a}(io)$  auslauten; das Wort für "Land" — das im Armenischen einmal ein Femininum gewesen sein durfte — genauer auf  $-\acute{a}$ - $\acute{a}$ - $\acute{a}$ , das  $ai\bar{a}$  gesprochen worden und aus -ayās entstanden sein kann; dazu ihm demnachst im Indogermanischen Anzeiger eine ausserordentlich vermehrte hittitisch-armenische Worterliste werde mitteilen können, die konsequent wirkende Lautgesetze zeigt; und zugleich, dass sich fast alle von mir gefundenen Worter im Armenischen wiederfinden, so wird er vermutlich seine hittitisch-armenische Entlehnungstheorie in Balde in die Wüste jagen.

Meine Übersetzung hat — wie kaum gesagt zu werden braucht keine Vorgangerin. Äusserungen darüber finden sich in der gleich zu nennenden Publikation Dass Delitzsch darin (auf p 4) die Vermutung ausspricht, dass die Zeichengruppen Nr. 18-33, 39-52 und wohl auch Nr. 59-69 (resp. mardio (?) etc in Z. 1 bis zum ersten Nominativzeichen in Z 2; á etc. in Z. 2 bis íá vor dem zweiten zabh(v, b, p)(o) in Z. 2; Wortbeginner unter der flachen Hand etc. in Z. 2 bis zum ersten i in Z. 3) je einen Personennamen bezeichnen — denn so muss man Delitzsch verstehen —, war ein Irrtum, den nur völlige Unkenntnis der hittitischen Inschriften entschuldigt. Die von Ebendemselben l. c. ausgedrückte Hoffnung. dass die in diesem Texte "besonders streng durchgeführte Worttrennung" die Enträtselung der hittitischen Hieroglyphen in wirksamer Weise unterstützen werde, hat sich leider nicht erfullen können, weil ich diese Krücke schon langst nicht mehr nötig hatte und mit ihr nicht wesentlich weiter gekommen bin, als ich ohne sie schon war.

Die Inschrift ist zuerst veröffentlicht von Koldewey in den Veröffentlichungen der Deutschen Orient-Gesellschaft Heft I — durch Photogravüre und Copie —, darnach von Messerschmidt auf Taf. II seines "Corpus inscriptionum Hetti-

ticarum".

In meiner oben stehenden Transskription und Übersetzung giebt je die erste Zeile eine Transskription des in der Inschrift selbst Dargestellten, soweit dies aus den Inschriften allein zu erschliessen ist; die zweite Zeile das vor allem nach Parallelen und dem Armenischen ungefahr dafür zu Lesende - eine ganz genaue Transskription verbietet uns ja vor der Hand die Unbeholfenheit der hittitischen Schrift, die nur je ein Zeichen fur k und g, t und d u.s. w. hat; die dritte Zeile das im Armenischen Entsprechende, soweit es sich noch darin findet oder sich dafür als einstmals vorhanden konstruieren lässt. Letzteres ist mit einem Stern versehen. Ganz genau lasst sich nur aus dem Kommentar und meinen früheren Publikationen ersehen, was aus den hittitischen Inschriften allein für deren Aussprache zu erschliessen ist. Kapitalchen deuten Zeichen mit fraglos zum Teil oder ganz unbekannten Lesungen, Klammern vor allem phonetische Komplemente oder neben anderen mögliche Lesungen an; Pluszeichen verbinden bei Wiedergabe von Ideogrammen die mir bekannten Elemente der ihnen entsprechenden Worter.

 $\alpha$  deutet das Zeichen fur  $\alpha$  und o, i das für i und e an, k' das für k und ahnliche Laute u. s. w. So auch s' das für alle Zischlaute, möglicherweise aber fur alle Verbindungen von Dental und Zischlaut in dieser Reihenfolge Dass  $| \circ \rangle = s'$  ein reines s bezeichnet, ist noch nicht erweisbar, da ich es noch nicht in Wörtern mit gesichertem indogermanischen und armenischen s gefunden habe.

Das Nommativzeichen (1), den gewöhnlichsten Wortbeginner (IC), den schragen und den senkrechten Strich mit gleicher Funktion wie dieser, den Worttrenner (1), sowie das ebenfalls stumme Zeichen c habe ich in der Transskription der Ubersichtlichkeit zu Liebe ignoriert.

Die Inschriften sind nach der Ausgabe von Messerschmidt (Corpus inscriptionum Hettiticarum) citiert.

Etwaige armenische Sprachdummheiten möge man gutigst entschuldigen und bedenken, dass ich kein Armenist bin, und dass mein Selbstgefuhl mir den Versuch verbieten musste, sie durch

Anfragen bei Armenisten zu verhindern.

Dass nicht alles, was in der Übersetzung ohne Fragezeichen dahinter gegeben ist, in jeder Beziehung fraglos ist, geht aus dem Kommentar hervor. Noch mehr Fragezeichen hatten der Ubersichtlichkeit Emtrag gethan Im Kommentar stehen alle meine Argumentationsversuche durchaus nicht auf gleicher Hohe Vieles, das an sich nicht gesichert ist und für sich gar nicht erwiesen werden kann, wird erst durch den Zusammenhang und den ganzen Tenor der Texte zur Gewissheit. So wenig sich fur gar manche Deutungen im einzelnen ein zwingender Beweis erbringen lässt, so fest steht es, dass die Inschrift von Babylon, ja nunmehr damit zugleich alle Inschriften, in der Hauptsache von uns richtig gedeutet sind, — selbst wenn wir alles nicht durch logische Deduktionen, von Bekanntem zu Unbekanntem fortschreitend, sondern durch Raten und Probieren gewonnen hätten. Denn es ist schlechthin undenkbar, dass man, für die hittitischen Worter ausser den ihnen zukommenden Bedeutungen andere annehmend, damit nicht nur fur ein paar Zeilen, sondern für eine ganze Inschrift, ja für alle Inschriften einen einwandfreien Sinn gewinnen könnte. Wer das nicht zugeben kann, der hat kein Recht dazu, über meine Resultate ein Urteil zu fällen.

#### Z. 1.

Zu es(z)o emi, geschrieben s mi, = "ich bin" s. bereits diese Zeitschrift Band 48 S. 339 f., 451, 454 f. Armenisches es = "ich" geht vermutlich auf ein alteres Wort mit z, falls nicht einem, spaterem ts entsprechenden, Laute zurück. Daher meine Transskription es(z)o.

Der Vokal e konnte für emi bisher nur aus dem Armenischen erschlossen werden. Vermutlich wird er aber wenigstens einmal auch in einer hittitischen Inschrift ausgedrückt, namlich in der Schaleninschrift (Messerschmidtl.c. Tafel I). Bisher hat man wie auch ich - angenommen, dass ein doppeltes | C in diesem Text dessen Anfang markiert. Allein das ist keineswegs sicher. In der Inschrift von Bulgarmaden (Tafel XXXII bei Messerschmidt l. s. c.) folgt jedenfalls fast sofort auf doppeltes | C in Z. 1 eine "Filiation", die mit s-p'(a) = zav-ak ="Spross" o. a. in Z 2 abschliesst. Ähnliches gilt von doppeltem IC in Tafel X Z. 6 vor einem Abschnitt, der jedenfalls mit eben diesem s-p'(a)in Z. 7 endigen konnte und es hochst wahrscheinlich auch wirklich thut. Ein viertes doppeltes | C findet sich auf Tafel XIX in Kol. \_D" letzte Zeile, hinter der Kol. "B" zu lesen ist,1) und in deren zweiter Zeile findet sich wieder unser  $\acute{s}$ - $\acute{p}'(\acute{a})$ . Wenn nun auch in der kurzen Schaleninschrift auf ein doppeltes IC bald ein s-p'(a) folgt, so liegt es sehr nahe, dort einen analogen Fall anzunehmen, wie er auf Tafel XXXII vorliegt, mit grosser Wahrscheinlichkeit auf Tafel X anzunehmen ist und auf Tafel XIX vorliegen könnte. Dann beganne die Inschrift nicht mit doppeltem IC, vielmehr wäre deren Anfang zwischen diesem und s-p'(a), aber links von letzterem zu suchen.

<sup>1)</sup> Es scheint, wie meist, gegen Messerschmidt, l. c., I. Nachtr., S. 13 f., a bsolut sicher (s. u.), dass die 4 Kolumnen dieser Inschrift in folgender Reihenfolge zu lesen sind: 1) Z. 1 von Kol. "A", 2) Kol. "D" (linke Schmalseite), 3) Kol. "B" (rechte Schmalseite), 4) Kol. "A" Z. 2 ff. (Vorderkolumne ausser Z. 1), 5) Kol. "C" (Hinterkolumne). Wie unten noch einmal gesagt werden wird, stammt die Inschrift ohne jeden Zweifel vom Urheber der Löwenjagdinschrift von Ordasu, Mutalu von Kommagene. Der Name steht in Z. 1 von Kol. "A" und die auffälligste Zeile der Steleninschrift von Izgin bietet somit: "Ich bin der .. ige (Hatier?!) Mutalu". Darauf folgt Kol. "D", beginnend mit "König von Kommagene, der Könige Konig (und) Herr".

scheint i-m für emi = nich bin" zu stehen. Der sonstige Inhalt der Inschrift spricht durchaus nicht gegen diese Vermutung.

= (-)n(-), ebenso oben mit einem schragen nach links geneigten Strich daran bez. darüber wie hier, findet sich auch in der Loweninschrift an hervorragender Stelle, namlich in Z. 1 hinter "der Konige König (und) Herr"; es folgt dort k'adji = "der starke". Unten daran ist ebendort der untere Teil von einem Zeichen für  $\acute{a}$  gefügt. In einer anderen Inschrift von Mar'as (Tafel XXV) 1. c.) aber lesen wir dieses (-)n(-), wie in unserer Inschrift, hinter "Ich bin" und dahinter  $\acute{a}$ , dann  $\acute{\iota}$  (s. auch Tafel VII Z. 2). Das Wort hinter "Ich bin" lautet also gewiss -n-á-, vielleicht (-)n-á-í. Weiteres hierüber siehe sofort unten. Was die zwei Striche über dem n in unserer Inschrift anbetrifft, so lasst sich jedenfalls soviel darüber sagen, dass sie keinen Laut andeuten. Da der wagerechte oder schräge Strich an der Ruckseite eines Zeichens als Wortbeginner figuriert (s dazu unten p. 224 f.), so dürften sie eine ähnliche Funktion haben. Vgl. den Strich über H(kh)ilik- in Z. 1 und 2 auf Tafel XXI und über dem Wildstierkopf ebendort in Z. 3.

Den menschlichen Kopf am Hals mit ausgestreckter Zunge trifft man auch auf Tafel XI in Z. 2 und 4, auf Tafel XIX Kol "B" Z. 10 und Kol. "C" Z. 3 von unten, vielleicht auf Tafel XXXII in Z. 2 und in unserer Inschrift noch in Z. 4 An der erstgenannten Stelle folgt ihm ein id (s. u. p. 249), das für ihn an einen Genitiv denken lasst, also, da Z. 2 von Tafel XI fraglos nur Attribute des Königs und davon abhangige Genitive enthalt, nach zahllosen Analogien an einen Genitiv, der einen Gott oder genauer den Götterherrn bezeichnet. An der zweiten Stelle folgt dem Kopfe ein  $r+\acute{s}$ , das in Kirtschoghlu (Tafel VII) ein Verhaltnis des Königs zu einer Gottheit and eutet und vermutlich wie  $ri(\alpha r) + i$  in Tafel XXI Z. 3 zum Götterherrn; in Z 3 von unten auf Tafel XIX Kol. "C" folgt der Hieroglyphe entweder das Wort rí(ár)-, das an das Wort -rdenken lasst, womit in Hamat (Tafel III Nr. B, Tafel IV Nr. A und B, Z. 1) und vielleicht auch in Bor (Tafel XXXIII Z. 2) ein Verhaltnis des Königs zur Götterherrin bezeichnet wird, oder ein Wort  $r\ell(dr) + s$ , von dem eben die Rede war; in Tafel XXXII ist im zweiten Teile von Z. 2 fraglos von Beziehungen des Königs zum Götterherrn die Rede, in dem unsrer Hieroglyphe vorhergehenden Teile von Kol. "C" auf Tafel XIX ebenfalls, und in Z. 4 unsrer Inschrift bezeichnet die Hieroglyphe mit nicht geringer Wahrscheinlichkeit den Götterherrn. Nach all diesem somit vermutlich überall und daher auch hier. Nun folgt ihr aber ein durch einen Strich rechts daran (s. dazu unten p. 224 f.) und das folgende Nominativzeichen als isoliertes Laut- und somit an unsrer Stelle gewissermaassen Wortzeichen charakterisiertes -n-, und ein -n- findet sich mehrfach unmittelbar hinter einer Götterhieroglyphe. S. Tafel VII Z. 2 und Tafel XXIII Nr. C Z. 1. Vgl. auch -n- hinter einem genitivischen Ausdruck für den Götterherrn in Z. 2 von Tafel XXXII (s. dazu unten) und darum das danach folgende -n- in derselben Zeile. Zu dem beide Male auf -n- folgenden  $\Box$ , dem Ausdruck für den bestimmten Artikel n- s. u. Danach ist es nun höchst währscheinlich, dass in unser Zeile zu übersetzen ist: "Ich bin ein -n-, ein -n- des X", und dass mit diesem X der Götterherr gemeint ist.

Also der menschliche Kopf mit Hals und ausgestreckter Zunge bezeichnet den Götterherrn. Als was, kann man nur vermuten. In Z. 4 von Tafel XI folgt der Hieroglyphe für "Mann" mit ausgestreckter Zunge n, wie unsrer Hieroglyphe au unsrer Stelle (vgl. Tafel XXXII Z 2), und jene Hieroglyphe auf Tafel XI wechselt ib. Z. 5 vielleicht mit der "Boje" in Z 6 unsrer Inschrift (s. u.). Diese aber deutet ein Synonym von "Herr" an. Also mag unsre Hieroglyphe etwas ahnliches bezeichnen. Das ihr auf Tafel XIX in Kol. "B" Z. 11 folgende (= n) braucht wegen des Armenischen n glun — "Haupt" keine sich daran anschliessende Lesung zu befürworten, da (+ n) dem folgenden n ein Wort fur sich sein kann.

Was -n- bedeutet, ist mir ganz unerfindlich. Einen Fingerzeig gewährt der Umstand, dass es an unsrer Stelle mit und ohne eine genitivische Erganzung auftritt. Zur Lesung - $nd(\ell)$ - s. o. p. 223.

Zum wagerechten Strich an dem zweiten -n-: Ein schrager oder ein wagerechter Strich findet sich in einer grossen Anzahl von Fällen hinten an allemstehenden Zeichen oder solchen, die sicher eine neue Gruppe beginnen. Vgl. namentlich '-iá in Z 4 unsrer Inschrift und in Z. 2 auf Tafel XXXII; die Volute auf Tafel IIIf. in drei Inschriften von Hamat in Z. 1; k(d) auf Tafel III in Nr. B Z. 2 (vgl. damit Tafel IV Nr. A und B Z 2); das Zeichen auf Tafel V in Z. 2 und auf Tafel VI in Z. 4;  $t'i = d\bar{e}io$ , den Titel des Götterherrn im Genitiv, in Z. 3 auf Tafel X, wechselnd mit t' in Z. 2 auf Tafel IX; den bekannten Rhombus (= Kommagene; s u.) in Z. 1 auf Tafel XXI und in Z. 2 in Nr. B auf Tafel XXIV; m zwischen der Faust und  $t'(\ell)r$  auf Tafel XXI in Z. 3: den Hasen ibidem in Z. 5, in Kol. "B" Z. 7 auf Tafel XIX und in Z. 1 auf Tafel XLVI; den Tierkopf über i und dem Messer in Z. 1 auf Tafel XXI und in Nr. 4 auf Tafel XLV;  $\hat{S}$ -'-n- $\hat{s}$  = Syennes-i-s auf Tafel XXXI in Nr. C Z. 3, auf Tafel XXXII in Z. 1 ff., auf Tafel XXXIII in Z 1, auf Tafel XXXIV in Nr A und B; d-i am Ende von Nr. A auf Tafel XXXIII (vgl. Tafel XXV Z. 6 Schluss(?)); m vor r zweimal in Z. 1 auf Tafel XLVI (vgl. '-ś m in Z. 2 f. und m r X-á auf Tafel III f.); á-ť in Z 2 ibidem (vgl. Z. 1 und Tafel VI Z. 3, Tafel X Z. 6, Tafel XI Z. 4); das Rad ibidem Z. 2 f. An allen diesen Stellen finden wir also den schragen oder den horizontalen Strich an einem Zeichen, mit dem ein Wort beginnt, und überall, wo er sich sonst zeigt, ist es durchaus möglich, z. T. auch auf Umwegen nachweisbar, dass ein gleicher Fall vorliegt. Daraus ergiebt sich die hohe Wahrscheinlichkeit.

dass der Strich nur den Anfang eines neuen Wortes andeutet. Das 1st, nebenbei bemerkt, sehr wichtig für eine Erklarung der Bilingue des "Tarkuaššímí". Denn da in deren hittitischer Legende »// einen schragen Strich hat, ist es — auch gegen meine frühere Meinung — ausserst unwahrscheinlich, dass das Zeichen zur Personennamengruppe, vielmehr so gut wie sicher, dass es zur Gruppe für den Landesnamen gehört, der nach der assyrisch-babylonischen Legende wohl sicher mit mi begann. Zu dessen eventueller Lesung Milida s. u.

Sonach bildet das zweite  $(\cdot)nd(\ell)$  gewiss ein Wort fur sich. Und darum ist es wohl ausgeschlossen, dass es mit der vorhergehenden Kopfhieroglyphe zusammen etwa den Namen des Urhebers der Inschrift bezeichnet Ganz ausgeschlossen kann dies noch nicht für das erste -n- erscheinen. Indes, da dies doch mit dem n + d in Z. 1 auf Tafel XXI und dem  $n - d(-\ell)$  auf Tafel XXV in Z. 1 gleichbedeutend sein wird, so ist es wenigstens recht bedenklich. Denn der Königsname auf Tafel XXI scheint sich in Z 3 zu finden, ausgedrückt durch die Manneshieroglyphe und einen Tierkopf, und vielleicht zu heissen. Mutalu. Über dessen möglicherweise mit dem Urheber der Löwenjagdinschrift von Ordasu und dem der Inschrift von Izgin identischen Trager ein andermal.

Es folgt eine Gruppe 1) 3 > ( || h = | e , die sich auch in der Loweninschrift findet (Tafel XXI Z. 1 f., 5). Dort folgt ihr noch ein r, bez. r(dr). Dass in Z. 1 s+r hinter || das bekannte s+r = König" ist, lehrt der Antilopenkopf dahinter, da sich der auch hinter s-r und i vor "der Könige König (und) Herr" in Z. 1 derselben Inschrift findet. Denn hier haben wir ohne jede Frage das "Konig von . ." der Inschrift zu suchen. Vgl. auch den Antilopenkopf hinter  $d ilde{e}i =$  "Her" in derselben Inschrift Z. 1 f., in  $\tilde{Z}$ . 1 auf Tafel V (zu  $t'=d\bar{e}io=$  "des Herrn" oder '-ś = oišoio mit ahnlicher Bedeutung gehörig) und in Z 3 auf Tafel VI (zu  $t'=d\bar{e}io$  oder  $ar-h-\dot{a}-=ark^*ai=$  "Konig" gehorig). Wenn somit in der Loweninschrift das r bez.  $ri(\acute{ar})$  ein integrierender Bestandteil der Gruppe 🎖 etc. ist, so darf als sicher gelten, dass sie auch in unsrer Inschrift nicht mit & abschliesst, sondern das folgende 🖘 und das dahinter stehende Nominativzeichen mitumfasst, dass also "König" in unsrer Zeile ausgedrückt wird durch  $s + \rightleftharpoons$ , und somit das Zeichen hinter s einen r-haltigen Lautwert hat. Dem gereicht zur Bestatigung, dass  $(s + \equiv 2)$  nachher in unsrer Zeile, in Z. 4 und in Z. 6 derselben Gruppe folgt,

wie  $\acute{s}$ -r- $\acute{a}$  auf Tafel III in Nr. B Z. 3 und  $\triangleq \acute{s}$ -r = ``Konig'' ibidem in Nr A Z. 1. Mehr hierüber nachher.

<sup>1)</sup> Nicht genau = dem entsprechenden Zeichen der Inschrift

<sup>2)</sup> Hierfur im folgenden H.

Ich habe fruher in  $\bigcap_{i=1}^{N} \circ i$  of the vor  $\acute{s}$ -r in Mar'aš (Tafel XXI) den Namen fur das Gebiet des Konigs von Mar'aš-Markaš gesehen und speciell in the eine phonetisches Komplement, durch das ich eine Kombination mit einem k-haltigen Laut ausgedrückt wahnte. Das war nicht richtig. Unsere Inschrift allein schon belehrt uns eines besseren. Denn the ist natürlich nichts anderes wie  $\binom{n}{2} = t'i$  mit dem oben p. 224 f. besprochenen "Interpunktions" strich daran. Hierzu mag man auch beachten, dass  $\binom{n}{2}$  in Tafel X in Z. 3, mit dem schrägen Strich daran, fraglos mit ist und hier hinter der flachen Hand dasselbe bezeichnet wie t' dahinter auf Tafel IX in Z. 2, nämlich  $d\bar{e}io$  mit schenet wie t' also ist ein niedrigeres the sogut wie ein höheres mit mit Strich daran mit und somit wegen dieses Striches daran und wegen des folgenden  $\acute{s}$ - $\acute{s}$ 

Durch das oben bemerkte erlischt jede Berechtigung dazu, in M einen Gebietsnamen zu sehen. Umsomehr, als leichte Varianten dieses Zeichens, die sich aus der älteren Form dafür auf Tafel XI in Z. 3 erklaren, ausser hier zum mindesten auch noch auf Tafel VII, Tafel XIX, Tafel XXXII und Tafel XXXIII erscheinen und zwar in den beiden letztgenannten Texten, wie in unsrer und der Loweninschrift, in Verbindung mit dei ="Herr" (Tafel XXXII Z. 1 und Z. 3; Tafel XXXIII Z. 1). Also findet sich das Zeichen zum mindesten 1. in Djerabis, 2. in Kirtschoghlu, 3 in Mar'aš, 4. in Izgin, 5. in Bulgarmaden, 6 in Bor. Das genügt allein schon, um es als höchst unwahrscheinlich, zum mindesten aber als unbegründet erscheinen zu lassen, in M einen Gebietsnamen zu sehen.

Wie schon gesagt, steht das Zeichen in einer Reihe von Fallen mit  $d\bar{e}i=$  "Herr" zusammen, durfte also ein Adjektiv oder ein Genitiv dazu sein. Hinter ihm folgt in Z 1 auf Tafel XXXIII und in Z. 1 auf Tafel XXXIII r und dahinter das Nominativzeichen, in der letzten Zeile wohl zweimal, wobei es einmal hinter "der . . Konig von Kılikien" steht. Wie sonst  $d\bar{e}i=$  "Herr", so dürfte hier "König" durch das Zeichen charakterisiert werden. An dieser Stelle scheint es somit keinen Genitiv zu bezeichnen, müsste dann also wohl der Ausdruck für ein Adjektiv sein. Dann könnte r hier wie weiterhin in der Zeile, auf Tafel XXXIII Z. 2 und auf Tafel XIX Kol. "B" Z. 10 phonetisches Komplement zu diesem Adjektiv sein oder ein zweites Adjektiv (dann wohl ario; s. dazu u. p. 228 f.) andeuten. Z. 3 auf Tafel XI, wo das Adjektiv -ario in Verbindung mit "Kind", "Spross" und dergl. vor unserem Zeichen

<sup>1)</sup> Hierfür im folgenden M.

<sup>2)</sup> In den Inschriften dafür, wie jetzt zu ersehen, stets nur drei senkrechte Striche ohne einen wagerechten darunter.

mit dem Nominativzeichen dahinter erscheint, spricht für Letzteres. Auf Tafel VII in Z 1 geht dem Zeichen M — denn dies ist doch wohl gemeint —  $\bigcirc$  vorher, das das k oder das ka hinter r in  $Karkam\bar{\imath}\check{s}$  ausdrückt. Da nun unser Zeichen ein lobendes Adjektiv ausdrücken soll und das Zeichen  $\bigcirc$  davor auf Tafel VII 1 c. hinter  $r\ell(ar)$  steht, das ario = "stark", "tapfer" darstellen könnte, und davor "der König der Könige des Landes", so mag  $\bigcirc$  vor unserm Zeichen phonetisches Komplement dazu sein und dies armenischem  $karo\lambda$  = "mächtig" entsprechen Unserm Zeichen folgt nun auf Tafel VII 1 c  $\ell$  und  $karo\lambda$  ist ein i-a-Stamm mit vermutlich urspr Nominativ auf i.

An unsrer Stelle und in der Löweninschrift, wie auf Taf. XXXII in Z. 3 und auf XI in Z. 3 stande also ein Adjektiv vor seinem Substantiv, wie z. B sicher in Nr. B Z 2 auf Tafel III medzingross" vor dem zugehörigen dzar(i)o = "Konig", wie ein Vergleich mit dem folgenden "der Könige Konig, der grosse" und den entsprechenden Stellen in Nr. A und B auf Tafel IV lehrt.

Zu > c s diese Zeitschrift Bd 53 p 455

Es folgt also  $t'\ell=d\bar{e}i$  "Herr", wozu man meine Hittiter u. Armenier vergleiche und diese Zeitschrift Bd. 53 S. 447 ff.,

dann  $\pm +r-=$  "Konig". Denn dass  $\pm r$  die Lesung für  $\triangleq$  ist, bedarf keines Beweises mehr. Tafel XXI Z 1 und Tafel XXV Z. 3, wo ohne jede Frage  $\pm r(-i)$  mit  $\triangleq$  wechselt, genügen allein als Beweis. Ein früher von mir für diese Lesung angeführter Umstand aber fallt weg, namlich der, dass der Hieroglyphe  $\triangle$  auf Tafel XXXIII in Z 4  $\pm r$  vorhergeht und auf Tafel XXXIII in Z 5  $\pm r$  vorhergeht und  $\pm r$  folgen soll, falls Messerschmidt richtig ediert hat Denn nach dem Nachtrag zu der letzten Stelle steht dort gar nicht C,

sondern . Somit könnte  $\triangle$  statt  $\mathscr{S}[+x]+r$  vielmehr  $\mathscr{S}[+a]+p'(a)$  gesprochen sein, jedenfalls aber die Stelle höchstens dafür angeführt werden, dass der Konigskegel  $\mathscr{S}+x$  zu sprechen ist. Vermutlich hegt an der Stelle aber so gut wie auf Tafel XXXIII in Z. 4, ferner auf Tafel VI in Z. 4, auf Tafel X Z. 6, Tafel XI Z. 3, Tafel XII Nr. 5, Tafel XV Nr. B Z 1 (?), Tafel XVI Nr. B, Tafel XIX Kol. "B" Z. 8, Tafel XXI Z. 2 und 5 ein ganz anderes Zeichen vor, nämlich das Dreieck, das öfters auf den Amuletten für ein Attribut des Götterherrn verwandt wird. Da dessen Lautwert als ersten Konsonanten  $\mathscr{S}$  und vermutlich als letzten p', mit vielleicht folgendem  $\mathscr{A}$  im Genitiv, hat, kann man an armenisches surb = "heilig", mit dem Genitiv srboi, für älteres \*surbo, oder, falls m nur m0, an m1 aznm2, mit dem Genitiv m2 aznm3, m3, eelel" u. dgl. denken. Übrigens ist zu beachten, dass es häufig mit m3 m4 m5.

Die genauere Feststellung des Lautwertes für H hangt vor allem davon ab, was sich über den Vokalısmus des Wortes für "König" im Nominativ ausmachen lässt. Der ist aber mit Hilfe der Inschriften allein nicht mit Sicherheit und genau zu bestimmen. Auf Tafel XXI in Z. 1 hat s-r ein i hinter sich; doch dies könnte phonetisches Komplement zum folgenden durch den Antilopenkopf angedeuteten Wort sein. In Z. 5 derselben Inschrift lesen wir: "... Herr König- der oder des (s. dazu unten) Kind (Same oder dgl.) . . Herr Konig ein-". Hier ist doch wohl zu übersetzen: "der . . ige Herr, der Konig, Kind eines . . igen Herrn, eines Konigs", also nicht etwa "des . . . igen Herrn, des Konigs Kind, ein .. iger Herr, ein Konig". Da hier nun hinter &+-r- für "Konig", vermutlich im Nominativ, ein a folgt, so scheint das Wort für "König" im Nominativ ein  $\acute{a}$  hinter dem r gehabt zu haben. Und wirklich steht ein á hinter einem Nominativ von "Konig" am Schluss der Inschrift von Izgin. S. Kol. "C" letzte Zeile. Anordnung der Inschrift s. unten und bereits oben p. 222. ś-r-á in Nr. B Z. 3 auf Tafel III muss unberücksichtigt bleiben, da es ein Genitiv sein könnte, ebenso aus gleichem Grunde ś-r-á in Z. 5 auf Tafel XXXII. Somit hat das Wort fur Konig im Nominativ hinter dem r ein  $\alpha$  gehabt, konnte aber dazu noch ein i gezeigt haben. Da dessen Hieroglyphe das Bild eines Baumes ist, für den im Armenischen das Wort tsair, für ursprüngliches bezw. alteres \*dzaro oder ähnlich vorhanden ist, ferner der kilikische Fluss Namens Σ(Ψ)αφος auch Κοίφανος, d. i.: "Herrscher", hiess (für das Verhältnis von ψ zu dz oder ts und ahnlich vgl. γύψος aus gass-= "Gips"), so spricht mehreres für eine Lesung dzaro. Andererseits legt kappadokisches δσαφι (s. meine Hittiter und Armenier), falls darm unser Wort zu sehen ist, eine altere Gestalt dzario nahe.

是是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们也会会会会会会会会会会会会会。这一个时间,我们也会会

Für die Lesung des Wortes kommt aber ferner in Betracht, dass das Zeichen H in Z. 2 allein ein zum Namen  $\check{S}anda$  (?) gehöriges Adjektiv oder Substantiv bezeichnet. Dieses Adjektiv, wenn dies, natürlich ein lobendes, oder Substantiv enthalt also nur einen Konsonanten, nämlich r, und erinnert somit an armenisches ari = "tapfer" aus alterem \*ario, umsomehr, als ari gerade vom armenischen Götterherrn Aramazd gebraucht wird. Vgl. zu diesem Adjektiv ferner Z. 3, 5 und 6 unsrer Inschrift und Tafel XI Z. 3, 4 und 5.

Wie nun in dem Worte für "Konig" H mit  $\bigvee_{r} = -r$ - wechselt, so dürfte auch für das Adjektiv, das durch H ausgedrückt wird, geschrieben werden. Vgl. z. B. Z. 5 unserer Inschrift mit Tafel V Z. 3, und zum vermutlichen Adjektivum \ ferner z B. Tafel III Nr B, Tafel IV Nr A und B, Tafel VI passim, namentlich aber Z. 2, wo das doppelte V vermutlich den Superlativ bezw. Elativ unseres Adjektivs ausdruckt, also nach Art des Arme-Vgl. hierzu vor der Hand Tafel XIX Kol. "C" Z. 4 von unten ('-£' ' \sum ; s dazu die Erörterung zu 1 vor dem Speer in Z. 4 unserer Inschrift) und ferner Tafel V Z. 2 (medzio = "gross"  $+ m-\acute{s}$  d. i. medzio), viellercht auch medzi $+ m-\acute{s}$  in Z. 3 ibidem, Tafel VI Z. 4 und Tafel XXXII Z 4 dreimal. Zu vielleicht ebenso zu beurteilendem á-í i á-í in Z 5 unserer Inschrift s zur Stelle.

Dasselbe Adjektiv dürfte aber auch durch  $\zeta = r$  ausgedrückt werden. Wenn das Verhaltnis des Konigs zum Gotterherrn einerseits durch r p'(a)- $\dot{s}$ - $\dot{a}$  oder einen Teil davon ausgedrückt wird (Tafel XXXI Nr. A und B, Tafel XXXII Z. 1, Tafel XXXIII Z 2, Tafel XLVI Z. 2 f.), andrerseits durch  $p'(\alpha)$ - $\delta$ - $\alpha$  (Taf. XXI Z 1), und eins zur Gotterherrin durch  $p(\alpha) \cdot s + x + i + i$  oder einen Teil davon (Tafel XVI Nr. A Z. 2), so dürfte gegen meine frühere Ansicht nicht  $\vec{r} \cdot p'(\vec{a}) \cdot \vec{s} \cdot \vec{a}$  neben  $\vec{p'}(\vec{a}) \cdot \vec{s} \cdot \vec{a}$  als ein Substantiv aufzufassen sein, von dem ein Name des Götterheirn als Genitiv abhangig ist, sondern nur p'(a)-s-a. Dann kann aber r nur als, sei es zum Gottesnamen, sei es zu p'(a)-ś-a gehöriges, Adjektiv betrachtet werden, und eine Identificierung mit dem durch \ und H ausgedruckten Adjektiv -r- wird ausserst nahe gelegt, zumal da aus den Erörterungen unten zu ri-i-ia in Z. 2 hervorgeht, dass dies r ein Attribut des Gotterherrn bezeichnet. Ubrigens zeigt sich das Adjektiv -rhöchst wahrscheinlich noch an manchen anderen Stellen.

Somit dürften alle drei Zeichen C, H und 处 sowohl zur Bezeichnung eines Adjektivs (und zwar eines Adjektivs ario = armenischem ari) als auch eines grösseren Teils eines Wortes für "Konig" verwandt werden. Demnach muss — das lehrt aber zwingend nur das Armenische! — sofern nicht, wie z. B. in der assyrischen, auch in der hittitischen Schrift für den gleichen Lautkomplex oder Einzellaut zwei verschiedene Zeichen verwandt werden konnten, eines der beiden Zeichen für -r- ausser C ár, das zweite ri gelesen werden und somit "König" im Hittitischen  $\acute{s}+\acute{a}r+\acute{\iota}+\acute{a}$ , also doch dzario heissen. Da das Zeichen V, nach seiner alteren Gestalt und den alteren und jungeren Formen der "Hand- und Armfiguren" zu schliessen, sehr wohl einen Ellenbogen darstellen konnte, der im Armenischen armukn heisst, so glaubte ich früher, dass für dies Zeichen die Lesung lpha r, für H deshalb die Lesung ri anzunehmen Allein dieser Grund dürfte jetzt hinfällig werden, da ein akrophonisches Princip, das ich früher in der hittitischen Schrift

gefunden zu haben glaubte, allem Anscheine nach nicht recht nachweisbar ist. Nun stellt aber die Hieroglyphe V gewiss einen Teil des Oberarms oder ihn ganz und den Unterarm ohne Hand dar und im Armenischen bezeichnet eri aus alterem (e)ri-o das Vorderbein oder den βραγίων, armus der Vierfussler. Also dürfte \ rí, das andere Zeichen somit ár zu lesen sein. S. zu hittitischem rio = armen. eri, einem Synonym von p'd-s-d = armen. baz-u-k und t'-p'(a) = armen. t'ev, auch unten.

Mit dem Vorstehenden ist nun wohl auch eine sichere Erkenntnis einer für uns wichtigen hittitischen Kasusendung gewonnen. "König der Könige" soll im Hittitischen nach dieser Zeitschrift

Band 53 p. 446 durch A ausgedrückt werden. Die Aussprache dieser Gruppe beginnt anscheinend mit  $\delta$  und schliesst mit r (Tafel XXXII Z. 2, Tafel VII Z. 1), also je mit dem Anfangs- und dem Endkonsonanten des Wortes fur "König", ś-r. Mit "König" + "König" wechselt nun aber: "König" H "König". S. namentlich Tafel XXV Z. 3, vgl. mit Tafel XXI Z. 1, und für die Stellung von H zwischen den beiden Zeichen für "Konig" Tafel III Nr. B Z. 2, Tafel IV Nr. A und B Z 2, Tafel XV Nr. B Z. 1. Also lautet in dieser Verbindung auch das erste Wort fur "Konig" auf den Konsonanten r (+ Vokale oder Vokal) aus. Nach Tafel VII Z. 1 ist nun aber in ihr das zweite "König" Nominativ, das erste also Genitiv. Folglich hat der Genitiv Pluralis von sr als letzten Konsonanten, ja als letzte Silbe (abgesehen von etwa folgendem Vokal oder folgenden Vokalen) dasselbe wie im Nominativ und Genitiv Singularis (Z 4 unserer Inschrift). Will man nun nicht die Unwahrscheinlichkeit mit in den Kauf nehmen, dass bei dem einzigen uns bekannten Genitiv Pluralis mit angedeutetem Auslaut die Endung gerade den letzten Konsonanten des Wortstammes hat, so bleibt nur die Annahme, dass dieser angedeutete Konsonant der letzte des Wortstammes ist, also die oder doch eine hittitische Genitav-Pluralendung, gegen meine frühere Annahme, keinen Konsonanten m zeigt. Hittitisches s für eso, vermutlich oder doch möglicherweise aus \*eg'(h)om, zeigt nun schon vielleicht, dass auslautendes m bereits im Hittitischen schwinden konnte. Jedenfalls aber ist dies durchaus denkbar. Darnach hatte dann die Anfügung der Pluralendung t's im Armenischen nach der Zeit unserer Inschriften stattgefunden.

Es kann durchaus nicht überflüssig erscheinen, wenn wir die im Obigen für 🔊 und C als feststehend vorausgesetzten Lautwerte t' und r hier von Neuem diskutieren.

In der Löweninschrift Z. 4 nennt sich der König nach unseren Entzifferungen "Mann, ein, "Hand mit Messer" + « Sohn (Kind) eines "Mann, eines, "Hand mit Messer" + 😂 ". Für dies "Hand mit Messer" + I tritt nun aber auf Tafel V Z. 4 (vgl. Z. 1) "Mann"

+ "menschlicher Kopf mit Stiel bez Hals" ein. So ohne jede Frage nach einem in meinem Besitz befindlichen Abguss. Tafel I Nr. 3 und Tafel XI Z. 5 (mit 🗸 hinter dem menschlichen Kopf auf einem Stiel 1) bestatigen diese Gleichung allem Anscheine nach. Wenn nun der menschliche Kopf auf dem Stiel nicht "Mensch" bedeuten kann — denn "ein Mensch, Sohn eines Menschen" tituliert sich kein Konig - und "Mann" schon deshalb nicht bedeutet, da hierfur ja bereits der beschopfte Kopf da ist, so bleibt für ihn kaum ein anderer Sinnwert als "ein Angehoriger des Volks der hittitischen Inschriften". Diese Deutung der Gruppe "Hand mit Messer + 2 " und der Variante dafür lasst sich auch damit stutzen, dass deren sprachliches Aquivalent sowohl adjektivisch als auch substantivisch gebraucht wird. Sz. B die oben genannten Stellen (ein x-iger Mann) und Tafel X Z 8 (eines x Sohn, ein a). Dazu unten. Als einen etwargen Gesamtnamen für das Volk unserer Inschriften kennen wir nur den assyrischen Namen Hatai. Entspricht dem ein hittitischer Gentilname gleichen Ursprungs, so ware J, falls nicht etwa ein Ausdruck für einen Teil einer uns unbekannten hittitischen Gentilnamenendung, = t

Nun ergiebt sich aus unten folgenden Erorterungen weiter, dass ein z B ın Z 2 der Inschrift von Bulgarmaden auftretendes Zeichen mit und ohne folgendes 🗸 mit einiger Wahrscheinlichkeit das Land Hat- bezeichnet, also nochmals, dass der Fuss (falls nicht stimmt nun aber zum Armenismus der Inschriften und wird andererseits auch durch ihn begunstigt: Denn "Fuss" heisst im Armenischen otn (aus hot-") aus ursprunglicherem pod-, und somit konnte. da urspr. p im Anfang eines Wortes bereits im Hittitischen nicht mehr vorhanden ist (s sofort und weiter unten) und Vokale sicher, und hochst wahrscheinlich auch h im Anfang eines Wortes in der Schrift nicht berücksichtigt zu werden brauchen, der "Fuss" im Hittitischen den Lautwert t' erhalten

Mit der Gruppe "Hand mit Messer + 🗸 " wechselt das erste oben besprochene Stelle in der Loweninschrift). Das Zeichen 🗸 ist also phonetisches Komplement und "die Hand mit dem Messer" allein bezeichnet einen "Hittiter", einen "Hatier". Eine Hieroglyphe "Hand mit Messer" kann nun schwerlich etwas anderes als einen Begriff "stechen", "ritzen" oder "schneiden" andeuten.2) Letzteres

<sup>1)</sup> Zu den zwei schragen Strichelchen rechts und links hieran an der letztgenannten Stelle vgl Tafel V Z 1 und Tafel XXIV Nr A, vgl. mit Tafel XXXIV Nr. A Z. 3, sowie Tafel XXV Z. 3 und hiernach auch Tafel XIX Kol. "C" Z. 3.

<sup>2)</sup> In dieser Zeitschrift Bd. 53 S. 541 wendet sich Lehmann gegen diese meine Erklarung und glaubt, dass "schneiden" nicht in Betracht kommen konne und somit hat als Lesung für die Hieroglyphe ausscheide, was er auf p. 542 in einer Anmerkung allerdings schon abmildert. Hat Lehmann noch me mit

Darnach ist  $\parallel = t'i$  und "Herr" im Hittitischen = t'-i-i (s. zuletzt diese Zeitschrift 53 p. 448), das nun wieder durch Desandus neben Sanda und armen.  $t\bar{e}r =$ "Herr" aus  $*d\bar{e} + a(i)r =$ "Mann" sowie tikin ="Herrin" aus  $*d\bar{e} + g\bar{e}n =$ "Weib" bestatigt wird (meine Hittiter und Armenier p. 89).

Als nicht direkt oder indirekt durch Eigennamengruppen bestimmbare Lautzeichen für Konsonanten allein oder Vokal + Konsonant oder Konsonant + Vokal bleiben, soweit ich sehe, übrig die häufig vorkommenden Zeichen ( und V, die mit einander und mit einem Zeichen H wechseln (s. o.), au und mc. Dies letztere in Tafel XXXII Z. 2 ım Verdacht, eine Valiante für <□ = -nzu sein. Mit Hilfe von Gruppen für Eigennamen haben wir direkt und indirekt eruiert Zeichen mit den Lesungen: á, í, ', h und há (s. u.), k und  $k\alpha$ , t' und t'i, s(t's), m, mi und n. Uns fehlen also noch etwaige Zeichen für r, l und Lippenlaute ausser m. C scheint also ein r oder l oder einen Lippenlaut bez. Lippenlaute ausser m zu bezeichnen. Musste es nun schon ein X+C= "Sohn" oder "Sohn + C" in Tafel IX Z. 5 wegen der gleichen Gruppe auf Tafel XIX in Kol. "A" letzte Zeile, Kol. "B" Z. 5 und Kol. "C" Z. 5 und 7 sehr nahe legen, dass C den letzten Konsonanten eines Wortes für "Sohn", demnach wegen  $\acute{s}$ - $\acute{t}(\acute{t})r$  = "Sohn" (s. dazu die Bemerkung zu  $\dot{s}$ - $\dot{t}$ ( $\dot{t}$ )r in Z. 2) r bezeichnet, so wird dies durch das eben Bemerkte so gut wie gewiss. Damit waren auch die mit C wechselnden Zeichen \ und H (s. o. p. 228 ff.) bestimmt.

Somit bliebe, da l vielleicht durch Zeichen für r ausgedrückt werden könnte, für  $\mathscr{I}$  als Lautwert vor allem ein p oder b oder

senkrecht gehaltenem Messer geschnitten? Und dass das Werkzeug ein Messer und nicht etwa ein Pfriemen ist, zeigt Z. 1 auf Tafel VI. Zur Gestalt des Messers s. auch die Abbildungen bei W. M. Muller, Asien und Europa p. 328. Übrigens ist fur die senkrechte Haltung des schneidenden Messers auch die gleiche bei dem als Worttrenner figurierenden Messer in unsern Inschriften zu beachten und Tafel V Z. 2.

<sup>1)</sup> Zu m = armenischem m = "mein" s. unten.

dgl in Frage. Ein doppeltes aber erscheint, einmal mit dem auch als Determinativ gebrauchten Zeichen für "Mann" davor, auf Tafel XXXII in Z. 2 und 4 und auf Tafel XXXIII in Z. 2 und 3, und in eben diesem letzteren Texte treffen wir auf ein Wort m in demselben Zusammenhang wie . Hier ist von dem Götterherrn und der Götterherrin die Rede, die sonst (bei Boghazköi und Fraktin, vielleicht auch in Mar'asch) auch m ( $\overline{m}$ ) heisst. und das lasst für m in unserm Texte an das Lallwort  $M\alpha$  für die Gottin von Komana denken. Damit drangt sich's auf, dass ein Lallwort Papa, Baba, wenn nicht Tata oder Dada, darstellt. Nun steht aber w bereits im Verdacht, einen Lippenlaut, aber micht m, zu bezeichnen. Also durfte es wirklich  $\rho$  oder  $\delta$  bez. beides, wenn nicht pa oder ba bez. beides, also  $p \acute{a}$  bezeichnen. fur den Gotterherrn entspräche also wohl phrygischem Παπας für Attıs, und die Phryger sollen ja nahere Verwandte der Armenier und damit der Hittiter sein.

Nun aber wechseln die eben besprochenen Lautzeichen niemals mit den durch Eigennamen ermierten Zeichen für ', & etc., und andererseits gewinnen wir durch Einsetzung der ehen als wahrschemlichst erschlossenen Lautwerte überall, wo wir über die Bedeutung einer Zeichengruppe mit Coder as sicheres oder annahernd richtiges sagen konnen, lauter gut armenische Wörter, und der armenische Charakter des Hittitischen resultiert ja aus bereits gesicherten Lautwerten anderer Hieroglyphen. Also ist unsere Lautbestimmung für 🗸 und C und die damit wechselnden Zeichen richtig.

Es folgt der menschliche Kopf ohne Hals mit folgendem t'+i. Dass das t' als phonetisches Komplement aufzufassen ist, möchte man daraus schliessen, dass es auch in Z 2 auf Tafel X und in Z. 1 von Nr. C auf Tafel XXIII dem Kopfe folgt. Nachdem wir für den beschopften Kopf mit Stiel = Hals (u. s. w.) eine Bedeutung "Mann" und für den unbeschopften Kopf mit Stiel = Hals (u. s. w.) eine Bedeutung "Hatier" bez. "hatisch" haben erschliessen müssen, ist nach Analogie der Bedeutung der Tierkopfe ohne Hals, soweit ich sie bis jetzt erschliessen konnte, für den Kopf allein eine Bedeutung "Mensch" anzunehmen. "Mensch" heisst nun im Armenischen mard aus urspr. \*m(a)rto. Und nun dürfte ja der Kopf als Lesung ein Wort mit t' als letztem Konsonanten haben! Indes das durch den Kopf angedeutete Wort hat nach unserer Inschrift hinter dem t' ein i, "Mensch" hiess aber einst marto! Nun aber erwartet man in dem nominativischen "Kopf+t" hinter "König" im Nominativ ein Adjektiv hierzu und giebt es im Armenischen ein Wort mart = "Kampf", wovon mart-i-k = "streitbar", ausursprünglicherem mardi. Vielleicht, dass der Kopf ein Rebus für ein davon abgeleitetes verschollenes mardio = "streitbar" ist, von dem mart-i-k abgeleitet sein konnte. Beachte, dass der menschliche Kopf in Z 1 auf Tafel VI auf rí(ár), wohl für ario = "mannhaft", folgt und dass er an unserer Stelle parallel laufen könnte mit M, das in Z. 3 auf Tafel XI mit (rí für) ario verbunden ist. wie wohl auch auf Tafel VII in Z 1.

s vor dem Hundekopf könnte an sich "ich" bedeuten, könnte

auch phonetisches Komplement zu dessen Lesung sein.

Denn allem Anscheine nach haben wir in dem Tierkopfe hinter s einen Hundekopf zu sehen und zwar nach der Heliogravure bei Koldewey (l. c. Tafel 2) den mit der ausgestreckten Zunge, wie ihn Tafel IX in Z 3 und Tafel X in Z 4 zeigen. An letzterer Stelle folgt ihm -n-, möglicherweise als phonetisches Komplement. Das erinnert aber an armenisches *šun* aus alterem X+uon aus urspr. kuōn = "Hund", an das š im Anfang aber ś vor dem Hundekopf in unserer Inschrift. Wir finden nun in Tafel IX was ich hier nicht begrunden kann; vgl. für das Wesentliche bereits allerlei Bemerkungen in meiner Interpretation der Inschrift in Band 53 dieser Zeitschrift S. 441 ff — in Z. 2 f. mit einander koordiniert den Wildstierkopf, den in der Leserichtung abwarts geneigten Vorderarm mit Hand, das von zwei Zeichen IC eingeschlossene Zeichen (s. u. eine Bemerkung zu diesem Zeichen in Z 6 unserer Inschrift) und den Hundekopf mit folgendem m, in Z. 4 aber jenes von zwei Zeichen IC eingeschlossene Zeichen mit folgendem "Speer", mit dem es auch in Tafel XI Z. 5 zusammensteht (vgl. dazu wieder Z. 6 unserer Inschrift) und den Wildstierkopf und später eine Gruppe: Kreuz s n m. Da nun wenigstens schon eine Möglichkeit vorliegt, den Hundekopf s + x + n zu lesen, so drängt sich schon ohne das Armenische die Vermutung auf, dass in s n m eine rein phonetische Schreibung für Hundekopf + min Z. 3 zu sehen ist. Das armenische šun aus \*kuōn sichert dem Hundekopf die Lesung šun oder šuon o. a.

Der Eselskopf findet sich in unserer Inschrift nicht weniger als siebenmal. In Z 3 und Z 4 erscheint er, dreimal, in Verbindung mit dem "Speer", ebenso auf Tafel IX in Z. 4, auf Tafel XI in Z. 5 und auf Tafel XV in Nr. B Z. 2f. In Z 2 unserer Inschrift geht ihm  $\alpha + i$  vorher, in Z. 3  $\alpha$ , in Z. 4 i, das aber vielleicht zum Vorhergehenden zu ziehen ist, und in Z 6 (11) findet sich aber anderswo á-í-ś oder Gruppen, die demselben Wort entsprechen könnten, in Verbindung mit dem "Speer", nämlich auf Tafel I in Nr. 3 ( $\acute{a}$ - $\acute{t}$ - $\acute{s}$  und  $\acute{s}$ - $\acute{t}$ ); auf Tafel XIV in Nr. 7 — und auch in Z. 4 auf Tafel XI — (11-8); auf Tafel VIII in Nr. A Z. 4 (ú-13-s); auf Tafel XXI in Z. 6 (á-s) 1). Damit steigt die

<sup>1)</sup> Zu diesem Wechsel von á-s mit á-í-s vgl. den Wechsel von á-s und d-i-s = armen. ais = "dieser" in Z. 1 in Nr. A und C auf Tafel XVI und in Z. 1 von Nr. A und B auf Tafel XXXIV, und á-s m neben á-i-s m auf

Wahrscheinlichkeit auf, dass  $\alpha + i + \text{Eselskopf}$  etc. dasselbe Wort reprasentieren wie  $\alpha$ -i-s etc. Und nun finden sich der Eselskopf und s' mit und ohne Vokale in mannigfaltigster Weise kombiniert. Man vergleiche: "Speer" í ś Eselskopf auf Tafel IX in Z. 4; 73-8 Eselskopf Speer in Z 4 unserer Inschrift (?, s dazu unten zur Stelle); ferner & Eselskopf auf Tafel VI Z. 3, XI Z. 5, XIX Kol. "C" Z. 3 und 10, XXI Z 2; á-m-s Eselskopf in Z 5 f. unserer Inschrift und auf Tafel XIX Kol "C" Z 6 (?, s dazu unten zur erstgenannten Stelle); Eselskopf & auf Tafel IX in Z 2 und Tafel XIX Kol. "A" Z. 3 und Kol. "C" Z. 4. Diese Stellen machen es nach menschlichem Ermessen gewiss, dass  $\acute{a}+\acute{i}+$ Eselskopf etc in der That = ά-ί-ś, dass also der Eselskopf lediglich den Lautwert -ś- hat oder Ideogramm für das Wort á-i-s ist Nun aber findet sich der Eselskopf, soweit ich sehe, niemals als Lautzeichen für einen Teil eines Wortes, sondern stets nur als Ideogramm oder doch Zeichen für ein ganzes Wort, und zwar dort, wo das Wort  $\acute{a}$ - $\acute{\epsilon}$ - $\acute{s}$ angetroffen werden kann, und ferner treffen wir in Z. 6 auf Tafel XXI — nach meinem Abguss und mit Messerschmidts erster, aber gegen seine zweite Kopie — "Speer á-s Pferdekopf Speer", also den Pferdekopf parallel mit  $\acute{a}$ - $\acute{s}$ , nach p. 234 o.  $= \acute{a}$ - $\acute{\iota}$ - $\acute{s}$ . Also dürfte dies die Lesung des Eselskopfs sein. Das stimmt nun aber wieder zum armenischen Charakter der Inschriften. Eselskopf repräsentiert natürlich einen Esel und im Armenischen heisst Esel  $\bar{e}$ š, das auf ein \*eiš- oder ein \*oiš- zurückgeht.  $\acute{a}$ - $\acute{i}$ - $\acute{s}$ kann ja aber so gut einem ois- wie einem ais- entsprechen Armenisches ēš hat im Genitiv išoi oder išu = ursprunglicherem \* $\bar{e}(oi)$ šoio und \*ē(oi)šuo. Die erstere Form kann nun vorliegen in Nr. B Z. 2 f. auf Tafel XV (Eselskopf + i), die letztere in Z. 5 auf Tafel X (das Zeichen hinter dem Eselskopf wegen seines schragen Ansatzes unten wohl ein Vokalzeichen, das aber weder = i noch = a)

Aus der oben angefuhrten Stelle Tafel XXI Z. 6, an der ά-ś = dem Eselskopf im Parallelismus mit dem Pferdekopf, zunachst für "Pferd", steht, erhellt wohl, dass mit ois- in Verbindung mit dem Speer "Esel" gemeint ist, also nicht etwa nur irgend ein mit oisgleichlautendes Wort. Aber schon aus Tafel IX Z. 2 ergrebt sich scheinbar ein dem widersprechender Schluss. dort nennt sich der König "ein "Wildstier" des Gottes . . , des Herren, und der Göttin . . , der ois-"1). Also steht hier ois- parallel mit "Herr", dürfte somit auf eine Bedeutung "Herrin" Anspruch erheben. Nun vergleiche man aber hiermit: in Z 2 unserer Inschrift: "ein Kind des Herrn,

THE REPORT OF SHAPE TO SELECT SERVICE THE PROPERTY OF THE PROP

Tafel XLVI in Z 1ff, sowie á-ś zweimal auf Tafel XVI Nr. B — Der Wechsel von á-í-š mit á-m-s etc beweist übrigens ohne die Syennesis-Gruppe, dass meine Lesung fur T wenigstens ungefahr richtig war, und bestatigt so die Lesung der ganzen Gruppe!

<sup>1)</sup> Als ois- wird die grosse Gottin wohl auch in Nr. 4 auf Tafel XIII bezeichnet: ".. des ois-, des mannhaften (r-i), ein Kind, der Gottin.., der ois.."

(namlich des Gotterherrn), ein Sohn des oder der ois-" und in Z 4: "ein grosser Sohn des oder der t'- $\ell$ "; in Z. 1 von Tafel V: "des igen Herren meines Landes (erkiraiā im-1) . . dēio), des (oder der) . . igen ois- des Landes ein . . "; in Z 5 von Tafel XI: "des mannhaften (lpha r(ri) = arioio) Herren, des(r) . . 1gen oiš-" und "ein hatischer Herr, ein hatischer ('-t') ois ", in Nr. 1 Z. 4 auf Tafel XII oiš- hinter t'- $\ell=deio=$  "des Herren" und vor der Volute (= des Gottes; s. unten); in Nr. 7 auf Tafel XIV t' vor ois- vor dem Speer; in Nr. A Z 2 auf Tafel XV t'i-a vor ois-; auf Tafel XIX in Kol "A" 2f.: ti x = hat" (°, s. unten zu Z. 5) + ois- hat(= hatisch) etc. etc. Daraus geht doch klar hervor, dass ois- ein Synonym von  $dar{e}i=$  "Herr" ist. Dass es nun aber nicht etwa nur feminim generis 1st, zeigt Tafel XIX Kol. "C" 6, wo oisin einer Inschrift mit lauter Titulaturen - im Nominativ steht, also den Konig bezeichnet. S ferner I-s mit folgendem Nominativzeichen auf Tafel XXV in Z. 6

Also "Esel" und "Herr"! Und an der schon dreimal citierten Stelle Tafel XXI Z 6 folgt ja auf: "Speer" des oišo "Speer" des Pferdes: ti, wohl, wie sonst, wenigstens soweit erkennbar, = dēi-= "Herr", daiauf ein Nominativ, folgt also wohl "ein.. des Herrn"!

Da grebt's kein Entrinnen: wie der Konig als "Wildstier" und als "Hund" bezeichnet wird, so heisst der Gotterherr "Eselshengst", die Gotterherrin "Eselin" und der Konig "Eselshengst" und alle drei damit "Herr" und "Herrin". Damit steht — da ja die hittitischen Konige sich Sohne des oiso genannten Gotterherrn nennen — nun aber in bester Übereinstimmung, dass Mutal-u, nach unseren Schlussfolgerungen = mtr-uk = "Eselsfüllen", ein besonders haufiger hittitischer Konigsname ist, und dass einem "Mann + Widderkopf + d + ois-" in unserer Inschrift (s. Z. 3) ein "Mann + Widderkopf + d + mardio(?) (s. oben p. 233 f.) + Fullenkopf" auf Tafel XI in Z. 2 an die Seite gestellt werden kann. Vielleicht ist ois0 = "Eselshengst" und "Herr" so aufzufassen wie hebr.

מרל (ayil) = "Widder", arab. בُשׁלי (kabšun) = "Widder" und assyr. lulimu = "Leitwidder", wenn von Königen und Fürsten gebraucht. Die starke Geschlechtskraft, der sich gerade der Esel nach Ansicht der Alten erfreuen soll, mag, wie mir ein Kollege vorschlagt, auch einen Grund dafur abgeben, weshalb gerade der Esel zu einem Vergleich mit dem Götterherrn und darum mit dem Könige — oder mit dem Könige und darum mit dem Götterherrn — herausforderte²). "Esel" für "Herr" hat aber anscheinend eine

<sup>1)</sup> Zu im- = "meines" s. unten.

<sup>2)</sup> Zu was fur Gedanken es anregt, wenn man auf Tafel IX Z. 4 zu lesen glaubt: "ein Hund des "Kreuzes", ein "Speer" des Esels bezw. Herin", brauche ich einem theologisch gebildeten Leser nicht mitzuteilen.

noch schlagendere Analogie als die oben genannten, nämlich im Sumerischen. Ein mit dem Zeichen für Esel anscheinend eng verwandtes Zeichen (s. Thureau-Dangin, Recherches p 37f. und den Nachtrag dazu) in Verbindung mit dem für "mannlich" bezeichnet šakkanakku, ein Synonym von bilu = "Herr"! Also anscheinend auch hier "Eselshengst" = "Herr". Dieses Zusammentreffen berührt um so seltsamer, da auch dara, 1) = "Steinbock" und 2) = "König" im Sumerischen, im Hittitischen eine eigenartige Parallele zu haben scheint "Steinbock" heisst im Assyrischen turāhu, im Syrischen taruhā, und der Kopf einer Ziege, nach der Bilingue des "Tarkuaššeme" wohl mit einer Lesung tarku für tarhu, steht in Z. 4 auf Tafel XI im Parallelismus mit  $d\bar{e}i =$  "Herr".

Wenn ois- nicht nur = "Herr", sondern auch = Herrin", so dürfte letztere Bedeutung sekundar und aus ersterer abgeleitet sein.

Hund + Esel bez Herr eingekeilt zwischen: "der streitbare (?) Konig" und "der König von Kilikien" (s sofoit) kann, scheint's, nui heissen "Hund des Herrn". S. dazu Tafel IX Z. 3: "des oiso-, des . . , ein Hund". Wir haben nun aber in unserer Inschrift die eines der Konige von Kilikien. Diese führen in ihren Inschriften sonst den Titel Syennesis, geschrieben S-'-n-s, der in Bor vor "der Konig von Tarsus" steht. In unserer Inschrift finden wir kein S-'-n-s, wohl aber vor "König von Kilikien" eine Gruppe, die ohne Hilfe des Armenischen eine Aussprache wie  $\dot{s}$ - $n+\dot{a}$ - $\dot{\epsilon}$ - $\dot{s}$ moglich erscheinen lässt, und fur die mit Hilfe des Armenischen eine Aussprache  $\check{s}u(o)n + oi\check{s}$ - oder ahnlich — woraus spater  $\check{s}u\dot{n}$ und \*os und noch später sun und es wurden — zu erschliessen ist Da wird man der Annahme nicht entfliehen können, dass darin das Wort Syennesis steckt, dass demgemass das hittitisch-armenische Wort fur "Hund" zu Herodots Zeit etwa schon šu'n, das für "Esel" öš lautete Man konnte nun vermuten, dass die Gruppe als ein Rebus zu betrachten ist. Denn "Hund des oiso" kann wenigstens Svennesis schon deshalb nicht wirklich bedeuten, weil die Zeichengruppe ś-'-n-ś dafür in Z 1 auf Tafel XXXIII das Nominativzeichen hinter sich hat. Doch ware es sehr wohl denkbar, dass Syennesis, etwa = einheimischem spaterem  $\tilde{s}u'n-\tilde{o}\tilde{s}o$  oder  $\tilde{o}\tilde{s}u$  oder  $\tilde{o}\tilde{s}$  = einem ursprünglicheren šuon-oišo(u), eine Dvandvaverbindung ist, bedeutend "Diener (und) Herr", "Dienerherr", eigentlich "Hund (und) Herr". "Hund" wäre der Syennesis gegenüber den Göttern und vor Allem dem Götterherrn — wie denn auch zwei Könige von Karkemīš sich "Hund" des Götterherm nennen — und "Herr" gegenüber seinen Unterthanen. Und nun finden wir ganz im Einklang mit dieser Erklarung in Z. 3 auf Tafel IX in der Titulatur des Königs von Karkemisch: "ein . . iger oišo, des oišo des . . ein Hund". Somit halte ich meine Erklärung von Syennes-i-s für gesichert: der Titel enthalt wirklich, wie die Inschrift von Babylon zu zeigen scheint, die armenischen Wörter sun = "Hund" und es = "Esel" (und "Herr").

Syennesis soll nach unserer Auffassung der Thronname jedes Konigs von Kilikien sein. Unsere Inschrift bestatigt dies vielleicht in überraschender Art, da sich darin ausser dem oben nach meiner Überzeugung darin nachgewiesenen Syennesis mit Sicherheit kein Eigenname für den Konig finden lasst.

Dass das folgende Zeichen \ lediglich graphische Bedeutung hat, namlich wenigstens praktisch als Worttrenner figuriert, wie ich behauptet habe und was Leute, die die Inschriften nicht kennen, zu bewitzeln über sich vermocht haben, wird auch durch unsere Inschrift überreichlich erwiesen. An den zahlreichen Stellen, an denen es in ihr auftritt, ist ohne jede Frage stets eine Wortgrenze.

Die Inschrift hat sich mir gegen meine fruhere Annahme nunmehr als eine Königsinschrift erwiesen. Das konnte ich nur so lange verkennen, als ich noch nicht wusste, dass s-H soviel wie s-r = "Konig" ist. Dass dieses Verkennen Antihittitern, die die Inschriften kennen wie Blinde die Farben, Stoff zum Hohn geliefert hat, darf nicht uberraschen. Wissen konnten diese ebensowenig wie ich, dass die Inschrift eine Königsmschrift sei. Zu einem Konige gehort nun ein Land, zu einer Königsinschrift eine Hindeutung auf ein Herrschaftsgebiet des Königs. Wenn nun im folgenden gerade dem Worte für "Konig" eine zusammengehorige Gruppe von Zeichen vorhergeht, deren erstes ich aus ausserordentlich guten Gründen fur eine Landhieroglyphe erklart habe, und sonst in der Inschrift keine Gruppe oder kein einzelnes Zeichen auch nur den fadenscheinigsten Anspruch darauf machen kann, ein Gebiet zu bezeichnen, so ware es ein übermässiges Entgegenkommen gegen die Nichtmitwoller, es ware Schwache, wollten wir von neuem zu erhärten suchen, dass VV ein Landgebiet und dass es speziell "Kilikien" bedeutet. Nach dem Griechischen und Assyrischen (Hili-(a, u)kku) lautete das Wort etwa Hilik- oder Khilik-.

Was die Zeichen hinter der Hieroglyphe, ein nur hinter  $\bigvee \bigcirc$  auftretendes Zeichen und  $\bigcirc$ , zusammen bedeuten, ist nicht durchaus selbstverständlich oder zweifellos.  $\bigvee \bigcirc$  in Verbindung mit den beiden Zeichen findet sich 1. hier und unten in Z. 4 und 6 vor s- $\acute{a}r(r\acute{\iota}) =$  "König"; 2. auf Tafel III in Nr. B Z. 3 vor s-r- $\acute{a}$ ,

gewiss auch = "König"; 3. ibid. in Nr. A Z. 1 vor = "König"; 4. auf Tafel XXI in Z. 1 f. vor einem Zeichen + t, mit \(\ellis \ellis \), bez. einem anderen + t, mit \(\ellis \ellis \) dahinter, während diesen Gruppen in derselben Inschrift in Z. 5 f. beidemale "Land" vorhergeht, ebenso der einen in Tafel XXXII Z. 3; 5. auf Tafel XVI in Z. 1 von Nr. A vor dem Adler, dem sonst so oft der Landesname Kommagene (s. u.) vorhergeht. Darnach allein bezeichnet die ganze Gruppe mit allerhöchster Wahrscheinlichkeit ein Land bez. ein Gebiet, nicht etwa einen Gentilnamen, also einen Genitiv von Kilikien. Das Zeichen

vor m mag ik + x, mag auch lik + x zu sprechen sein, dürfte aber jedenfalls, da es nie in einer Gruppe fur "Kiliker" erscheint, eine Silbe oder einen Laut andeuten, die bez. der wohl in dem Genitiv von "Kilikien", aber nicht in dem von "Kiliker" erscheint. Heisst der Genitiv von "Kilikien" Khilikaiā, der von "Kiliker" aber Khiliko (s. unten), so mag das Zeichen  $= k\acute{a}i$  sein.

habe ich bisher 'gelesen. Der Grund war der, dass 1. für die Lautgruppe vs (d. i. eigentlich ue) in Syennesis in den hittitischen Inschriften (11) erscheint; dass 2. nach meiner früheren An sicht n A ein Gruppe für Hamāt sein sollte (diese Ztschr. 48, p 321 ff.); und dass 3. To olo mit olo = "ich" identisch zu sein scheint. Nachdem sich nun aber ergeben hat, dass zum mindesten in ausser-p. 234 ff. die Erorterung zum Eselskopf), und kein Grund mehr vorliegt, irgendwo die Gruppe anders aufzufassen, und da nicht nur nach wie vor mit der Möglichkeit zu rechnen ist, sondern es sogar das allernächstliegende, ja nunmehr gesichert ist, dass der Name

schriften von Hamat steht und darum schwerlich auch in TO O zu suchen ist (s. unten), so braucht , scheint's, nicht mehr gerade = 'sein. Wenn dies nicht, was könnte es dann noch anders sein?

Hamāt in Hamat vor dem Worte für "Konig" in Z. 1 der In-

 $\Box + s'$  soll  $\acute{a}\acute{i}s'$  gelesen werden.  $\acute{a}$  deutet a und o,  $\acute{i}$  i und e an. Bisher ist mit Sicherheit kein weiteres Vokalzeichen ausser denen fur  $\acute{a}$  und  $\acute{\iota}$  gefunden (doch s. oben p. 235 und unten zu dem Zeichen zwischen Eselskopf und Arm mit Hand in Z. 6) und es ist daher möglich, dass auch u durch  $\uparrow = a$  ausgedrückt ward. Nun drückt somit u = 1. u + e in Syennesis aus oder, besser gesagt, steht in der Schrift zwischen den Zeichen fur & und -n-, zwischen denen in der Sprache u+e steht, und steht 2. in einer Zeichengruppe für ein Wort  $\alpha + i + s$  für  $\alpha + l$ , d. i. (wegen des armenischen ēš für eiš oder oiš) oi. Da steigt die Möglichkeit auf, durch den mutmaasslichen oder vielmehr sehr wahrscheinlichen Wechsel des Wortes mit á-i. S. unten zu á vor dem "Speer" in Z. 4 unserer Inschrift. Ferner ist es vielleicht auch bemerkenswert, dass 🕝 nie fraglos für eine Vokalfolge ί-ά erscheint, nümlich nie, wo ohne Frage i+a oder i+o gelesen werden muss, dagegen wohl wenigstens in einem Falle, in welchem eine Folge á-í in der Endung feststeht: Der Genitiv des Wortes für "Land" endigt nach Tafel XXI Z. 4, Tafel XXIII Nr. C Z. 2, vgl. mit Tafel X Z. 2, und Tafel XXXII Z. 4, auf á-í-á, auf Tafel V Z. 1 und Tafel VI Z. 2 f. aber findet sich allem Anscheine nach zur Andeutung dieser Endung  $\overline{w}$ . Denn "Land"  $+\overline{w}$   $m \times t'(-t)$  durfte "des .. igen Herren meines Landes" bedeuten S. dazu unten

Also konnte in vier Fallen das Zeichen @ erscheinen, in denen es eine Lautfolge  $\alpha$  (=  $\alpha$ ,  $\alpha$ ; und  $\alpha$ ?) + i (= i und e) anzudeuten galt, und in anderen Fallen ist das Zeichen nicht nachweisbar. Daher scheint eine Lesung á-l für (11) einige Gründe für sich zu haben. Sollte aber für das griechische  $\Sigma v \varepsilon v(v)$  in  $\Sigma v \varepsilon v v \varepsilon \sigma \iota \varsigma$  in hittitischer Zeit noch Suon- gesprochen worden sein (s. oben p. 237), ware diese Argumentation naturlich hinfallig. Und ein anderer Grund spricht recht entschieden gegen eine Neuerung: Wie unten zu m-t' in Z. 6 bemerkt werden wird, ist dies doch hochst wahrscheinlich hato zu lesen. Damit aber wurde eine Lesung di fur i hinfallig und es bliebe bei '.') In jedem Falle kommt durch (11) an unserer Stelle eine Endung oder ein Teil einer Endung zum Ausdruck, die auch id enthalt. Denn der Genitiv von "Kilikien" enthalt ja nach Tafel XXXII Z 1 und 4 ein lá in der Endung. Dem geht locis citatis  $\bigcirc$  = k oder  $k\acute{a}$  volher. Dieses "oder" verbietet uns eine sichere Erkenntnis der genauen Gestalt der Endung. Tafel XXXIII finden wir in Z. 3 eine Gruppe Hilik-+ -ά-ία. Leider wissen wir nicht sicher, ob bier ein Genitiv von "Kilikien" oder von "Kiliker" vorliegt. Ware ersteres sicher, so läutete der Genitiv von "Kilikien" wie der von "Land" auf aiā aus und wir hätten dann mit Berücksichtigung des Assyrischen Hilakku, des Aramaischen  $\neg \neg \neg \neg (H-l-k)$  und des Armenischen und Indogermanischen überhaupt als Nominativ für den Namen wohl  $\mathit{Hilikar{a}}$ , nur mit  $ar{a}$ hinter dem k, anzusetzen.

### Z. 2.

Niemand, der überhaupt die Fahigkeit hat, in hittitischen Dingen mitzudenken, dürfte billiger Weise leugnen, dass wir uns wenigstens bis jetzt durch eine Titulatur hindurch bewegt haben, mit Nominativen und Genitiven hinter "Ich bin" und sonst nichts. Aber ein Unvoreingenommener wird sich auch davon überzeugen lassen, dass auch Z 2 hinter DU O nur Titulaturen und dgl. enthält, nichts als Titulaturen. Zwischen diesem Teil der Inschrift und Z. 1 steht nun die eben genannte Gruppe. Das erste Zeichen soll, nach Ansicht aller Herren, die ausser mir Entzifferungsversuche gemacht haben, einem anders gearteten Zeichen bei Boghazkoi zu Liebe — und gegen das schreiende Zeugnis der anderen Inschriften

のでは、「一般のでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、」」」」

「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、「ないでは、」」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、」」」」
「ないでは、「ないでは、」」」」
「ないでは、」」」
「ないでは、」」
「ないでは、」」」
「ないでは、」」」
「ないでは、」」」
「ないでは、」」」
「ないでは、」」
「ないでは、」
「ないでは、」」
「ないでは、」」
「ないでは、」」
「ないでは、」」
「ないでは、」」
「ないでは、」」
「ないでは、」」
「ないでは、」」
「ないでは、」」
「ないではいいでは、」」
「ないではいいいいでは、」
「ないでは、」」
「ないではいいでは、」」
「ない

<sup>1)</sup> Gegen eine Lesung  $\acute{ai}$  durfte man naturlich nicht etwa Schreibungen wie  $\acute{a}$ -11- $\acute{s}$  fur  $\acute{ai}\acute{s}$ - ins Feld führen. Denn  $\acute{a}$  könnte ja ein phonetisches Komplement zu 11 sein, wie es z. B.  $\acute{s}$  zu  $m\acute{s}$  für  $em\acute{s}$  = "ich bın" ist oder  $\acute{a}$  zu  $\acute{t}\acute{a}$  in Z. 1 und 4 auf Tafel XXXII etc.

— "Gott" bedeuten, das zweite nach den meisten 1) den Götterherrn bezeichnen. Da ihm in unserer Inschrift das Nominativzeichen folgt, so hatten sich also die Herren mit der interessanten Thatsache abzufinden, dass sich der König von Kılıkien 1 "Gott" nennt und 2. gar mit dem Götterherrn identificiert Das Erstere ware nun nicht unertraglich. Wer sich, wie die Hittiterkönige, eines Gottes Sohn nennt, nennt sich ja damit schon gottlich. Aber das zweite? Das dürfte ganz unerträglich sein. Eine Hinterthür für die Herren: UU bezeichnet keinen Namen, sondern ein Appellativ, das auch dem Könige beigelegt werden konnte. Indes warum hatte denn nun gerade dies, nie aber die flache Hand, die Hieroglyphe, von der wir sicher wissen — ja: sicher wissen —, dass sie den Götterherrn bezeichnet, die Hieroglyphe D vor sich? Aber weshalb über unmögliche Moglichkeiten diskutieren? Nach Tafel XXXII Z. 1 und unserer Inschrift muss W die Hieloglyphe für ein Herrschaftsgebiet sein, und da dessen König nach Tafel XXXII allein ein Syennesis ist, muss die Hieroglyphe, weil nicht Tarsus, Kilikien bezeichnen Und wenn dann, wie auch die Herren Verneiner annehmen, @ ein Determinativ für UU ist, so muss jene Hieroglyphe "Gebiet, Land" oder dgl. bedeuten. Ein anderer Schluss ist nicht denkbar. Also bezeichnet die Hieroglyphe nicht "Gott".

Den Herren Verneinern ins Stammbuch: @ findet sich auch nach ihrer Ansicht — denn was jeder Sehende mit unbewaffnetem Auge sehen kann, lässt sich ja Gott Lob nicht abstreiten — 1. vor dem ersten Zeichen einer Gruppe für den Namen Karkemis, deren auf mich zurückgehende Deutung jetzt, 10 Jahre nach ihrer ersten Veröffentlichung, auch die Herren Messerschmidt und Sayce gütigst acceptiert und anerkannt haben, letzterer indes, ohne es, wie schon oben p. 218 bemerkt, für nötig zu halten, meines Namens findet sich 2. anerkannterdabei Erwahnung zu thun. maassen als Determinativ vor  $\diamondsuit$ , das nach dem jetzt festgestellten Text von Tafel XXI Z. 1 und Tafel XXV Z. 3 (vgl. Tafel XXIV Nr. B) garnichts anderes sein kann als die Hieroglyphe für das Gebiet des Königs der Loweninschrift, namlich Kommag-ene. S. dazu unten. Determinativ vor UC, welches die Hieroglyphe fur das Gebiet des Königs unserer Inschrift und des der Inschrift von Bulgarmaden sein muss, weil irgend etwas sonst als Ausdruck dafür nicht in Betracht kommt... Also — bedeutet es — Gott? Nein, also bedeutet es "Gebiet", "Land" oder dgl., wie ich seit 10 Jahren behaupte, und nicht "Gott",

<sup>1)</sup> Dass Messerschmidt in seinen Bemerkungen zu den hethitischen Inschriften (8 36f) in VV ein Lautzeichen (fur sa) zu sehen wagt, zeugt von einer Unkenntnis der Inschriften, die in einem merkwürdigen Missverhaltnis dazu steht, dass er sich ein Urteil über meine Entzifferung erlaubt.

wie die Herren "Hittitologen" wissen wollen. Nun haben die Herren Verneiner das Wort.

Ist denn wenigstens das ahnliche Zeichen in Boghazkoi das Zeichen für "Gott"? Ich wage sogar das kraftigst in Zweifel zu ziehen. Ich muss vorausschicken, dass wir das Zeichen, das ihm in Fraktin entsprechen soll, ganz aus dem Spiele lassen können. Denn da der Gotterherr sonst öfters als Herr oder König des Landes bezeichnet wird (unsere Inschrift Z. 4, Tafel I Nr. 3, Tafel V Z. 1, Tafel VI Z. 2f. u. s.), so hindert nichts, dort zweimal das Zeichen für "Land" zu erkennen und zu deuten: "Des Landes

Herr- (A), . , de- Herr-" und "Des Landes Herrin ( !! s. Chantre's Heliogravüre in seiner Mission en Cappadoce, Tafel XXIII), ?  $m \odot d. i. d. .. ige- M\alpha$  (s. o. p. 233), d- Herrin " (vgl. Tafel IX Z. 2 u. 5 und Tafel XI Z. 3). Zur "Volute" bei Fraktin s. unten. Also, das Zeichen, wie es bei Boghazkoi erhalten ist, kommt für uns in Betracht und nur dies.

Dieses Zeichen findet sich nun gewiss auch in den Inschriften auf Tafel XVIII und zwar abgesehen von Nr. A Z. 4 u. B Z. 5 (s. u.) stets mit der "Volute" darüber. In zwei Fällen findet sich dahinter fraglos eine Gotteshieroglyphe von Boghazkoi, namlich sowohl in Nr. A. Z. 4 als auch in Nr B Z. 6 der Dreizack und die schreitenden Beine. Es gilt, die Bedeutung dieser Volute festzustellen. Sie findet sich

ferner 1 über ≜ = "Herr" zweimal bei Fraktin (Tafel XXX), wo dies den Götterherrn bezeichnet, ferner über demselben Zeichen bei Boghazköi dreimal, wo dasselbe möglich ist (Tafel XXVII Nr D u. E und Tafel XXVIII in Nr. 1ff.), ferner in Kolitolu (Tafel XXXV Z. 2) und vermutlich auch in Gürün (Tafel XVIII Nr. B Z. 2), wovon dasselbe gilt. Die Volute erscheint weiter über bez. vor einem Kopf mit niedrigem und einem mit hohem Spitzhut bei Fraktin (Tafel XXX) und in Djerabis (Tafel IX Z. 2 und 5 und Tafel XI Z. 3), sowie bei Ivriz (Tafel XXXIV Nr. B Z. 2), wegen des anscheinenden Parallelismus in den Beischriften zu beiden Scenen bei Fraktin = "Herrin" bez. "Herr" oder dgl. und vermutlich auf Götter bezüglich; ferner vor (!) vor der Götterherrin bei Fraktin (l. c.) =  $t'\ell$ , wenn nicht =  $d\bar{e}i$ , also = "Herrin"; ebenso über t' (auf Tafel XL in Nr. 11, 15 und 16), zusammen mit einem Hundekopf, einem Hunde, und einem Hunde, auf dem ein Mann mit Bogen steht, das also auch = "Herr" ist und einen Gott bezeichnet, sei es nun einfach den Geliebten der Götterherrin, der bei Boghazköi auf einem Hunde steht, oder den später mit diesem zusammengeschweissten Götterherrn. Der Bogen, den der Gott trägt, lässt uns an den Gott denken, der in Nr. 6 und 7 auf Tafel XLV dargestellt ist, mit Bogen, erhobenem Krummstab (vgl. den Gott von Fraktin) und Adler, d. h. den Götterherrn.

Also die Volute in einer grossen Anzahl von Fallen über "Herr", das meist einen Gott zu bezeichnen scheint und uberall bezeichnen kann. Das Zeichen findet sich ferner zunächst in Z. 1 von Tafel III Nr. B und Tafel IV Nr A und B, gegen seine Umgebung nach vorne hin doppelt abgegrenzt, durch den schragen Strich (s. o p 224f) und | C Dieses letztere Zeichen wird in Hamat sonst nur verwandt, um die Faust, eine Gotteshieroglyphe, von ihrer Umgebung abzusondern. Das bestarkt uns in unserer schon aus dem oben ausgefuhrten zu gewinnenden Annahme, dass sich die Volute speciell auf Götter bezieht In Hamat finden wir sie nun mit dem Zeichen für medzi = "gross" zusammen und darauf folgen mí und das Nominativzeichen. Wie Tafel VI Z. 1 zeigt, ist diese Gruppe wohl selbstandig, da sie an dieser Stelle fehlt, die das in den ubrigen Inschriften aus Hamat unmittelbar dahinter folgende wie diese bietet. Es scheint in jenen also hinter "Ich bin" zu stehen. "ein  $(m\ell)$  grosser . . . " Allein, dass  $m\ell$  + Nominativzeichen = mi- $\acute{a}$  oder m- $\acute{i}$ - $\acute{a}$  = "ein" ist, habe ich bisher grundlos angenommen Dass es ein mi bez. mi-i giebt, das davon zu trennen ist, zeigt wohl mi-i bez. mi mit dem Personendeterminativ davor auf Tafel XXXII in Z 1, und 3 (vgl. Tafel XI Z 2), wo ein m dahinter, das ich nur mit "ein" übersetzen konnte, die Annahme, dass hier mi nein heisst, unmöglich zu machen scheint, zeigt sicher ferner Amulett 6 auf Tafel XL: H(Kh)ilik- "Faust" (= Gotterherrin) mi Bezeichnet nun mi in allen Fallen dasselbe, bezieht es sich also wie in Hamat - als Nominativ nach "Ich bin" überall auf eine menschliche Personlichkeit, so muss es ein Veihaltnis zu einer Gottheit andeuten, also dass auf dem Amulett stande: "Der Kilikierin (oder: Ein Kilikier), der Gotterherrin mi" und danach auf Nr. 6 auf Tafel XXXIX: "Des Kilikiers (oder · Ein Kılikier) des ?  $m\ell^*$  und in Hamat: "des x grosser  $m\ell^*$  oder besser. "des grossen x  $m\ell^4$ .1) Dass in diesem Falle nur letztere Deutung in Betracht käme, ergabe sich dann aus der Verbindung von "Volute" mit "gross" auf Tafel XVIII in Nr. B Z. 2. Nun wird in allen ubrigen Inschriften, in denen die Gotterherrin genannt wird, soweit sich dies feststellen lässt, vor ihr der Götterberr erwähnt Darnach durften wir in Hamat II. cc. jedenfalls in der Gruppe hinter mi Beziehungen des Königs zum Götterherrn ausgedrückt sehen Und wenn nun einerseits mi ein Verhältnis des Konigs oder eines Menschen über-

<sup>1)</sup> Auch auf Tafel IX in Z. 1 und auf Tafel XXI in Z. 4 kann mí+ Nominativzeichen dieselbe Bedeutung haben. Denn der Herrscher bez. der Herrscher des Landes, zu dem dann der Konig im Verhaltnis eines mi stehen konnte, aber nicht zu stehen brauchte, konnte eine Gottheit sein Dieses mi liegt jedenfalls auch in  $mim \ \mathcal{E} + \text{Stierkopf hinter dem "Winkelmaass" auf Tafel XI}$ in Z. 2 vor. Vgl. namlich einerseits z. B Z 4 unserer Inschrift, wo das "Winkelmaass" als ein Zeichen fur ein Attribut des Gotterherrn erscheint, andererseits: mi Nominativzeichen s + Stierkopf (= s + -n; s. unten) auf Tafel IX in Z. 1,endlich 6+-n- (s. u) (Mann) mi-i und (Mann) mi m 6+-n- auf Tafel XXXII in Z. 1 und 3.

haupt zu einer Gottheit auszudrücken, andererseits die Volute sonst so oft auf Gotter hinzudeuten scheint, so liegt es sehr nahe, in Hamat II. cc. zu übersetzen: "Ich bin ein  $m\ell$  des grossen . . . " und in dem "grossen . . . " den Gotterherrn zu sehen. Eine Bestätigung hierfür kann man aus Tafel XVIII Nr. B Z. 2 entnehmen, wo auf den Bügel und "gross" eine Handhieroglyphe folgt, mit der nach Tafel XI Z. 2 der "Kreuz", "Konig der Könige", oissund "Winkelhaken" etc. genannte Gotterherr gemeint ist

Also der Götterherr heisst vermutlich der "grosse x" und dieses xsteht bei Fraktin zwischen "Land" und "Herr" vor dem Bilde des Götterherrn, als eng mit dem "Herr" zusammengehörig, wie der Umstand zeigt, dass es so oft gerade über der Hieroglyphe oder phonetischen Schreibung für "Herr" erscheint. Es konnte also nur entweder wie "Herr" ein Verhältnis des Gottes zum Lande ausdrucken oder, wenigstens in Fraktin, als nicht zu verlautlichendes Determinativ die Begriffssphare von "Herr" andeuten. Da nun das Zeichen in allen Fallen, wo sich sicheres sagen lasst, nur über oder vor einem "Herr" steht, das eine Gottheit bezeichnet. so konnte es in Fraktin kaum anderes andeuten, als dass der Herr bez. die Herrin der göttlichen Sphare angehören, oder dass diese ein Verhältnis zum Lande haben, wie es - Götter haben. Also misste die Volute wohl nicht mehr und nicht weniger als gerade "Gott" bedeuten. Aber eine Inschrift wie: "Des Landes Gott-Herr-(,)  $\alpha$ , der(s) Gott-Herr-" dürfte Bedenken erregen, ebenso ubrigens wie "Des Landes Götter-Herr-(,) x, der(s) Götter-Herr-". Ich ziehe es daher vor, die Volute uber "Herr" stets als Determinativ für "Gott" zu betrachten, so dann vielleicht auch in Gürün über dem berühmten Zeichen von Boghazkoi, dem damit als einer Gotteshieroglyphe von mir wenigstens ein exeat zuzuerkennen ware. Was dies bedeutet, ist für uns gleichgiltig, ob es z. B. etwas ahnliches wie "Herr" und dergl. bedeutet, oder etwa eine Landeshieroglyphe ist, die das Nationale der Götter und des Konigs von Boghazkoi (und seiner Gefolgschaft?!) bezeichnet. Heisst doch der Götterherr in den verschiedenen Inschriften 1. der Karkemischier (Schale und vielleicht Tafel XI Z. 2), 2. der Kommagenier (Schale und sonst; s. dazu u.), 3. der Hatier (in Bulgarmaden und sonst), 4. der Kilikier (ebendort und sonst). Möglich, dass dies Zeichen auf Tafel XVIII auch in Z. 5 in Nr. B vorliegt und dann wegen des ihm dort folgenden, wie Caussehenden Zeichens auch möglich, dass der letzte Konsonant des damit ausgedrückten Wortes r ist. Dann könnte damit ein undeutliches Zeichen auf Tafel VI in Z. 2 zu identificieren sein, dem dort r folgt und welches ein Verhaltnis des höchsten Gottes zum Lande ausdrückt. Schliesslich ist auch die Moglichkeit nicht abzuweisen, dass mit dem Zeichen bei Boghazköi und Gürün ein Adjektiv, z. B. = "heilig" oder "mächtig", gemeint ist!! Es erübrigt noch zu bemerken, dass die Stellen, an denen die Volute sonst noch vorkommt, gegen unsere

Deutung gar kein Veto einzulegen haben. In Z. 2 von Tafel X, womit man Tafel XVIII Nr. B Z. 5 vergleiche, kann die Volute mit folgendem x + ia sich sehr wohl auf den im folgenden genannten Gotterherrn beziehen und "des . igen Gottes" bedeuten 1) In Nr. 1 auf Tafel XII finden sich zusammen t'-l' = "Herr", ois-= "Eselshengst" bez. "Herr" (s daruber oben p 234 ff.) und die Volute mit folgendem i. Nr. 5 auf Tafel XIII giebt nichts her, ebensowenig Z. 1 in Nr A auf Tafel XVIII.

Dass die Hieroglyphe für "Land" als letzten Konsonanten C = rhat, habe ich längst gezeigt S zunächst Tafel V Z 4, Tafel VI Z 2, Tafel XXI Z. 4, Tafel XXXII Z. 5, wo ihr C als phonetisches Komplement folgt; denn an ein Adjektiv ario = "tapfer" wird man doch an allen vier Stellen nicht denken dürfen. Dazu aber wechselt "Land" allein auf Tatel X in Z. 2 allem Anscheine nach mit "Land" +  $r + d + \ell$  auf Tafel XXIII in Nr. C Z 2, einer Gruppe, die auch in Z 4 auf Tafel XXI erscheint Nach Z. 4 auf Tafel V geht dem r noch ein  $\ell$  vorher "Land" heisst also  $x+\ell+r$ -. Also entspricht im Armenischen gewiss erkir, das eigentliche Wort für "Land" und "Erde". Ob Tafel XXXII Z. 5 — r k(a) t'(i)rhinter "Land" - lehrt, dass das armenische Wort etwa aus hittitischem erkitir- entstanden ist, muss die Zukunft lehren.

Aus Tafel XXI Z 4, Tafel XXIII Nr C Z. 2 und Tafel XXXII Z 4 ergiebt sich als Genitivendung des Wortes.  $\alpha + i + \alpha$ , gewiss = urindogermanischem  $-ay\bar{a}s$  = armenischem ai. Diese Endung findet sich im Armenischen nur an Eigennamen und erkir hat im Armenischen im Genitiv i Aber nichts hindert eine Annahme, dass erkir als Wort für "Erde" und "Land" einmal als Femininum eın ā-Stamm gewesen ist und darum im Genitiv auf -ayās geendigt hat.

Also  $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$  bedeutet: (Land)  $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$  (Nominativ). Vorher gehen "Ich bin" und Titulaturen, nachher folgen Titulaturen Daher kann die Gruppe nicht Kilikien, sondern muss Kılikier bedeuten. Eine Landeshieroglyphe kann also auch den zugehörigen Gentilnamen bezeichnen. Das scheint nach den Principien der hittitischen Schrift nur möglich, wenn dieser sich von dem zugehörigen Landesnamen höchstens durch eine rein vokalische Endung unterschied. Wie diese hiess, ist auch heute nicht genau feststellbar. Meine frühere Vermutung (diese Zeitschr. 48, p. 296 und 347),

<sup>1)</sup> Sollten gar die dreimal 3 Striche ein dreimaliges elēi- "Herr" bezeichnen und "Herr der Herren" bedeuten, wie vielleicht in Z 2 auf Tafel XI dreimaliges "Konig" "Konig der Konige", dann hatten wir abermals den Bugel uber "Herr", wie in den oben p 242 genannten Fallen. In diesem Falle ware isicher = dēi und nicht lediglich = t'i, dem dann A entsprache. Zu den dreimal drei Strichen s. ferner Tafel X Z. 4, 5 und 6 und Tafel XIX Kol. "B" Z. 8 und Kol. "D" Z. 1 von unten.

dass w diese Endung andeute, ist durch verschiedene neuere Erkenntnisse unsicher geworden: das D hinter VV auf den Amuletten bez. Siegeln konnte das Adjektīv 🛈 sein (s dazu die Bem. zu 🔾 vor dem Speer in Z. 4) und 🔘 🔷 📨 🛈 ∩ ın Djerabıs (Tafel IX Z. 2) ist kein Gentilname, sondern heisst natürlich wegen Z. 1 der Inschrift von Ordasu: der (. . 1ge) "Adler" von Kommagene (zu ♠ = Kommagene s unten) Der Genitiv von dem Worte für Kommagenier, dessen Nominativ einfach durch die Landeshieroglyphe zum Ausdruck kommt (Tafel XXI Z. 1, Tafel XXV Z 3 und gewiss auch Tafel XXIV Nr. B), wird in Bor (Tafel XXXIII Z. 2) durch die Endung iá, in Karaburna (Tafel XLVI Z 2 u. 3) vielleicht durch & angedeutet. Ist der Widderkopf in Z. 6 auf Tafel X phonetisches Komplement zu  $\diamondsuit$  = "Kommagenier" im Genitiv und das liegt nahe, oder ist wenigstens möglich, da das folgende s wegen Nr. 1 auf Tafel XLI nicht mit dem Widderkopf, sondern mit dem folgenden Messer (als phonetisches Komplement) zusaminenzugehören scheint —, so musste der erste Vokal der Endung ein  $\acute{a}$ Denn sonst fungiert ? als phonetisches Komplement zu = "Kommagenier" (Tafel XXXIII Z. 2, Tafel XLVI Z 2f), und, da mit dem Widderkopf und <sup>9</sup> die beiden Gruppen für *Hamat* beginnen (s. u.), muss eins der beiden Zeichen  $\mathcal{P}$  und Widderkopf =  $h\acute{a}$  sein. Sonach musste der Genitiv von "Kommagenier" Kommah (gh)á-lá lauten. Das liesse auf einen Nominativ \*Kommah(gh)o schliessen. Eine derartige Bildung zeigt nun aber im Armenischen z B. und vor allem *Hai* mit dem Genitiv *Haioi* = "Armenier",1) und was wir von der entsprechenden Form im Hittitischen wissen, stimmt durchaus hierzu: einem Nominativ mit á hinter Hat- (Tafel V Z. 1 etc) steht ein Genitiv mit  $\ell$ - $\alpha$  hinter Hat- (Tafel X Z. 7) gegenüber. Danach ware eine Form wie Hiliko wohl moglich. Der Genitiv von "Kılıkier" findet sich mehrfach (so in Nr. Au. B auf Tafel XXXI). Dass er hinter dem k keine Konsonanten hat. lehren uns die Inschriften, aber auch nicht mehr. Und über die genaue Form des Nominativs dazu lasst sich aus der Art, wie der Genitiv ausgedrückt wird, erst recht nichts schliessen. Möglich, dass das griechische Kllış einem hittitischen Hilik mit dem Genitiv Hiliko entspricht.

Bis vor kurzem habe ich gemeint, dass sich auch Könige von Gebieten nordöstlich und südlich vom Amanus Kilikier nennen. Diese Ansicht hat sich als irrig oder wenigstens unbegründet erwiesen. Wo in deren Inschriften Ableitungen des Namens Kilikien vorkommen, handelt es sich vielleicht stets um das Land Kilikien, falls nicht auch einmal um den Götterherrn, der ja auch der Kilikier

<sup>1)</sup> Vgl. zu ahnlichen Bildungen Hubschmann, Armenische Grammatik I p. 403 f.

heisst Wenn somit der König unserer Inschrift sich Kılikier nennt, zeigt sehon das allein mit höchster Wahrscheinlichkeit, dass er ein Konig von Kilikien ist.

Zu "der Konig von Kilikien, der Kilikier" vgl Tafel XXI Z. 1. Tafel XXIV Nr. B und Tafel XXV Z 3, sowie Tafel XIX Kol. "C" letzte Zeile(°): "Kommagenier, Konig von Kommagene".

Es folgt das Zeichen für  $s-p'(\acute{a}) = {}_{n}\mathrm{Spross}$ , Nachkomme" oder dgl. = armenischem zav-a-k, worm v auf alteres bh, p und v zurückgehen kann, auf bh vielleicht über b. S dazu diese Zeitschrift 48, S. 279 u 283, sowie m. Hittiter und Armenier S 92 ff Zur Festsetzung des Lautwertes für das Zeichen für  $p'(\acute{a})$  vgl. o. p. 232 f. Aus einer Gleichung C  $\text{color} _{o|o} \text{color} = -ao\beta ao-i-c$ , aus der ich dessen Lesung einst gewann, durfte sie aber nicht abgeleitet werden, da diese Gleichung nicht existiert, wie sich daraus ergiebt, dass C vor  $\text{color} _{o|o} \text{color} \text{color}$  ein Wort für sich, namlich arioio, den Genitiv von ario, zum Ausdrück bringt. S. o p. 228 f. und unten p 250 f.

Auf "Kınd" oder dgl. folgt t'- $\ell$ , also "Herr". Somit ist sicher zu übersetzen "ein Kind des Herrn". Mit diesem Heirn kann wegen des folgenden nur der Gotterherr gemeint sein. Zur Bezeichnung des Gotterherrn als eines t'- $\ell$ - $\ell$ , d. i.  $d\bar{e}i$ , s. z. B. o. p. 242 f., zum Genitiv  $d\bar{e}i$ o s t'- $\ell$ - $\ell$ a weiterhin in dieser Zeile Zur ganzen Verbindung vgl. z. B. Tafel XI Z. 3 (zur Bedeutung des Kopfes mit Spitzhut s. o. p. 242) und Tafel XIX Kol. "B" Z. 9 (wo wohl '-s [s-]p'(a) = "des oiso d. i. des Gebieters Kind" zu lesen ist).

Zu  $(d\cdot l\cdot)ois$ - s. o. p. 234 ff. Das l hinter ois- im Genitiv in Nr. B auf Tafel XV lasst wegen des armenischen isoi als Genitiv zu  $\bar{e}s$  auf hittitisches oisoio als Genitiv zu einem oiso schliessen. Unter oisoio im Parallelismus mit  $d\bar{e}io$  ist hier natürlich auch nur der Götterherr zu verstehen, falls nicht etwa die Götterherrin

In s-t'(t)r haben wir, zuerst veranlasst durch armenisches ustr = "Sohn", dies sehen zu dürfen geglaubt. Unsere Inschrift legt für diese Deutung ein neues kraftiges Wort ein Denn ihre Richtigkeit volausgesetzt, hatten wir in unserer Zeile zwei ganz parallele Genitivverbindungen: "Kind (Same) des Herin" und "Sohn des Gebieters" unmittelbar hintereinander. Zu ganz analogen Fallen vgl. Tafel XI Z. 3 ("... Kind des Herrn ..." und "Sohn des .." hintereinander; zur Deutung "Herr" für den menschlichen Kopf mit Spitzhut s. o. p. 242), Tafel XIX Kol. "A" letzte Zeile ("Sohn des Befehlers" und ".. es Kind des Gebieters" hintereinander; zur Deutung "Befehler" und dgl. s. u. zu Z. 4) und ibidem Kol. "B" Z. 5 ff. ("Sohn des Befehlers" und "Kind (?!) des ..... Gebieters" hintereinander). Für die Deutung fallt auch sehr ins Gewicht die Schaleninschrift, in der ś-t'(1)r auf & W mit dahinter folgt, da ja diese Gruppe — aber ohne 🖫 — in Bulgarmaden einen Personennamen, namlich den für den König der Inschrift andeutet.

LEAST BARR

Das 🗊 könnte eine vokalische Lautvermehrung im Genitiv des Namens andeuten. Dass es ' im Anfang eines Wortes andeutet, lasst sich nicht nachweisen. Ob ustr, wie im Armenischen, oder uster oder noch anders zu lesen, bleibt unbestimmt. Das Zeichen bezeichnet die erste Silbe des hittitischen Wortes für Tarsus = Tarz- bei den Assyrern, Ταρσ- bei den Griechen, aber auch Τερσ-. Das Zeichen findet sich ferner zweimal in der Inschrift von Karaburna (Tafel XLVI Z. 2f.) in der genitivischen Gruppe ¿á-), einer Bezeichnung für den Götterherm, die wegen p'(a)-p'(a) für denselben, auch mit Personendeterminativ davor (Tafel XXXII Z. 2 u 4 und Tafel XXXIII Z. 2 f.), und  $m = M\alpha$  für die Gotterherrin (Boghazkoi, Fraktin, Tafel XXI Z. 3(?), Tafel XXXIII Z 2f, Tafel XL Nr. 13 und eine unveröffentlichte Amulettinschrift), ja vielleicht m-t'(i)r für dieselbe (Tafel XXI Z. 3) — das dann ein Genitiv eines mati(?)r = armenischem mair = "Mutter" sein würde, — an armenisches hair = "Vater" für 'hatir mit dem Genitiv hatro denken lasst. S. unten. ustr endlich, für dessen altere hittitische Form s-t'(i)rgeschrieben sein soll, geht vielleicht zunachst auf ein ustir oder uster zurück. Moglich daher, dass  $\square$  eigentlich = t'ir (bez t'ir) und dann auch = t'r; möglich aber scheint es nach den oben angeführten Gruppen mit  $\square$  auch, dass es nur = t'r. Denn es ware schliesslich denkbar, dass die assyrische, die aramaische und die griechischen Wiedergaben des Stadtnamens Tarsus einem einheimischen Trz- entsprechen. Man beachte kilikisches Tarhu-Tagnv- neben Toono- in Personennamen.

Die Hieroglyphe fur  $t'(\ell, \alpha)r$  ist, wie ich langst hatte sehen müssen, eine Hand. Das zeigen klar z. B. Tafel XI Z. 3 und Nr. B Z 2 auf Tafel XXIII. Der senkrechte Strich in dem Zeichen markiert eine Falte am Handgelenk, wie sonst an Hand- und Armhieroglyphen. Im Armenischen heisst "Hand" dzer-n, das auf y¹hers- zurückgeht. Dazwischen kann 'dyer liegen. -io, -vi(y)o und -ai(y) $\bar{a}$  konnen, wie wir wissen, ım Auslaut, vi im Anlaut in der Schrift ignoriert werden. Somit konnte ein Zeichen für ein Wort dyer- gewiss (zunachst rebusartig!) eine Silbe der und daher auch ter, sowie dir und tir ausdrücken, bez. d+r und t+r, und darum durfte sichere Entscheidung zwischen diesen beiden Werten lasst sich nicht treffen. Sonst scheinen Zeichen für komplexe Silben den, bez. einen Vokal zwischen zwei Konsonanten stets mitanzudeuten, weil immer gerade und somit wohl nur den, der in dem zugehörigen armenischen Worte vorliegt: "Schneiden" heisst im Armenischen hat- und die Hieroglyphe dafür, = hittit had-, bezeichnet gerade hat, mit a, in Hat(i)o; der Finger bezeichnet wohl mat in  $Ham\bar{a}t$  und im Armenischen heisst der Finger mat-n; die Klaue und der Doggenhund deuten Kummuh-Kommagene an und für "Klaue" und "Dogge" hat das Armenische die Worter mag-il und gam-p'r (a und o

werden im Hittitischen ja durch ein Zeichen ausgedrückt und daher sicher auch komplexe Silben mit  $\alpha$  und o) Endlich ist (s. unten zu Z. 5) das Bein vielleicht ein weiterer Ausdruck für die Silbe h dt', falls nicht fur h ato, oder dt', und im Armenischen bedeutet otn auch "Bein" und das geht auf \*pod-, wohl über hot(d), zurück. Somit ist  $\mbox{} \mbox{} \mbox{}$  eher eigentlich  $\mbox{} \mbox{} \mbox{} \mbox{} \mbox{}$  t',  $\mbox{} \mbox{} \mbox{}$   $\mbox{} \mbox{}$   $\mbox{} \mbox{}$   $\mbox{}$   $\mbox{}$ 

 $m\ell$ - $\ell$ - $\ell\ell$ , wie nach Bd. 53 S. 457 ff. dieser Zeitschr. zu lesen, ist gewiss ein Kasus von mio = armen. mi = "ein", wozu ebendort p. 450 zu sehen. Zu dem Lautwert id des Zeichens, das spater mit urspr. \( \subseteq \) zusammengefallen ist, hier noch folgendes: Nach unserer Inschrift (Z. 2) kann der Genitiv von  $t'-i-\ell=d\bar{e}i=$  "Herr" geschrieben werden t'-i-\sum, nach Tafel XI Z. 3 und Tafel XV Nr. A Z. 2, sowie wohl Tafel VI Z 2 und Tafel XLVI Z. 2 t'i-a, "Herr" +  $\alpha$  und t'- $\alpha'$ , nach Z. 3 auf Tafel XXXII aber t'-i-i-i. Danach hatte dieser Genitiv hinter t'i (=  $d\bar{e}$ -) die Lautfolge i+a'oder a+i und b muss somit eins von beiden bedeuten. Da nun in dem so ausserordentlich häufigen und auf so mannigfaltige Art geschriebenen Worte ois- (s. o. p 234 ff) fur die Lautfolge oi nie eintritt, so wild dies id zu sprechen sein, in vorzüglicher Ubereinstimmung mit dem armenischen Charakter der Inschriften, deren zahllose Genitive auf -166 zu rekonstruierenden altarmenischen auf io (in io und oio) und ia (in aia) entsprechen.

Es kann nicht absolut geleugnet werden, dass mi-i-iá hier und im folgenden für sonstiges m,  $m\ell$ -d und m- $\ell$ -d und für gesprochenes mio bez. miyo steht. Indes auffallend wäre die Schreibung und, wenn im folgenden (Z. 3)  $m-\ell = mio$  ist,  $ir(ri)-\ell-ia$  aber (Z. 2) mit höchster Wahrscheinlichkeit den Genitiv arioio ausdrückt, dann liegt für mí-í-lá die Lesung mioio (= armenischem miodj, mioi, aus alterem mioio) am allernachsten. Wenn mi-i-iú nicht als Nominativ zu s-t'(t)r gehört, ist übrigens der Parallelismus zwischen den zwei ihm vorhergehenden Genitivverbindungen noch genauer. Der Götterherr hiesse dann vermutlich "der eine ... Herr", was ganz in Ubereinstimmung steht damit, dass er sonst ,der Herr', der בֵּבֶל ἐξοχὴν heisst. S. o. p. 242 und 247. Vermutlich bezeichnet dann auch  $m\ell(-\ell)$  in Kol. "B" Z. 6 f. auf Tafel XIX hinter ois- = "Gebieter" und vor "Konig", sowie hinter "König" und vor t' = "Herr" den dort gemeinten Götterherrn als den einen. Zu mio vor zugehörigem Substantiv ware wohl auch mi-i hat(i)oio in Z. 2 auf Tafel X gegenüber hat(i)vio mí-í ibidem in Z. 4 und vielleicht auch in Z. 8 zu vgl. Zum zweiten mioio in unserer Zeile s. nachher.

Das Zeichen zwischen √ und t-i-iá, von Messerschmidt

<sup>1)</sup> Zu  $\acute{a}$  und  $\acute{i}$  im Genitiv s. jetzt vor allem Tafel XVI Z. 1: " $K'\acute{a}m-m\acute{a}gh-\acute{a}$  Konig" und Tafel XIX Kol. "D" Z. 1 f.: " $K'\acute{a}m-m\acute{a}gh-\acute{a}$  Konig" = "Konig von Kommagene".

anscheinend ungenau wiedergegeben, scheint sonst nicht vorzukommen. Doch konnte es nach der Heliogravure bei Koldewey l. c. das Zeichen sein, das wir in Nr. 1a und 1b auf Tafel XLIII unter Vgl. auch Tafel XXIX Nr. 16 und Tafel XXXVI ?)(∫ sehen. Nr. A. Gehört mí-í-íá zu t'-í-íá, konnte es ein Adjektiv dazu bezeichnen.

Zu t'-í-í $a' = d\bar{e}io$  s o. p. 249.

Zu zabh(v, b, p)- = "Kind" und dgl s. o. p. 247.

Zu mi-i-ú vor der flachen Hand s. o. p. 249. Falls diese den Eigennamen des Götterherrn bezeichnet, also etwa Sando (diese Zeitschr. 53, 454f), ware am Schluss von Z. 2 und im Anfang der folgenden Zeile zu deuten: des einen Sanda (?) . . . . ein "Arm". Das ware wohl hochst seltsam und so führt uns unsere

Auffassung von mí-í-íá zu der neuen Vermutung, dass die flache Hand allerdings ohne jede Frage den Götterheirn (diese Zeitschr. 53, 454f), aber vielleicht nicht seinen Eigennamen bezeichnet. Das giebt auch ein anderer Umstand an die Hand. Da Tarhu nicht der eigentliche Name des Gotterherrn sein wird entspricht ihm doch in der Bilingue wohl der Ziegenkopf, der auf Tafel XI in Z. 41) anscheinend mit t' = "Herr" parallel eischeint. des tapferen ( $ri(\acute{ar}) = arioio$ ) tarho, des starken (k'adjio) Herrn —, so bleiben für den Namen des Götterherrn zur Auswahl kaum mehr Namen als das in kilikischen Personennamen so haufige  $R\bar{v}$ - (Sach au in der Z. f. Assyr. VII p. 86 ff.), Ua- (ibid. p. 95) und Sanda (p. 94). Von diesen drei Wörtern kommt mit Sicherheit nur Sandabereits in Namen aus assyrischer Zeit vor, vielleicht aber auch Ua (in Uassurme, dem Namen eines Königs von Tabal aus der Zeit Tiglatpilesers III.), aber nicht  $R\bar{o}$ . Zu dieser Zeit steht, wie die hittitischen Inschriften lehren, der Götterherr absolut im Vordergrunde der Verehrung und somit wird man annehmen dürfen, dass Sanda oder Ua oder beide den Gotterherrn bezeichnen. Wenn dieser nun, wie der Name De-sand-u-s zeigt (s. m. Hittiter und Armenier), de di. "Herr" hiess, wie der hittitische "Götterherr", so wird dessen Name Sanda gewesen sein. Nun aber ist eins seiner Symbole der Dreizack, weil er der Blitzgott ist, und im Armenischen heisst šand- etc. "Blitz". Also durfte der Dreizack das eigentliche Ideogramm für seinen eigentlichen Namen, kann somit die flache Hand eine Hieroglyphe für ein ihn speciell charakterisierendes Nomen appellativum sein.

Zu (H d. i.) dr - l - id als Genitiv von einem \*ario = "mannhaft, tapfer" s. o. p. 228 ff. und unten zum ersten Zeichen von Z. 3. Dazu sei hier noch mitgeteilt: ario erscheint, wie bereits a. eben a. O. angedeutet, auch sonst als Attribut des Gotterherrn. Auf eine Reihe, dem vorliegenden Fall analoger, Fälle wollen wir hier vor

<sup>1)</sup> Mein Kollege Herr Dr. Meisenheimer machte mich darauf aufmerksam, dass hier vor -i ri(ar) ein Ziegenkopf zu erkennen sei.

allem aufmerksam machen. Oben p 229 wurde bereits erwahnt, dass in r  $p'(\alpha)$ - $\dot{s}$ - $\dot{\alpha}$  hinter einer Handhieroglyphe für den Götterherrn oder einem anderen Ausdruck für ihn r fur einen Kasus von ario stehen durfte. Es fragt sich nun nur, ob es sich als Genitiv auf den Gotterherrn oder als Nominativ auf dessen Verehrer bezieht In Tafel XLVI Z 2 (und 3) steht nun: t'-i r p'(a)-s-a' r '-s' m $(h-)k'adjio^{-1}$ )  $x k'adji^{-1}$ )  $x k'adji^{-1}$ )  $x k'adji^{-1}$ ). Das heisst x, des Herrn x ein . . r meines (s. u.) ois- (= Gebieters), des starken, ein starkes, . . iges "Schwert" (sic!)". Gehört das erste r zu t'-t, dann kann das zweite zu p'(a)-ś-á gehören, gehört das erste zu p'(a)-ś-á, dann gehört das zweite zu ois. Mit t'-i und ois- ist aber gleichermaassen der Gotterherr gemeint. Also heisst dieser unter allen Umstanden r. d i. ario. Da dabei eine Symmetrie im Aufbau der Worter besteht, so scheint die Anordnung zu sein

"des mannhaften Herren ein mannhafter p'(a')-s-a, meines starken Gebieters ein starkes, . . iges Schwert\*. Vgl hierzu übrigens auch unsere Stelle, an der der Gotterheir ario und k'adji heisst. Zu ario als einem Attribut des Gotterherrn mag ferner beachtet werden auf Tafel VI u. A m Z 4 t'  $ri = d\bar{e}io$  arioio = ,des mannhaften Heirn"; auf Tafel IX in Z 1 erkirai $\bar{a}$  r (= arivio) t' (=  $d\bar{e}io$ ) ark'a-(s. u) m' = ,des mannhaften Herren (und) Konigs des Landes ein mi''; in Z. 2 ibid · ti ri r  $x = d\bar{e}io$  arioio ar x =nd. m. H. em . . iger Mann(?)"; auf Tafel XI in Z 4. tarh(k')oio(-i)  $ri\ t'\ k'adjio\ t'\ r = tark(k')oio\ arioio\ deio\ k'adjio\ drio\ arioio =$ "des mannhaften *tarho*, des starken Herrn, des mannhaften Herrn"; ibidem in Z 5: t'  $dr = d\bar{e}io$  arioio; vielleicht in Nr. 4 auf Tafel XIII oiš- r- $\ell$  zabh(v, p)- = "des mannhaften Gebieters ein Kind"; auf Tafel XIX m Kol. "C" Z. 4 v. u.: t'i-i ri und ti ri =  $d\bar{e}io$ arioio, ebenso ibid. Z. 2 v. u., zweimal mit  $r = Mann^*$  (?) zusammengehorig, wie auf Tafel IX in Z. 2; auf Tafel XXI in Z 3 erkiraiā rí t ark'a- (s. dazu oben zu Tafel IX Z 1); endlich in Z. 6 unserer Inschrift:  $\acute{ar}$   $\acute{t}$ - $\acute{\iota}$  = arioio  $d\bar{e}io$ . Bemerkenswerst ist. wie schon oben erwähnt, dass der armenische Götterherr Aramazd ari heisst

Das Zeichen zwischen dem zweitletzten und drittletzten Zeichen für ia in unsrer Zeile ist mir unbekannt. Es zeigt einige Ahnlichkeit mit einer Hieroglyphe, die auf Tafel XI in Z. 2, 4 und 5 erscheint und auf Tafel XLVI in Z. 2 und 3(!), jedenfalls auf Tafel XI in Z. 2 und auf Tafel XLVI für ein adjektivisches Attribut des Götterherrn. Aus den angeführten Stellen scheint sich mit Sicherheit zu ergeben, dass das dem Zeichen entsprechende Wort auf r- auslautet. Denn ihm folgt dort das Zeichen für r nicht weniger als viermal. Nun scheint etwas, das wie ein Teil des Zeichens aussieht, in Wirklichkeit das Zeichen C zu sein. Da dies in Z. 2 auf Tafel XI und je einmal in Z 2 und 3 auf Tafel XLVI

<sup>1)</sup> S. unten p 252.

<sup>2)</sup> Hierfür im folgenden E.

neben dem anscheinend übrigen Teil des Zeichens gar nicht vorhanden gewesen sein dürfte, so scheint es ein weiteres phonetisches Komplement zu jenem zu sein, jener also, da  $\mathbb{C} = h(d)$  (s u.), die Aussprache h+x+r zu haben

Zu  $\forall \forall j = \text{armenischem } k^i adj$  s. bereits diese Zeitschr. Bd. 48 S. 480 und meine Hittiter und Armenier S. 99ff. Irregeleitet durch meinen Abguss von der Löweninschrift glaubte ich, in einem darin in Z. 1 gefundenen Worte  $s - \mathbb{C}(-\ell)$  eine Variante für  $s ext{-} p'(d) = ext{,Kind}$  finden und darum dem Zeichen  $ext{?}$  einen Lautwert p' oder ähnlich beilegen zu müssen. Da aber das Wort für ∀∀ mit ś-ε schliesst und mit <sup>Q</sup> begunt — s. dafür jetzt auch Tafel XLVI Z. 2f. bei Messerschmidt -, so musste ich es p'(a)-s-i lesen und glaubte, dies auf wadji deuten und so mit armenischem k'adj in Einklang bringen zu können, was allerdings nicht ganz einwandfrei aussah. Allein für mein s-C in der Loweninschrift ist vielmehr ś-r = "König" zu lesen und eine Variante  $s \cdot \mathbb{C}$  für  $s \cdot p'(a) = \text{"Kind"}$  ist daher nicht nachweisbar. Vielmehr ist, wie ich unten nachweisen werde, 🤊 der Ausdruck für den letzten Konsonanten in Kummuh-Kommagene und den ersten in Hamat und somit gh, & oder ahnlich zu lesen, was weiter dadurch bestatigt wird, dass das Zeichen in Hamat mit dem Widderkopf wechselt, "Widder" im Armenischen aber hoy, aus urspr. kho-, heisst. Falls somit das durch 🌿 ausgedrückte Wort nur die Konsonanten Q und olo hat — und auf Tafel XLVI Z. 1 konnte ein Wort Polo, das mit einem Zeichen etwa für "gross" oder "stark" parallel lauft, wirklich vorliegen —, so heisst es etwa ½-ś-i und darin kann sehr wohl ein Wort k'adji oder ähnlich als Vorgünger von armenischem k'adj gesehen werden, sodass das hittitische Wort also etwa k'adji zu sprechen wäre.

Zu  $-i\acute{a}$  s. o. p. 249. Einem armenischen k'adji für ursprünglicheres k'adjio entspricht also regelrecht hittitisches k'adjio oder ähnlich.

### Z. 3.

Zum ersten Zeichen, dem Arm, s. schon diese Zeitschr. Bd 53 S. 444 und 457. Darnach zeigt es auch hier ein Verhaltnis des Königs zum vorhergenannten Götterherrn an. Das Verhaltnis des Königs zu dem durch die flache Hand angedeuteten Götterherrn bezeichnet in den zwei Königsinschriften aus Bulgarmaden und Bor—beide von Königen von Kilikien—das Wort  $p'(\acute{a})$ - $\acute{s}$ - $\acute{a}$ . Dass das r davor ein Wort für sich ist, ergiebt sich aus Tafel XVI Nr. A Z. 2 ( $p'(\acute{a})$ - $\acute{s}$ - $\acute{a}$  hinter der Faust—Götterherrin) und Tafel XXI Z. 1 ( $p'(\acute{a})$ - $\acute{s}$ - $\acute{a}$  hinter der flachen Hand). Vgl. o. p. 229. In beiden oben genannten Inschriften—der von Bor und der von Bulgar-

maden — heisst also der König "ein . . . . . . . . . ger (s u zu  $\mathbb{Z}$  6) p'(a)-ś-ades r, d. i. ario = mannhaften Sanda(?)". Ein p'(a)-s-a des mannhaften Gotterherrn — ausgedrückt durch die flache Hand heisst ferner der Mann, bez. die Person, auf den, bez. die sich die Inschrift von Akrak (Tafel XXXI) bezieht; sein mannhafter  $p'(\acute{a})$ - $\acute{s}$ - $\acute{a}$  (ein mannhafter  $p'(\acute{a})$ - $\acute{s}$ - $\acute{a}$  des mannhaften Herren) der Urheber der Inschrift von Karaburna — wie Bulgarmaden, Bor und Akrak östlich vom Taurus gelegen —, vielleicht — schon wegen des mit einem in unserer Inschrift Z. 6 identischen Passus in deren dritter Zeile — von einem Könige von Kilikien. Da nun unsere Inschrift von einem Könige von Kilikien herruhrt, so kann man vermuten, dass die Hieroglyphe im Anfang von Z. 3, die des Konigs Verhaltnis zu dem durch die flache Hand angedeuteten, als mannhaft charakterisierten Götterherrn kennzeichnet, das Ideogramm fur  $p'(\alpha)$ - $\dot{s}$ - $\dot{\alpha}$  ist. Die Hieroglyphe stellt den Vorderarm — wohl für den ganzen Arm - mit Hand dar, im Armenischen aber heisst bazuk — wovon k eine sekundare Endung ist und uk sein kann — "Arm" und dies Wort braucht, da es der lautgesetzlich korrekte armen. Reprasentant von indischem  $b\bar{a}hu$  und den entspr. anderen indogerm. Wortern sein kann, nicht aus dem Persischen entlehnt zu sein. Irren wir nicht mit unserer Lesung, dann könnte i hinter der Hieroglyphe in Z. 3 auf Tafel IX nicht phonetisches Komplement dazu sein, sondern entspräche dann entweder einem i-i dahinter in Z 6 — falls das ein Wort für sich ware (s. dazu unten) — oder gehorte als phonetisches Komplement zum folgenden Eselskopf = ois. Und dies letztere wird so gut wie gewiss durch Z 5 auf Tafel IX, wo hinter dem Ideogramm für "Kind" / und darnach ein Eselskopf, darnach ein anderer Tierkopf steht, genau wie in Z. 3 hinter dem Arm.

Der Konig ist also ein "Arm des Götterherrn", nicht nur ein Same oder ein Sohn von ihm, nem sogar ein Teil von ihm selbst. Dass hier wirklich an "Arm" zu denken ist, nicht etwa nur an ein mit dem oder einem für "Arm" identisches oder ihm ahnliches Wort, für das der Arm ein Rebus ware, ist über jeden Zweifel erhaben. Eine derartige Ausdrucksweise steht durchaus im Einklang mit dem sonstigen Formelschatz unserer Inschriften, in denen sich der König auch die Hand und genauer die rechte oder die linke Hand des Gottes, ja noch mit einem oder gar zwei im Armen. noch vorhandenen anderen Wörtern als Arm des Götterherrn bezeichnet, der für diesen wirkt. S. dazu unten. Und in gleicher Linie stehen die Titel "Speer, Schwert und Schild des Gotterherrn", von denen unten die Rede sein wird.

m-i, gewiss für mio, falls nicht  $mi\bar{a}$  (femin.), =  $e^{in \cdot i}$ . S aber das zu ? in Z. 6 bemerkte.

Es folgt die Hieroglyphe für "Mann", §. Darnach Widder $kopf + \acute{a}$ , darnach '+  $\acute{s}$ . Im folgenden treffen wir auf ein Wort, "Mann Widderkopf á mardio (\*) Füllenkopf (mit der Bedeutung "Eselsfüllen")", da ja oiš- 1) = "Eselshengst" und 2) = "Herr"

und dgl. und der Konig als Kind des ois-, des Götterherren, gilt. Die Hieroglyphe "Mann" mag ar- "Mann" bezeichnen wie sonst. Die Lesung dafur ergiebt sich nur mit Hilfe des Armenischen, in dem ark'ai = "Konig" einem hittitischen "Mann +  $\mathbb{C}$  (= h(d); s. unten) + d" = "Konig" einsprechen durfte. S. dazu schon meine Hittiter und Armenier. Da wir im Hittitischarmenischen ein von ar- = "Mann" scheinbar oder wirklich abgeleitetes Wort ario = armenischem ari "mannhaft" haben, so führt der im Fall einer Lesung ario für "Mann" vollkommene Parallelismus zwischen unserem "Mann Widderkopf + d ois-" und dem "ois-dr Widderkopf (d)" im Folgenden zu der Vermutung, dass "Mann" hier die Lesung ario hat. Aber nötig ist das nicht. Auch ein ar- und ein ario (arioio) konnten ja einen Parallelismus vervollstandigen.

Ist die Hieroglyphe & "Mann" zu lesen, müsste der Widderkopf wohl ein Adjektiv andeuten: denn was "Mann + Widder" bezeichnen konnte, sehe ich nicht ein, da es sich hier ja nicht um einen durch die Hieroglyphe & als Mannesnamen gekennzeichneten Personennamen "Widder" handeln kann. Denn dann wurde sich der ja mitten in nicht weniger als drei Inschriften mit lauter Titulaturen finden. Ware aber die Hieroglyphe ario zu lesen, so konnte der Widderkopf ein Substantiv andeuten, vielleicht mit einer Bedeutung "Widder". Eine solche Bezeichnung für den Konig, wie für den Gott im Folgenden (vgl. auch Tafel X Z. 7, Tafel XI Z. 3) ware im Hinblick auf hebr. ארל (ayil) u s. w. (s. o. p. 236) schliesslich nicht unerhort Vielleicht aber ist an anderes zu denken: der Widderkopf wechselt (s. unten) mit Q in zwei Gruppen für Hamāt. Eins dieser beiden Zeichen ist darum h, das andere há zu lesen (s. dazu unten). Nun entspricht "Mann  $+ \circ + \acute{a}$ " armenischem ark'ai (s. oben). Also ist es verführerisch, in "Mann + Widderkopf +  $d^*$  dasselbe Wort zu sehen. Der anscheinende Parallelismus zwischen "Mann h(á) á '-ś (= oišo)" und "oišoio arioio

h(a) (-a)" im Folgenden bliebe auch bei dieser Annahme, da wenigstens ein Anklang der beiden Wortgruppen anemander nach wie vor bestände Übrigens konnte auch bei dieser Annahme ha-á als Adjektivum betrachtet werden. Im Sumerischen bedeutet luqal ="Konig" eigentlich "grosser Mensch". Unentschieden muss bleiben, ob in "Mann +Q+a" = arkai und darum vielleicht in "Mann + Widderkopf +  $\acute{a}$ " dem armenischen  $\emph{i}$  ein in der Schrift nicht ausgedrückter Laut, z. B i, entspricht. Vielleicht zeigt i hinter letzterer Gruppe auf Tafel XV in Nr. B Z. 3 ein solches i an, das übrigens nicht vorausgesetzt zu werden braucht: armen yaurai "Stiefvater" soll ja griechischem πάτρως entsprechen

Zu '- $\dot{s} = oi\ddot{s}o$  s. oben p. 234 ff.

Zur Lesung des Speers. In Z 4 unserer Inschrift hat das Zeichen i + Nominativzeichen hinter sich, ebenso auf Tafel XV in Nr B Z 3 und auf Tafel III in Nr. B Z 3, Tafel IV Nr A Z 3 und Nr B Z 2 hat es als Hieroglyphe fur em Wort im Nominativ em  $\vec{a}$  hinter sich Ferner folgt dem Zeichen mehrfach ein t, namlich auf Tafel VI in Z 2(?), auf Tafel XI in Z. 4, auf Tafel XII in Nr 1 Z 3 und auf Tafel XLVI in Z. 2 Das Wort hatte also, falls t',  $\alpha'$  und i' hinter dem Speer alle als phonetische Komplemente betrachtet weiden durfen, am Ende t'-a-i oder t-i-a. Meine Vermutung in dieser Zeitschrift Bd 53 p 464, dass dazu armenisches ašteai = "Speer" zu stellen ist, bleibt also nicht nur bestehen, sondern wird noch um einen Grad empfehlensweiter. Beachte auch ś-ť ' (für  $\acute{ai}$ -) in Tafel IX Z. 5 wegen "Speer" +  $\acute{a}$  für  $\acute{ai}$ in Z. 4 unserer Inschrift. (Doch siehe auch das zu E in Z. 5 Bemerkte.) Denn ohne Bedenken ist die Annahme Hübschmann's (Armen. Grammatik I S. 102) durchaus nicht, dass das Wort aus dem Persischen stammt. Das deutet er ubrigens selbst an Damit ware freilich nicht ausgemacht, dass das Zeichen in unseren Inschriften auch "Speer" bedeutet. Es könnte vielmehr an und fur sich lediglich ein Rebus für irgend ein hittitisches Wort sein, das ähnlich wie eins für "Speer" lautete. Indes sprechen Stellen wie die unsrige, wo der Speer parallel mit dem Arm steht denn, da oiso in Verbindung mit dem Speer nie das Nominativzeichen hinter sich hat, wohl aber der Speer am Ende von Z. 4, liegt eine Deutung. '"Speer" des oišo schon an und für sich am Nachsten —, oder Tafel IX Z 3 ff., wo der Arm, der Speer und das Sichelschwert gleichermaassen den König in seinem Verhaltnis zum Götterherrn bezeichnen, oder Z. 6 unserer Inschrift, wo der König "Schild" des Götterherrn heisst, und Tafel XIX Kol. "C" Z. 2 und 1 v. u. sowie Tafel XLVI Z. 3, wo er in einem Atemzuge dessen "Speer" und dessen "Schild" heisst, ein Machtwort für eine direkte Deutung des Speers als "Speer". Werden doch die kriegerischen und mannhaften Tugenden des Königs vor allem hervorgehoben. Speer des Götterherrn, dessen Schwert und dessen Arm wäre der König, wie schon oben gesagt oder angedeutet, als dessen Werkzeug vor allem in seinen Kriegen. Wie übrigens hier und sonst so oft der König der Speer des Götterherrn heisst, so ist dieser wohl auch jenes Speer und zwar nach Tafel VI Z. 2, wo "meines Speers" auf den Götterherrn geht, falls das unsichere t hinter dem Speer phonetisches Komplement dazu ist. S. hierzu und vor allem zu  $m = \operatorname{armen}, im = \operatorname{amein}$  unten.

Zum Eselskopf = ois- s. oben p 234 ff.

Zu H =  $\alpha r$  s. oben p. 230, zu  $\alpha r$  =  $\alpha rio$  oben p. 250 f. Zum Lautwert  $h(\alpha)$  für den Widderkopf s. oben p. 254.

Zur Verbindung von dr mit dem Widderkopf s Tafel XI Z. 4. In Z. 3 ib. liegt ein analog aussehender Fall vielleicht anders wie hier.

Ob  $\mathscr A$  mit dem Widderkopf hinter  $\mathscr Ar$  zusammengehört oder zwischen dem folgenden Widderkopf und  $\mathscr S$  zu lesen 1st, lasst sich nicht entscheiden

Dass  $\operatorname{dr}$  und  $\operatorname{h}(\operatorname{d})$  als Adjectiva zu ois- gehören, wie in der Übersetzung vermutet ist, ist nicht sicher. Sie könnten auch zu "Speer" zu ziehen sein.  $\operatorname{dr} = ario$  heisst der Speer auch vielleicht Tafel XI Z. 4. Aber auch hier konnte das Wort zu vorhergehendem oiso (= '-s) gehören. Man kann hier lesen: oisoio  $\operatorname{erkiraia}$   $\operatorname{ario}(\overline{a})$  oder  $\operatorname{arioio}$   $\operatorname{astiaii}(?) =$ "der mannhafte Speer des Gebieters des Landes" oder "der Speer des mannhaften Gebieters des Landes". Zu "Speer" in Verbindung mit  $\operatorname{d-}\ell$ , einem Synonym von  $\operatorname{ario}$ , s. Z. 4 und die Bemerkung zum Zeichen zwischen dem Eselskopf und der Armhieroglyphe in Z. 6 sowie oben p. 234.

Das Folgende zeigt ganz klar, dass Widderkopf $+(\alpha+)$ s dasselbe wie der Widderkopf und s mit 'dazwischen bedeuten, dass also das Wort ois, wie durch '-s, so durch s allein oder  $\alpha+$ s ausgedrückt werden kann! S. zu diesen Gruppen oben p 234 f.

Jedermann erkennt in dem Passus, der vom Widderkopf + s + Nominativzeichen in dieser Zeile bis zu dem Nominativzeichen hinter der "Stiege" in der folgenden Zeile läuft, eine Gliederung in drei, bez. sechs Teile. Auf den Widderkopf + ', bez.  $\alpha$  oder nichts, +s+Nominativzeichen folgt in jedem der drei Abschnitte je ein Zeichen mit > c darunter, bez. an beiden Seiten, namlich ein "Wagebalken", ein "Maiskolben" und ein "Winkelmaass", darnach in allen drei Abschnitten das Zeichen für  $k'adji = stark'' (+ \ell) - s$ . dazu oben p. 252 —, darnach die "Stiege" + > c + Nominativzeichen. "Winkelmaass", eines der drei mit einander wechselnden Zeichen, steht nun, wie Tafel IV Nr. A und B Z. 2 lehren — darnach m direkt dahinter zu lesen, und dahinter das letzte Zeichen in Z. 2 auf Tafel VI -, in Tafel VI Z 2 parallel mit den sich auf den Götterherrn beziehenden Substantiven "Herr", "König" u. s. w. in Z. 2 f., unter andern auch mit  $i - \acute{a} - i m$  (= "meines  $i - \acute{a} - i$ "), dem es auf Tafel XI in Z 2 unmittelbar folgt. Es hegt daher am Nachsten. das nicht als Nominativ gekennzeichnete "Winkelmaass" auch in unserer Inschrift auf den Götterherrn zu beziehen, sodass die "Stiege", mit dem Nominativzeichen hinter sich, des Konigs Verhaltnis zu diesem ausdruckte Das nicht als Nominativ gekennzeichnete Adjektiv k'adji bezöge sich dann am Wahrscheinlichsten auf eben diesen.

Was vom "Winkelmaass" gilt, muss dann auch von dem ihm parallelen "Wagebalken" gelten. Und in der That haben wir auf Tafel XI in Z 3 unmittelbar vor "meines ¿-a-", das auf Tafel VI in Z. 2 parallel steht mit , meines , Winkelmaass'", , meines , Wagebalken'". Zu m = armenischem im s. unten.

Dasselbe gilt dann auch von dem "Maiskolben", der sich in gleicher Stellung befindet, wie der "Wagebalken" und das "Winkelmaass". Damit ware also auch der Götterherr gemeint. Das ist fur Z. 4f. auf Tafel VI, Tafel XXV Z. 4 und Tafel XXXIII Z. 3 wichtig.

Also heisst das Schema der diei parallelen Abschnitte, entsprechend der Anordnung der ganzen Inschrift: "ein ..iger (?) Gebieter, des starken . . ein . . . ". Leider lasst sich über Lesung und Deutung der vier Hieroglyphen "Wagebalken", "Maiskolben", "Winkelmaass" und "Stiege" garnichts sagen.

Zum "Speer" s. oben p. 255.

Das & vor dem zweiten "Speer" konnte an sich als phonetisches Komplement dazu betrachtet werden. S. oben l. c. Doch ware eine Wortfolge  $\cdot$  , der x, der x des ... -x zuerst isoliert, dann mit einem Genitiv verbunden — immerhin auffallend Und es giebt, wie z. B. Tafel XXXII Z. 4 zeigt — á zwischen Nominativzeichen und einem Worttrenner — sicher ein Wort, das man  $\acute{a}$ schreiben konnte. In Bulgarmaden steht dies  $\alpha$  l. c. zwischen "von Kılikien der König" und "des Landes", kann also Adjektiv zu "König" oder "Land" und im Notfalle ein "Land" regierender Nominativ sein oder auch ein Partikelchen, z B mit der Bedeutung , und"; in unserer Inschrift liegt ein von "Speer" abhangiger Genitiv oder ein dazu gehöriges Adjektiv im Nominativ am Nachsten. Fur beide Stellen passt also ein Adjektiv ım Nominatıv

Ein Nominativ 🗊 liegt u. a. vor in Tafel IX Z. 5 und in Tafel XIX Kol. "C" Z. 3 v. u. und darum wohl auch in Z 2 und Z. 4 v. u., möglicherweise auch auf Tafel IX in Z. 2. Ein Genitiv hiervon liegt gewiss vor in  $\Box -i\ell\ell$ , in Verbindung mit  $t' - \ell = A$ Herr" in unserer Inschrift Z. 4, mit t' auf Tafel XXXII in Z. 3 und mit der "Boje" in Z. 2 ebendort, und, wenn @ auf Tafel IX in Z 2 unser ist, auch ibid. in Z. 5, und ferner in der Schreibung ist

auf Tafel I in Nr. 3 und auf Tafel XXXII in Z. 2.

Von dem öfters ri geschriebenen Adjektiv ario war bereits wiederholt die Rede. Auf Tafel VI in Z. 2 findet sich ri ri, vermutlich für ario ario = "gar mannhaft", also nach armenischer Art ein verdoppeltes Adjektiv zur Bezeichnung eines Elativs.

Auf Tafel XIX Kol. "C' Z 4 v u. aber liest man 1) t'í-í rí t'-p'(d)  $\bigcirc$   $\ell$   $\bigcirc$   $\ell$   $\bigcirc$   $\ell$   $\frown$   $\ell$   $\frown$   $\ell$   $\frown$  Darnach scheint  $\bigcirc$  ein Adjektiv zu sein, das zum Ausdruck eines Elativs wiederholt werden kann wie rí, und dazu seine Bedeutungssphare von der von ario nicht allzu weit abzuliegen. S. hierzu bereits oben p. 256. An der angefuhrten Stelle ware also zu übersetzen. "des mannhaften Herren ein gar ... iger, gar mannhafter . ". Zu t'-p'(a) s Tafel XXXI Nr C Z. 2· medzio dēio (t') Speer "Boje" t'-p'(a) = "ein Speer des grossen Herrn, ein . . des Meisters" Zur "Boje" = "Meister", "Herr" und dgl. s. unten zu Z 5, und zu t' - p'(a) = armenischem t'ev, im Neuarmenischen schlechthin = "Arm", s. weiter unten.

Dieses Adjektiv m scheint nun wenigstens einmal mit á zu wechseln. Denn bei Boghazkoi und Fraktin findet sich  $m+\overline{\ }$ vor einem Bilde der Götterherrin, auf Tafel XXXIII aber in Z 3 hinter einer Hieroglyphe, wohl für "Frau", +p'(a) (vielleicht = evo = "sein"; s. unten) ein m, dann der Wortbeginner, dann ein a, dann m' s', wohl = medzi = gross. Es hiesse also wohl die Gotterherrin in Bor "die . . ige  $m^{2}$ ), d. i.  $M\alpha = Mutter$ , die grosse", wie der Gotterherr in Bulgarmaden und Bor "der grosse p'(a)p'(a)d i Papa-Παπας (s oben p 233)", und bei Boghazkoi und Fraktin "die . . ige Ma". Somit ist es durchaus möglich, dass á soviel wie T, also etwas wie "tapfer" bedeutet. Dazu vgl., dass an unserer Stelle á in Verbindung mit dem "Speer" erscheint, auf Tafel XI in Z. 4 aber viellercht ar = arro, nach dem ersten Absatz oben wohl ein Synonym von T, und ś-t T in Z 5 auf Tafel IX, nach oben p. 255, vielleicht = Speer + 1.

In Z 5 von Tafel XI folgen sich t' ár ois- á-í, d i "des mannhaften (arioio) Herrn ( $d\bar{e}io$ ), des . . igen (?) Gebieters", und im letzten Grunde wegen des armenischen air = "Mann" (aus ursprünglichem ar- nach Analogie von hair mit dem Plural hark' zum Plural ark' gebildet?) ubersetzen wir zunächst versuchsweise, indem wir "Mann" +  $\acute{a}$ - $\ell$  in Z. 5 unserer Inschrift berucksichtigen, in Hamat (Tafel III Nr. B, Tafel IV Nr. A und B Z 1) "r á-í der Göttin x" mit "der . . ige Mann der Göttin x". Dass in Djerabis XI l. c. ά-ί hinter oiš- ein lobendes Adjektiv ist, legt

<sup>1)</sup> Zu dem tí vorhergehenden Zeichen vgl. Tafel XV Nr. A Z. 2 (dasselbe Zeichen vor t'i = Herr'', Tafel XXII (dasselbe Zeichen vor t'i + ri' oder id), Tafel XXIX Nr. 16 (vermutlich dasselbe Zeichen vor t') und Tafel XXXIV Nr. B (dasselbe Zeichen hinter der Hieroglyphe, die nach den Skulpturen und Beischriften von Fraktin zu schliessen in Djerabis (Tafel IX und XI) etwas wie "Herr" bedeutet). Der "Herr" ist in allen diesen Fallen sicher der Gotterherr.

<sup>2)</sup> m mit folgendem á auf der Vorder- und Ruckseite eines unveröffentlichten Amuletts jedoch, über der Gotteshieroglyphe, die sich z. B. in Nr 18 auf Tafel XL unter m und auf Tafel XLI in Nr. 2 findet - als eine Hieroglyphe für den Geliebten der Gotterherrin - wird wohl wegen eben dieser Amulettinschrift =  $M\alpha$  allein sein, so gut wie m auf Tafel XL Nr. 18.

das vorhergehende  $\mathit{ár} = \mathit{ario}$  hinter  $\mathit{t}' = \mathit{d\bar{e}i}$ , dem Synonym von ois-, nahe, und Z. 6 unserer Inschrift, die hinter arioio deio oisoio em medzio (Genitiv von medzi = "gross") bietet, scheint dafür eine Bestatigung zu bieten; in Hamat aber ist l. c jedenfalls entweder r oder á-í ein Substantiv und das andere Wort moglicherweise ein lobendes Adjektiv. Hier haben wir also wahrscheinlich  $\acute{a}$ - $\acute{\iota}$  mit  $\acute{a}r$ - = "Mann" verknüpft, und in Djerabis l c. im Parallelismus mit einem von ar- abgeleiteten Adjektiv Da nun  $\overline{a}$  und a nach oben p 257 f. ein Synonym von ario auszudrücken scheinen, so durfte mit á-í dasselbe Adjektiv gemeint sein. Hierzu ist darum wegen To for ario ario auf Tafel XIX Kol. "C" Z. 4 v. u. "Mann in Hamat hinter der Faust, der Hieroglyphe der Götterherrin, r+"Mann" hinter derselben in Bor (Tafel XXXIII Z 2) zu entsprechen scheint, ob nun r = "Mann" = ar- und die Hieroglyphe "Mann" = ario (s. oben p. 254), oder, was doch weit wahrscheinlicher ist, "Mann" = ar- und r = ario ist. Zum Adjektiv á-í ist ferner zu beachten Tafel XXV Z. 6, Tafel XXXIII Z. 4, Tafel XLVI Z. 3 (á-í viš- wie auf Tafel XI in Z 5 viš- á-í) Zu einer eventuellen Lesung hái s. zu "Mann á i w á i" in Z. 5.

Dass sich aus der Gleichung  $d = \overline{w} = d \cdot l$  eine Stutze fur eine problematische Lesung dl des Zeichens  $\overline{w}$  gewinnen liesse, ward bereits oben p. 239 angedeutet

Von Wichtigkeit ist die nunmehr doch wohl gesicherte Eruierung des Adjektivs á-í (geschrieben T, á, á-í etc.), mit einer der von ario = "mannhaft" verwandten Bedeutung, fur eine Feststellung des Gebietsnamens im Titel der Könige von Hamat. Kann d-i sonst stets ein Adjektiv mit etwa einer Bedeutung "tapfer" sein, so liegt gar kein Grund vor, es in Hamat hinter r anders und zwar, wie ich es bisher gethan, als ein Pronomen ai- mit der Bedeutung "dies" zu deuten. Es braucht also in Hamat nicht zu heissen "der König von diesem x", sondern kann wie in den übrigen Inschriften "der Konig von x" heissen. Damit wird es nicht nur von neuem (s. bereits diese Zeitschr. Bd. 48 S. 321) möglich, sondern schon an sich ausserst wahrscheinlich, dass  $\circ + x$ , bez. Widderkopf +y den Namen für das Gebiet von Hamat bezeichnen; und, dass & phonetisches Komplement zu  $\Phi = Kummuh$  ist (s. unten), macht es sicher. Damit aber fällt aller Wahrscheinlichkeit nach unsere Lesung Hamat für die Gruppe T 🛈 💢 1) (auf Tafel V in Z. 1 und Tafel VI in Z. 2 f.), und als wahrscheinlichste Lesung für: "Land" + 10 + 0 steigt auf erkiraiā immeines Landes". S. oben p. 239 f. und unten.

<sup>1)</sup> Hierfur im folgenden P.

Zum "Speer" s. oben p. 255.

Zum Eselskopf s. oben p. 234 ff. Zu  $t'-\ell =$ "Herr" s. oben p. 247

Zu einer eventuellen Verbindung von ois- und  $d\bar{e}i$  s o p. 235 f. Wahrscheinlich aber ist t'-i vom folgenden s-t'(i)r abhangig, wie sein Synonym ois- oben in Z 2.

Zu  $\acute{s}$ - $\acute{t}$ ( $\acute{\iota}$ ) $r = \text{Sohn}^{\iota}$  s oben p. 247 f.

Zu  $\mathfrak{H}=\mathit{medzi}$  s. zuletzt diese Zeitschr. Bd. 53 S. 464 f Vielleicht ist auch auf Tafel XIX Kol. "A" in Z. 5  $\acute{s}$  phonetisches Komplement zu  $\mathfrak{H}$ .

Zu "grosser Sohn" s. wohl auch Tafel XXXIV Nr. A Z 2.

Das zunächst hinter medzi folgende möglicherweise von "grosser Sohn" abhängig, vielleicht aber und wahrscheinlicher alles, den Kopf mit ausgestreckter Zunge +i eingeschlossen, von dem Vorderarm mit Hand. In letzterem Falle wäre, wie schon bemerkt, als ein zu "grosser Sohn" gehöriger Genitiv t-i davor zu betrachten.

Zur folgenden mit  $\mathbb{W}$  beginnenden Gruppe, = "Konig von Kilikien", s. oben zu Z. 1. Dass dahinter nicht das Nominativzeichen steht, wie in Z. 1 und Z 6, legt es ausserst nahe, sie nicht als Nominativ mit einem dazu gehörigen Genitiv aufzufassen. Zu deren Abhangigkeit von  $\mathscr{E}$ -t'(t)r oder besser von einem spater folgenden Wort s. oben. Mit dem "König" von Kilikien, dessen Sohn der Konig von Kilikien ware, kann sein irdischer Vater, kann aber nach Z. 2 und anderen Stellen ebensogut der Götterherr gemeint sein, somit auch auf Tafel III in Nr. A Z. 1 und Nr. B Z 3.

Zu b  $\bigvee \bigcirc$  = "Kiliker" s. oben p. 240 ff. Davon gilt natürlich alles, was oben von dem vorhergehenden "König von Kilikien" gesagt ward.

Eine Annahme, dass t'-l mit 1 2 davor hier "Herr von Kilikien" bedeutet, eine Verbindung, wie sie auf Tafel I in Nr. 3 und auf Tafel VI in Z. 3, wie wohl auch auf Tafel XXII vorliegt, hindern Z. 2 und Z. 6 unserer Inschrift.

Zu T-íá s. oben p. 257 ff.

Zum menschlichen Kopf mit ausgestreckter Zunge s. oben p. 223 f. Zum Arm =  $b(h)az\acute{a}$  s. oben p. 252 f.

Scheinbares -m gewiss =  $m \cdot \ell$  in Z. 3.

Die folgende Hieroglyphe, eine Hand mit irgend einem Werkzeug, findet sich auch in Z 5, ferner auf Tafel III in Nr. B Z. 3, Tafel IV Nr. A Z. 3, Tafel V Z. 2, Tafel VI Z. 4 In Z. 5 wechselt sie in zwei, bis auf ein Wort identischen, Wortgruppen mit der "Boje". Dies Zeichen findet sich auf Tafel XXXII in Z. 2 ebenso mit dem Genitiv  $\text{$ \odot $-i a }$  verbunden, wie in unserer Zeile \$t - i \$ und in Z. 3 auf Tafel XXXII \$t - i \$. Ferner finden wir, wie auf Tafel V Z. 1 wohl: "des . . igen Herrn  $\text{$(d \bar{e} i o)$}$  meines Landes  $\text{$(\bigoplus \ \ \bigcirc \ \ \bigcirc \ \ )}$ , des . . igen  $\text{$o i \bar{s} - i $}$ , d. i. Gebieters, des Landes ein \$x - i \$, so wohl auf Tafel XXXII in

Z 5: "von Kılikien, meinem Lande des ... "Boje" ein x", andererseits auf Tafel XIX Kol "A" in Z. 1 v. u. und wohl auch in Kol. "B" Z 5 und 9 "Hand mit Instrument" und im Parallelismus damit ois- als Genitive von dem ustr = "Sohn" bez. von dem zavak = "Same" entsprechenden Worte abhängig. Endlich finden wir in den parallelen Ausdrücken in Z 5 unserer Inschrift die Handhieroglyphe ganz ebenso wie die "Boje" mit t'(-i) = "Herr" verbunden (s. auch Tafel VII Z. 2), wie die erstere an unserer Stelle mit ois-. Daraus darf mit grosser Sicherheit geschlossen werden, dass die Handhieroglyphe (Hand mit Werkzeug) so gut wie die "Boje" ein Synonym von ois- und dēi bezeichnet Das schneidende oder durchbohrende Werkzeug in der Hand mag auf eine kriegerische Betätigung des mit der Hieroglyphe Bezeichneten hindeuten. Für deren Lesung fehlt uns jeder Anhalt. Ob sie an unserer Stelle als Nominativ den Konig oder als Genitiv den Götterheirn bezeichnet, kann ich nicht sicher sagen. Ist das folgende ois- aber Nominativ, so muss die Handhieroglyphe wohl einen gleichen andeuten.

Zu ois-s oben p 234 ff. Ob hier w-s phonetisches Komplement zum folgenden Eselskopf, oder zweimal ois- zu lesen ist, einmal als Nominativ und auf den Konig bezüglich und einmal als Gemitiv und auf den Götterherrn bezüglich, ist fraglich. Vgl das oben zu der vorhergehenden Hieroglyphe bemerkte.

Zum "Speer" s. oben p. 255.

### Z. 5.

Das Bein, bez Unterbein mit Knie findet sich für einen Nominativ in der Lowenjagdinschrift Mutalu's von Kommagene (Tafel XVI) wie in dessen Steleninschrift von Izgin (s. oben p. 222) vor dem Konigsnamen, ferner in derselben Inschift Kol. "A" in Z. 3 und auf Tafel XI in Z. 2. auf Tafel XXXV in Z. 3 und in Nr. 4 auf Tafel XLV vor einer sonst nur noch in der Löweninschrift auf Tafel XXI in Z. 1 vorkommenden Hieroglyphe, die, falls nicht etwa ein Tierkopf mit "Mann" davor in Z. 3 ibid, den Namen des Königs der Löweninschrift ausdrücken dürfte. Auf Tafel XIX in Kol. "A" Z. 2 f. lesen wir: t'i (d. i. Herr) Ben ois- (d. 1. Gebieter) hat' ="ein- . . Herr-, ein- hatischer(n) Gebieter-". Hiernach deutet das Bein vielleicht auch ein Adjectivum an. Nun bezeichnet im Armenischen otn ausser "Fuss" auch "Bein", otn geht auf pod-, wohl über hod(t)-, zurück und müsste im Hittitischen so — wenn nicht od(t)- lauten (s. oben p. 248 f.). In Z. 5 von Tafel XI lesen wir aber hato dei hato oiso = rein hatischer Herr, ein hatischer Gebieter" (s. unten zu '-t' in Z 6) Darnach 1st es verführerisch, dem Bein den Lautwert at oder, wie der Hand mit dem Messer, mit dem es auf Tafel XIX in Kol. "A" Z. 2 f. wechselt, hát zuzuerkennen und dadurch an allen Stellen, wo es vorkommt, ein hat(i)o ="hatisch" oder Hat(i)o = "Hatier" ausgedrückt zu sehen Ein át

als Ausdruck fur hat(i)o konnte nicht Wunder nehmen, da dies ja wohl auch á-t geschrieben wird (s. unten zu '-t in Z. 6). Aber vielleicht ist die Annahme bedenklich, dass neben einem Fuss = (h)od fur t' ein Bein = (h)od fur (h)át' gebraucht ward. Ist das Bein (h)át zu lesen, dann beginnt (s. o.) die Inschrift von Izgin mit: "Ich bin der Hatier Mutalu, der Konig von Kommagene, der Könige König und Herr" Zu hat(i)o s oben p. 230 ff.

Nach dem oben zu dem Bein bemerkten ist es denkbar, dass die Gabel hinter dem Bein die Hieroglyphe für den Königsnamen ist.

Die Hieroglyphe zwischen der Gabel und 1 ist nicht genau gleich der Hieroglyphe & in Z. 3, aber doch wohl nur eine Variante dafür, = ar - ="Mann" oder = ario ="mannhaft". S oben p. 253 f.

Zu  $\acute{a}$ - $\ell$  s. oben p. 257 ff.

Zu "Mann"  $+ \acute{a}$ - $\acute{\iota}$  s. oben p. 258 f.

Falls  $= \acute{a}i$  ware (s. oben p. 239 f), könnte das zweite  $\acute{a}$ - $\acute{l}$ phonetisches Komplement zu (11) sein. Da es aber mit grosser Wahrscheinlichkeit das h in Hat(i)o ausdrückt (s unten zu  $\overline{w}$ -t' in Z. 6), so mag es auch hier, als Zeichen für 'und ahnliche Laute, h im Anlaut ausdrücken, und  $\emph{a-i} =$  "tapfer" ware dann wohl genauer =  $h\acute{a}i$ , wie  $\acute{a}$ -t' auch fur hato und  $\acute{a}$ -t(i)r fur hatro zu stehen scheint (s. unten zu -t in Z. 6). Jedenfalls scheint hier ein doppeltes  $\acute{a}$ - $\acute{\iota}$  als Ausdruck für einen Elativ vorzuliegen S. oben p. 258 und zu Mann  $+(h)\acute{a}\acute{\iota} + (h)\acute{a}\acute{\iota}$  s. speciell Tafel VIII Nr. A Z. 2.

Man sieht ohne weiteres, dass nun zwei Wortgruppen folgen, die bis auf ein Wort vollkommen identisch sind. Vgl. Z. 3 f.

Zur Gruppe h(a) oiš-s. oben p. 254 f. und 256.

Zu "Hand mit dem Instrument" s. oben p. 260 f. Dass es hier wie das folgende  $t'=d\bar{e}io$  im Genitiv steht und von demselben Worte, wie dies, abhängig ist, was dann auch von der "Boje" im folgenden gelten wurde, lasst sich mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit aus Z. 3 f. schliessen, in denen auf "der . . ige (?) Gebieter" dreimal eine gleichartige Verbindung mit nur jedesmal wechselndem Genitiv folgt.

Es folgt t', = t'- $\ell$  in der zweiten Gruppe, gewiss =  $d\bar{e}i$ -"Herr". Dass t', bez. t'-l' nicht etwa phonetisches Komplement zum

folgenden

E sind, ergiebt sich mit höchster Wahrscheinlichkeit daraus, dass dessen Lautwert & als ersten Konsonanten haben dürfte. Vgl. Tafel X Z. 6 f., Tafel XIX Kol. "C" Z 8 und Tafel XLI Nr. 1, sowie wohl auch Tafel XLVI Z. 2 und 3. Kind Messer i a Eselskopf (= ois-) in Kol. "A" letzte Zeile von Tafel XIX, verglichen mit  $s t \in \mathcal{S}$   $s \in [s, t] - p'(a)$ , wohl =  $s \in t - t$  ois- Kind" ib. in Kol B" Z. 9, lasst darum die Frage zu, ob ś-t'-i einen Kasus von E bezeichnet. Zu  $\acute{s}$ - $\acute{t}$  s. vielleicht Tafel IX Z. 5. Aber hier mag es = armenischem ašteai ="Speer" sein. S. oben p. 255. Wie  $\acute{s}$   $\acute{t}$  auf Tafel XIII in Nr 5 aufzufassen ist, weiss ich nicht. Dass das Messer ein Adjektiv bezeichnet, wie ich bereits in dieser Zeitschr. Bd. 48 S. 479 Abs. 4 behaupten konnte, bleibt bestehen; soweit ersichtlich, erscheint es,

so oft es auch vorkommt, nie als Trager eines Adjektivs.

Die folgenden zwei Zeichen — vor H = dr; s oben p. 229 f. — finden wir auch auf Tafel V in Z. 3 in gleicher Reihenfolge zusammen und zwar zweimal, an der zweiten Stelle von einem Zeichen für "gross" oder dgl. gefolgt, an der ersten von E, das an unserer Stelle davor steht, und  $= r\ell$ , das nach dem oben p. 228 ff. bemerkten gewiss mit dem an unserer Stelle dahinter stehenden dr gleichbedeutend ist, also wie dieses ario = "mannhaft" andeutet. Wenn die Hand mit dem Werkzeug und das folgende  $d\bar{e}i$ - Genitive sind, die den Götterherrn charakterisieren, das Messer aber und ario Adjectiva im Nominativ sind, müssen die beiden Zeichen zwischen  $\alpha$  und dr(io) — falls nicht nur eins von beiden — ein Verhaltnis des Konigs zum Götterherrn andeuten. Dem ersten von ihnen folgt auf Tafel XIII in Nr. 8 und auf Tafel XV in Nr. B Z. 2 gleichermaassen t.

Zur folgenden Gruppe — Widderkopf bis  $\acute{ar}$  — s. das eben bemerkte.

Zu der "Boje" = "Herr" oder dgl. s. oben p 260 f. und 262. Nach meiner Kopie von Tafel VII und auch nach der Messerschmidt's, nach Tafel XIX Kol "A" Z. 4 etc. und Tafel XLVI Z. 3 besteht diese, nach unserer Inschrift anscheinend einheitliche, Hieroglyphe wohl ursprunglich aus zwei Teilen, dem oberen Teil der jetzigen Ligatur und  $\bigcirc = m$ . In der That finden wir nun diesen oberen Teil bez Etwas, das ihm entsprechen kann, ohne  $\bigcirc$  auf Tafel V in Z 2 und auf Tafel VI in Z. 4, und zwar beide Male unmittelbar hinter der Handhieroglyphe, die in unserer Zeile mit der "Boje" wechselt. Somit dürfte  $\bigcirc$  als phonetisches Komplement des oberen Teiles der Hieroglyphe aufzufassen oder im- zu lesen und "mein" zu deuten sein Letztere Erklarung ist aber wegen Tafel XXXII Z. 5: "von Kilikien, (von) meinem Lande, des "Boje"... ein Schild (?) (dazu die Bemerkung zu  $\bigcirc$  in Z. 7)" sehr unwahrscheinlich. Zu -m- = "mein" s. unten.

Zu á-113-

### Z. 6.

ś und dem Eselskopf = oiś- s. ohen p. 234 ff. Hier gilt von dem

doppelten ois- dasselbe wie von dem in Z. 4 am Ende.

Das folgende Zeichen ist mir sonst unbekannt. Der Speer darin lässt wegen des ihm vorhergehenden ois- an die oben p. 255 besprochene Verbindung "Speer des ois-" denken. Vgl. zu dem Zeichen Tafel XII Nr. 3.

 $\acute{s} + \acute{a}r + \acute{a}$  vielleicht = "König"; s. oben p. 227 ff. Möglich aber, dass  $\acute{a}r - \acute{a}$  einen Kasus von ario = "mannhaft" darstellt und

ś einen von oišo = "Eselshengst" und "Herr". Übrigens giebt es für die Gruppe noch andere mögliche Deutungen.

Zum "Wagebalken" als einer Bezeichnung für den Götterherrn s. oben p. 256 f.

Darauf folgt ein sonst vielleicht nicht vorkommendes Zeichen; doch folgt dem "Wagebalken" auf Tafel XX in Z. 2 und auf Tafel XXIV in Nr. A eine ganz ähnliche, damit also vielleicht dem Ursprung nach identische Hieroglyphe.

Der Kreis findet sich auch auf Tafel XI in Z.5, auf Tafel XXIII in Nr. C Z.1 und auf Tafel XXXII in Z.4. Bedeutung ganz unbekannt. Das an zwei Stellen dahinter folgende  $\smile$  (einmal sicher  $\smile$  =  $\iota a$ ) mag zeigen, dass es sich dort um einen Genitiv handelt.

Zu  $\nearrow$  s. zuletzt diese Zeitschrift Band 53 p. 451 f. Dort bin ich einer richtigen Erklärung des Zeichens naher gekommen, hoffe aber, ihr heute noch naher zu rücken.

mannhaften Herrn"; auf Tafel XXXII in Z. 1 folgt auf  $\xi + \alpha =$ "König"  $\widehat{C}$ , in Z. 4 aber  $\widehat{a}$  (für  $\widehat{a}$ - $\widehat{i}$ ; s. oben p. 257 ff.); auf derselben Tafel in Z. 1 und auf Tafel XXXIII in Z. 2 findet sich ein Verhaltnis zum Götterherrn ausgedrückt durch p'(a)-s-a+ $\gamma$ , d. i. nach p. 229 oben "ein p'(a)-ś-á ?", auf Tafel XLVI in Z. 2 f. aber vermutlich (s. oben p. 251) durch  $p'(a)-s-a+r = ario = \pi$ tapfer". Aus allen diesen Stellen scheint für das Zeichen eine Bedeutung wie die von ál- oder ario zu erschliessen zu sein. Und gegen eine derartige Auffassung der Hieroglyphe kann wenigstens keine Stelle Widerspruch erheben, auch keine der drei Stellen - s. Tafel IX Z. 4 und Tafel XXXII Z. 4 —, an denen ein Zeichen zu finden ist, das jeweilig von einem Zeichen ? in derselben Inschrift ein wenig verschieden, aber doch wohl nicht zu unterscheiden ist. An diesen drei Stellen hatte das Zeichen ein m direkt hinter sich, das, da jenes — als Hieroglyphe für ein Adjektiv — wohl weder ein im- = "mein" (s. dazu unten) noch ein mio = "ein" hinter sich haben könnte, dessen phonetisches Komplement sein dürfte. Nicht irre machen dürfen uns wohl Z. 3 und 4 unserer Inschrift mit ihrem m-i hinter dem Arm =  $p'(\alpha)$ -s-a, das eine frühere Vermutung von uns über  $\nearrow$  zu bestatigen scheint, wonach es Ideogramm von mio = "ein" ist. Denn wenn auch nach dem oben Bemerkten  $\nearrow$  gerade mehrfach auf p'(a)-\$-\$\delta\$ folgt, so kann ich doch an vielen Stellen mit einer Bedeutung "ein" für  $\nearrow$  nichts Rechtes anfangen.

Zum folgenden ár t'-i = arioio dēio vgl. Tafel VI Z. 4, Tafel IX Z 1 f., Tafel XI Z. 4 f., Tafel XIX Kol. "C" Z. 4 und 2

von unten, Tafel XXI Z. 3, Tafel XLVI Z. 2.

Zu  $\acute{a}$ -m- $\acute{s}$  =  $oi\mathring{s}$ - s. oben p. 234 ff.

Zu medzi = "gross" s. oben p. 260.

Zur "Boje" s. oben p. 263.

Das folgende Zeichen nur hier, auf Tafel XIX Kol. "C" letzte Zeile und auf Tafel XLVI in Zeile 3, ın drei einander ahnlıchen Passus 1), an allen drei Stellen hinter der "Boje". Dies Zeichen und der "grosse Herr" davor in unserer Zeile deuten auf den Götterherrn; im folgenden bezeichnet der Nominativ "König von Kılıkien" den König, daher wohl auch das vorhergehende  $d\bar{e}i$ -"Herr" und ois- "Gebieter" und darum wohl auch das nach Tafel XI Z. 5 damit zusammengehörige 🕡-t. Somit dürften das Zeichen hinter der Boje und i den König in seinem Verhältnis zum vorhergenannten Götterherrn bezeichnen. Nach Tafel XLVI Z. 3, so wie sie von Anderson im Journal of Hellenic Studies 21 S. 323 veroffentlicht ist, gehört der senkrechte Strich unter der Hieroglyphe vielleicht nicht mit dem übrigen Teil zusammen, der eine frappante Ahnlichkeit mit einem hittitischen Schilde hat, wie er in Sindjirli dargestellt ist (s. Messerschmidt, Hettiter p. 16) und ahnlich auch auf agyptischen Denkmalern (s W. M. Müller, Asien und Europa p. 328) Auf Tafel XLVI in Z. 3 finden sich nun unmittelbar hinter einander: "ein "Speer" und. "ein "Schild" des Meisters (Herrn und dgl.)" und auf Tafel XIX Kol. "C" vorletzte und letzte Zeile: "ein Speer des višo (= Gebieters)" und dahmter: "ein "Schild" des Meisters". Das drangt kraftigst zu der Annahme, dass, wie der Speer, so die einem Schilde sehr ahnliche Hieroglyphe einfach das ausdrückt, was sie darzustellen scheint: der König ist, wie schon oben bemerkt, ein Schwert, ein Speer, ein Arm, ein Schild des grossen Gottes als der, der seine Schlachten

<sup>1)</sup> Die Passus von der "Bojo" bis in unserer Zeile und auf Tafel XLVI Z. 3 sind vollkommen gleichbedeutend, da die vier Varianten nach meinen früheren Entzifferungen die Lesung nicht tangieren: DC hat keinen Lautwert und kann nach Beheben verwandt werden und fehlen; und sind gleichbedeutend; kann als Determinativ für "Mann" geschrieben und entbehrt werden; kann als Worttrenner nach Belieben verwendet werden. Was sagen hierzu die Herren Messerschmidt etc., die die Inschriften noch nicht entziffert sein lassen?

kampft. Die Hieroglyphe würde dann den hittitischen Schild von vorne gesehen zeigen, und die zwei runden Vertiefungen an der Hieroglyphe auf Tafel XIX und XLVI würden etwa vorne heiausstehenden Enden des Schildriemens entsprechen, wenn nicht etwa zwei Buckeln. Zum senkrechten Strich darunter s. die Bemerkung zu dem auch damit versehenen Zeichen darunter s. die Bemerkung zu dem auch damit versehenen Zeichen darunter s. die Bemerkung zu dem auch damit versehenen Zeichen darunter s. die Bemerkung zu dem auch damit versehenen Zeichen der Seicher bedeutung.

Ein w-t'-w findet sich anscheinend als eine Gruppe hier, auf Tafel XI in Z. 5 und auf Tafel XLVI in Z. 3. Dass diese drei Zeichen zusammengehören, wie ich früher fur Tafel XI Z. 5 angenommen habe, ist aber nicht so fraglos. An der letzten Stelle folgt den drei Zeichen  $\mathscr{E}$ , an unserer Stelle vielleicht oder vielmehr wohl auch, und auf Tafel XI ebenfalls  $\mathscr{E}$ , darnach der Eselskopf, für den  $\textcircled{w} + \mathscr{E}$  als eine phonetische Schreibung oben p. 234 ff. eruiert ward. Sehr wohl möglich ist es daher, ja sogar wahrscheinlich, dass w und w zwar zusammengehören, andererseits aber das zweite w zum folgenden  $\mathscr{E}$  gehört.

Wir hatten also drei Wörter zwischen dem i hinter dem Schilde einer- und  $\overline{\mathcal{U}}$  andererseits, nämlich '-t, '- $\acute{s}$  und  $d\bar{e}i$ . Nun hat es sich herausgestellt, dass sich Z. 5 auf Tafel XI und Z. 6 f. unserer Inschrift sehr nahe berühren: dem arioio deio oisoio medzio m Z 6 unserer Inschrift entspricht deio arioio oišoio á-í in der anderen Inschrift l. c (á-í ist ja ein lobendes Adjektiv wie medzi!); auf diesen Passus folgt der Mann mit ausgestreckter Zunge, dann: X oisoio Speer  $\acute{al}(?)$ , entsprechend dem Passus: X oisoio  $\acute{al}(?)$  Arm mit Hand in unserer Inschrift (zum Wechsel von Speer und Arm mit Hand in Verbindung mit  $\alpha i$ (?) s. Tafel IX Z. 3 f.); dann folgt auf Tafel XI hat(i)o(-t')  $d\bar{e}i$  '-t' oiso, mit dem jedenfalls der uns beschäftigende Passus in unserer Inschrift. '-t' oišo dēi zusammenzustellen ist; es folgt auf Tafel XI  $Y \supseteq 1$ ), parallel "Boje + F" in Z. 7 unserer Inschrift. Also abgesehen von dem aus Z. 1 wiederholten "der König von Kılikien, ein Kilıker" findet sich von Z. 7f. unserer Inschrift der ganze Passus von ri = arioio bis F in Z. 5 von Tafel XI wieder, nur dass fur ά-ί (etwa = "tapfer") hier auf unserer Tafel medzi = "gross", für den Mann mit ausgestreckter Zunge anschemend die "Boje" (wohl mit ahnlicher Bedeutung; s. oben p. 223 f. zum Kopf mit ausgestreckter Zunge) und ein Schild, für den Speer der auch anderswo damit wechselnde Arm mit Hand, fur ein liegendes Kreuz die Boje steht und für "hat(i)o dēi '-t' oišo" "'-t' oišo dēi". Nun heisst hato "hatisch" oder "Hatier", also hato dēi gewiss "ein hatischer Herr"; ferner ist oiso ein Synonym von dēi, also '-t' vor oiso, das doch dem hato vor dēi zu entsprechen scheint, zum mindesten ein annäherndes von hato; in der entsprechenden

<sup>1)</sup> Hierfür im folgenden F.

Gruppe aber in unserer Inschrift folgen auf '-t' oiso  $+ d\bar{e}i$ . Da entgeht man der Vermutung nicht, dass '-t' einfach eine phonetische Schreibung für hato ist, und dass auf Tafel XI - wie vermutlich auch in Z. 2 f. in Kol. "A" auf Tafel XIX; s. oben p. 261 f. — zu deuten ist: "ein hatischer Herr, ein hatischer Gebieter", in unserer Inschrift aber ein hatischer Gebieter und Herr". Damit ware zugleich von i der oben p. 239 f. ausgesprochene Verdacht genommen, es könne statt ' (und h) etwa  $d\ell$  bezeichnen. Auf Tafel VI finden wir in Z. 3 ein Wort  $\acute{a}$ - $\acute{t}$ , ferner vielleicht auf Tafel X in Z. 6, ferner auf Tafel XI in Z. 4, endlich auf Tafel XLVI in Z. 1 ff. An der erstgenannten Stelle ist es mit oisoio = "des Gebieters" verbunden, auf Tafel XI mit  $d\bar{e}io =$  "des Herren", auf Tafel XLVI in Z. 2 (und 3) vielleicht mit  $d\bar{e}i$ -, wie '-t' und hato in unserer Inschrift und auf Tafel XI in Z. 5 mit oiso und  $d\bar{e}i$ . Und  $h\acute{a}t'$ für hat(i)oio finden wir mit oisoio verbunden auf Tafel XI in Z. 2. ferner hat i' = hat o oder hat io mit ois o oder ois io auf Tafel XIX ın Kol. "A" Z. 3 und Kol. "C" Z 4 und vielleicht auch ibid. in Kol. "C" Z 8 und in Kol. "Ä" Z. 7 und auf Tafel XXV in Z. 2 f. Darnach durfte auch a'-t' = hat- sein, sodass man keinen Anstoss daran zu nehmen braucht, dass 'fur h gebraucht wird. Zum Bein, vielleicht = dt', wenn nicht = hdt', und dann fur hato s. oben zu Z. 5. Zu hato s. oben p. 230 ff. Zu  $\acute{a}$ - $\acute{t}$ ( $\acute{\epsilon}$ )r vermutlich = hatro s. unten.

Zu dem folgenden "König von Kılikien, der Kiliker" als Rekapitulation des gleichen Passus in Z 1 f. s. oben dazu und vgl. Tafel XIX Kol. "C" letzte Zeile, wo ebenfalls am Schluss der Inschrift  $K\acute{a}m$ - $m\acute{a}gh$ - $\acute{a}$  + "König" im Anfang der Inschrift (Z. 1 f. von Kol. "D") wohl wiederholt wird. Denn dort ist unter Denn dort ist unter Strich am unteren Rande links nach Tafel XXI Z. 1, Tafel XXIV Nr B und Tafel XXV Z. 3 (vgl. Z. 6 am Schluss (?)) wohl zu ergänzen

zu  $\mathbb{Q}$ , wovon der rechte obere Rand erhalten ware,  $+ \not \equiv + \uparrow$ , deren obere Teile erhalten sind, = ein Kommagenier, der König von Kommagene". Zu  $\bigoplus$  = Kommagene s. unten.

Das Zeichen hinter "Kiliker" mit ois- dahinter ist gewiss dasselbe, wie ein ähnliches auf Tafel XI in Z. 5 mit ois- darunter und wie ein ahnliches auf Tafel V in Z. 2 und auf Tafel VI in Z. 4 f. Nach der Gestalt der Adlerhieroglyphe in Nr. 3 auf Tafel I zu schliessen, ist es möglich, auch in unserer Hieroglyphe das Bild eines Vogels zu sehen. Der schräg-aufwartsgehende Ansatz vorne an dem Zeichen, der auf Tafel XI nicht erscheint, könnte dann nach dem an der Adlerhieroglyphe in der Löwenjagdinschrift gedeutet werden. Das Zeichen mit ri dahinter erscheint auf Tafel VI Z. 4 verdoppelt. Das legt es nahe, darin ein zur Andeutung eines Elativs (s. oben p. 229) doppelt gesetztes, d. h. redupliciertes, Adjektiv mit phonetischem Komplement rl zu sehen. In Z. 2 auf

Hinter ois- das Zeichen, das, mit zwei Strichelchen unten daran, ausser auf Tafel XI in Z. 5 — in ahnlicher Umgebung wie hier! s. oben p. 266 f. - auch auf Tafel IX in Z. 3 und 4 vorkommt, und zwar in Z. 3 vor der oben p 252 f. besprochenen Handhieroglyphe, die ihm auch an unserer Stelle folgt, und in Z. 4 in Verbindung mit dem Speer, wie auf Tafel XI l. c! Das Wort fur dies Zeichen steht an unserer Stelle im Nominativ, die Handhieroglyphe an der ersten Stelle und darum wohl auch an der zweiten Stelle auf Tafel IX in Z. 3, der Speer auf Tafel XI in Z. 5 im Nominativ Folglich scheinen das m Rede stehende Zeichen, die Handhieroglyphe und der Speer an allen vier Stellen im Nominativ zu stehen und sich auf den König zu beziehen, gegen diese Zeitschr. Bd. 53 S. 459. Bezeichnen nun die mit dem Zeichen verbundenen Worter — die Handhieroglyphe und der Speer — als Substantiva ein Verhältnis des Königs zum Götterherrn, so dürfte mit dem Zeichen selbst ein Adjektiv gemeint sein. Es erinnert durch seine Gestalt an \underscheint wie dies und das Vokalzeichen | auch mit zwei schragen Strichelchen unten daran. Nun findet sich in unserer Inschrift Z. 3 á, für ál-, mit dem Speer, unser Zeichen damit auf Tafel IX in Z. 4 und auf Tafel XI in Z. 5 verbunden, und an unserer Stelle, wie auf Tafel IX in Z. 3, ebendies dem Zeichen  $\acute{a}$ ahnliche Zeichen mit derselben Hand-, bez. Armhieroglyphe, der auf Tafel IX in derselben Zeile 😈 folgt, das ja auch für das Adjektiv ά-ί gebraucht wird (s. oben p. 257 ff.). Unter solchen Umstanden liegt es nahe, die als ein Vokalzeichen verdachtige Hieroglyphe, bestehend aus zwei senkrechten Parallelstrichen und einem Dach, mit und ohne zwei schräge Strichelchen unter den zwei senkrechten, als ein Zeichen für  $a, = \uparrow$  und a, + i, = 0 und a, = 0, anzusehen. Ob man das Wort Ligatur dafür brauchen darf, ist nicht sicher. Dass die hittitische Schrift dgl. kennt, sahen wir oben p. 223, wonach in Z. 1 auf Tafel XXI eine Ligatur aus den Zeichen < und & vorliegt.

Zur Armhieroglyphe s. oben p. 252 f.

Da diese Hieroglyphe wohl sicher  $=p'(\alpha)\cdot s\cdot \alpha$ , so mag  $\ell\cdot \ell$  dahinter einem  $\ell\cdot \ell$  hinter  $p'(\alpha)\cdot s+x$  auf Tafel XVI in Nr. A Z. 2 entsprechen. Genaue Bedeutung unbekannt. Am nachsten liegt es wegen der eben genannten Stelle, an ein Adjektiv zu  $p'(\alpha)\cdot s\cdot \alpha$  zu denken. Doch könnte die Gruppe als ein solches auch zu dem folgenden Zeichen gehören. Vielleicht ist sie dann ein Ausdruck für einen Genitiv von  $\alpha\cdot \ell$ .

Zur "Boje" s. oben p. 263.

Die folgenden zwei Zeichen finden sich auch in Nr. 2 auf Tafel XIII zusammen (s. den ersten Nachtrag zu Messerschmidt's "Corpus").1) Das erste der beiden Zeichen ohne den senkrechten Strich daran — der wie der schräge Strich (s. oben p 224 f.) schwerlich eine andere als graphische Bedeutung hat; vgl. Tafel XI Z. 2 gegen das Ende und Tafel XXI Z. 4 mit Z 4 unserer Inschrift, Tafel IV Nr. A und B Z. 2, Tafel VI Z. 2 und Tafel XI Z. 2 Anfang, und zum Strich speciell unter F Tafel XIII Nr. 2 - findet sich auf Tafel V in Z. 1 in der Verbindung: "der F des . . igen Herrn meines Landes, des . . igen Gebieters des Landes", auf Tafel XXXII in Z. 5 in der Verbindung: "der F des . . Herrn 2) von Kilikien, meinem Lande", und an unserer Stelle in Verbindung mit demselben Zeichen mit einer Bedeutung "Herr" u. a., wie an der letzten Stelle; also dreimal bez. viermal ist davon ein Wort mit einer Bedeutung wie "Herr" abhängig Das legt eine Bedeutung wie "Diener" nahe. Andererseits hat aber die in Rede stehende Hieroglyphe grosse Ähnlichkeit mit dem Bilde eines viereckigen Schildes mit zwei Haltern; und da sie hier mit demselben Wortzeichen verbunden erscheint, wie in Z 6 der Hittiterschild, so ist es oder scheint es wenigstens erlaubt, in der Hieroglyphe den Ausdruck für ein zweites Wort mit der Bedeutung "Schild" zu sehen Hiergegen würde keine Stelle Protest erheben konnen. Vorausgesetzt, dass r und ri in Z 5 auf Tafel IX und in Z. 2 auf Tafel XXXIII als phonetische Komplemente den Auslaut des der Hieroglyphe entsprechenden Wortes andeuten, scheint sich dies im Armenischen wiederzufinden. Im Armenischen heisst nämlich aspar (ί-ά-Stamm) und in Kompositen auch spar "Schild". Allein Hubschmann halt dies (Armenische Grammatik p. 108f.) für ein persisches Lehnwort. Nun aber heisst das entsprechende Wort im Pazend sparund persisches sp im Anlaut wird im Armenischen sonst nicht zu asp, ausser in asparapet neben sparapet, zu \*spādapati-. Unter diesen Umständen scheint es möglich, dass aspar im Armenischen nicht aus dem historischen Persisch stammt, sondern altarmenisch ist, und dass spar- neben aspar = "Schild" so gut durch spar-= "Heer" in sparapet hervorgerufen ist, wie andererseits asparapet für sparapet durch die Kompositionen mit aspar = "Schild".

Dem dritten Zeichen der Zeile, wohl  $\Longrightarrow$  sonstigem  $\overset{\omega}{\varphi}$  u. ä., folgt öfters s, so auf Tafel IX in Z. 5, am oben angeführten Orte Tafel XIII Nr. 2, auf Tafel XXII in Z. 4 und Z. 5, auf Tafel XXIII

<sup>1)</sup> Das Zeichen unter F mit senkrechtem Strich darunter ist gewiss mit meinem Kollegen Thumb zu dem Zeichen zwischen \int \text{U} und \text{U} in Z. 6 unserer Inschrift zu erganzen.

<sup>2)</sup> Zur "Boje" als Synonym von  $d\bar{e}i$  = "Herr" s. oben p. 263.

Nr. A Z. 2, auch direkt m oder s+m, so Tafel XI Z. 2, bez. Tafel IX Z. 5, Tafel XXII Z. 5, Tafel XXIII Nr. A Z. 2. Vermutlich hat also der Lautwert der dreizinkigen Gabel s als letzten Konsonanten. Falls das m hinter  $\mathfrak{P}^1$ ) oder  $\mathbf{L}+s$ , für das nie  $mi\cdot a=mi$  geschrieben wird, wie meist, im-mi ausdrückt (s. dazu unten), wurde die Gabel in Verbindung mit m sich auf einen Gott beziehen, möglicherweise überall auch ohne m dahinter und dann auch an unserer Stelle

Ob das  $\mathscr{A}$  hinter dem Tierkopf mit diesem zusammen ein Wort andeutet, ist aber nicht sicher. Dass es hier am Ende der Inschrift ein Wort für sich bezeichnet, wird nahegelegt durch das  $\mathscr{A}$  am Ende von Tafel XXXIII Nr. B und das  $\mathscr{A}$  am Ende von Tafel XXXIII, zumal alle drei Inschriften von einem Syennesis herrühren. Möglich also, dass  $\mathscr{A}$  dasselbe wie  $\mathscr{A}$ - $\mathscr{A}$  ausdrückt und dann zeigt, dass das Synonym von ario hinter dem  $\mathscr{A}$  im Nominativ zum Mindesten noch ein  $\mathscr{A}(o)$  hatte.

Nachschrift. Auf p. 142 der Proc. of the Soc. of Bibl. Arch. Band XXV nimmt Sayce an, dass ich meine Lesung der Gruppe für Karkemīš Six verdanke. Das ist aus der Luft gegriffen und man ahnt nicht, woher Sayce seine Kunde hat. Erst nachdem Six von meinen ersten Entzifferungen Kenntnis erhalten, hat er — mir vorher ganz unbekannt — mir geschrieben, dass er die oben erwähnte Lesung auch bereits gefunden habe. Diese Thatsache habe ich in dieser Zeitschr. 48, p. 324 Anm. 1 festgestellt. Sayce wird seine Quelle öffentlich mitteilen müssen, damit nicht auf ihm der Verdacht ruhen bleibe, mir mit Bewusstsein gerade die Errungenschaft abgesprochen zu haben, die er endlich als erste aus meiner hittitischen Werkstatt anzuerkennen sich genötigt fühlt.

<sup>1)</sup> Hierfür im folgenden L.

## Sabaisches und Äthiopisches.

Von

#### Franz Praetorius.

1. UPOT, OUROT, OUROT Gerede, Geschwatz, Faselei möchte ich vermutungsweise aus ursprünglichem hermat u. s. f. erklaren. Ich glaube das ursprüngliche DY zu erkennen in der sabaischen Inschrift Osiander 17, 10 = CIHmj. I, S. 139. Soviel sich erkennen lasst, handelt es sich an dieser Stelle um Bewahrung vor Verunglimpfung und Krankung durch Worte; da passt dann für DY vortrefflich eine Bedeutung, wie sie durch UPOT u. s. w an die Hand gegeben wird. Aus dem Arabischen oder anderswoher wüsste ich sabaisch DY nicht glaubhaft zu erlautern; es scheint lediglich ein ganz südsemitischer Ausdruck zu sein, von f, weitergebildet, = 51, 2.

Ob **TURO** schlaftrunken sein, **URO** Schlaftrunkenheit, Schlaf mit den erörterten Nominibus zusammenhangt, lasse ich unentschieden.

2. ሕዝብ Volk, Geschlecht, Menge ist als specielle Bezeichnung des athiopischen Volkes oder der athiopischen Truppen in die sudarabischen Inschriften gedrungen: Glaser 424, 14 אווי vgl. Glaser, Die Abessinier in Arabien und Afrika S. 117ff.; H. Winckler in MVAG. II, S. 356. Das Auftreten dieses Wortes in den südarabischen Inschriften vermittelt uns die Erkenntnis, dass das schon im Koran nicht seltene אָבֹּיֶלף. pl. בּיֵלף, pl. בּיֵלף. Schar, Abteilung, Partei im Arabischen Lehnwort ist; davon dann בּיִריף.

<sup>1)</sup> Die Inschrift enthalt mehrere als Fehler verdachtige Worter. Ist vielleicht auch das auf 1) 中 folgende ) 日本, das man immer mit W&人, W母人 zusammengestellt hat, Versehen fur ) 中中 京本 Spott?

عزب, حازب denominiert. Dazu dann auch خزّب, حازب u. a.; vgl. Goldziher SWAW. Bd. LXVII S. 227.

Ich halte es für sehr wahrscheinlich, dass **أللاء** aus مسبب hervorgegangen ist, gleichviel ob letzteres in einer Bedeutung wie Adel zu fassen ist (Goldziher, Muh. Stud. I, 41), oder wie Angehörige, Familie (oft z. B. خانطة على أحسابنا). Es werden suffixbekleidete Formen vermitteln: hasaběka wurde zu hasběka, hazběka, hezběka.

- 3. كَامَعُ brennen, besonders glühen scheint identisch zu sein mit dem von Landberg, Arabica V, 217 angeführten منسن allumer; s. auch Les dialectes de l'Arabie mérid. I 589 f. Ob letzteres echt arabisch ist, wie Landberg an ersterer Stelle meint, bleibe dahingestellt. Da كَامَعُ mehr glühen bedeutet als brennen (es wird bei Dillmann Sp. 279 erklärt durch amh. An, d. i. essere rovente, essere rosso per riscaldamento (metallo); rilucere), so liegt die von Landberg früher, Arabica III, 91, vorgeschlagene Ableitung aus dem pers. وسرس gar nicht so fern. Ist eigentlich also LYUZ anzusetzen?
- 4. Die Praposition **?** ist von Dillmann aus **?** + erklart worden, s. seine Grammatik § 165, 4); meine Amhar. Sprache § 218 a. Hommel setzt es, Physiologus XLV, einem arab. خَتْتُ "Lauf, Richtung" gleich, während Nöldeke auf عبا nahsein hinweist (ich weiss nicht, ob gedruckt, oder ob nur private Mitteilung)

Ich glaube in dem sabaischen  $\supset \Pi \circ \Pi$  die altere Gestalt von  $\Pi \Im \Omega$  gefunden zu haben, so dass also das einfache  $\Im \Omega = \supset \Pi \circ$  sein würde.

> non wird aber auch im feindlichen Sinne "contra" gebraucht, welche Bedeutung ∩ 3 nallerdings aufgegeben hat. Auf

Zl. 13 derselben Inschrift steht namlich in klarem Zusammenhang "gegen jeden der sich erheben wird Ф幻竹)П・П"; also "gegen sie". Und ganz ähnlich Zl. 19: Φ幻竹片〉川片 ) 「「『 "gegen ihre Herren".

Ob  $\infty$ 4> $\Pi$ 0 Osiand. 26, 7 vielleicht als  $\Lambda$ 3 $\Omega$ U- aufzufassen ist, muss unentschieden bleiben.

Der Stammvokal von የ lässt vermuten, dass auch die sabaische Praposition als بعبر, nicht als عبر aufzufassen ist. Der Einfluss des schwindenden r hat و in ¿ verandert;¹) aus letzterem ist dann, wie oft im Äthiopischen, والمعارفة والمعا

5. • 37Λ ist im Äthiopischen häufig gebrauchte Praposition mit der ausgesprochenen Hauptbedeutung nach einer Richtung hin. Nominale Bildung und Herkunft des Wortes liegen klar zu tage; und bekanntlich wird • 37Λ häufig auch noch mit vorgesetzten alteren Prapositionen verbunden: Ω• 37Λ, Λ• 37Λ u. a. m. Ich erklare das Wort aus dem sudarabischen τος αξηλ, αρο 37Λ, αρο 37Λ ursprünglich auf dem Wegenach...

מנקל מנקל בו. 7, wo es in seiner Bedeutung langst richtig erkannt worden ist (vgl ZDMG. 39, 234). Ausserdem findet es sich mit assimiliertem n inschriftlich auf Zl. 29 der grösseren Dammbruchinschrift: מקלי שׁבּאים, das ich ZDMG. 53, 17 übersetzt habe "und Sie durchzogen die beiden Bergpasse von Saba", das ich jetzt aber lieber verstehen möchte als DDLR: (7)7 Link "und Sie zogen herab in der Richtung nach Saba". Durch Landbergs Arabica V S. 108 erfahren wir ferner, dass المُنْفَقُلُ "mangal" noch heute in Südarabien üblich ist als sentier dans la montagne. Aber ich möchte glauben, dass der Begriff gerade des Bergweges bei dem Worte nicht allzustark hervortrat, so dass es für Weg im allgemeinen gebraucht werden konnte.

<sup>1)</sup> Vgl. ZDMG. 40, 727; Winckler, Altorient. Forsch. I, 287, 346.

ist dann das schon in den axumitischen Inschriften vorkommende Verbum **27.2** reisen denominiert. Vielleicht ist der Übergang des l in d zuerst in gewissen Verbalformen entstanden, als Dissimilation vom n; z. B. **P27.2** aus **P27.4**, **P27.2** aus **P27.4**.

Ich denke, die Etymologien, welche an hebr. נכל und aram. anknüpfen, werden nunmehr erledigt sein.

7. PPh Fessel, Gefängnis ist sicher das Wort, von dem die mehrlautige Wurzel PPh ausgegangen; und PPh selbst sieht aus wie ein durch vorgesetztes m gebildetes Nomen einer dreilautigen Wurzel. Aber vergeblich blickt man nach der Wurzel wah, zu der PPh gehören könnte (trotz Dıllmann, Gramm.<sup>2</sup> S. 125 oben).

ማቅስ dürfte aus ውልቅስ entstanden sein, indem al in vielverbreiteter, vielbekannter Weise zu ō geworden; ich verweise nur auf amh. rht drei, ZDMG. 33 S. 619f., BASSpr. I S. 37. Freilich haben sowohl  $\Lambda \Phi \Phi$  wie seel Bedeutungen entwickelt, die von der in PPh vorausgesetzten weit abseits stehen. Gleichwohl wird anzunehmen sein, dass diese Wurzel einst auch im semitischen Süden eine Bedeutung gehabt hat, gleich oder ahnlich der im hebr. לקה vorliegenden, nämlich nehmen, fassen, spec. festnehmen, fangen. Ich verweise auf die südarabische Inschrift Glaser 138, 4, mitgeteilt von Glaser, Die Abessinier u. s. w. S. 103; vgl. Mordtmann, Himj. Inschriften und Alterthümer S. 18; Halévy in Revue sémit. IV, 78 f., Winckler in MVAGes. II, 338 f. Es erscheint daselbst in der gewöhnlichen Fluchformel der m. W. sonst nicht vorkommende Infinitiv הלקחן, den wohl nur Halévy sinnentsprechend und bewusst durch qu'il . . saisisse übersetzt; noch richtiger durfte vielleicht sein "zu fesseln". Danach dürfen wir ein ursprüngliches ФАФА Fessel, Gefängnis voraussetzen. In dem Maasse wie die Bedeutung fassen, fangen des Verbums ለውሐ schwand, wie also das Nomen \* ማለውስ isoliert wurde. in demselben Maasse ward es der durch kein etymologisches Bewusstsein mehr beeinflussten Sprache möglich, bei \*ОАФТ jenen Lautwandel eintreten zu lassen. — Vgl. assyr. lagāu Fessel?

8. **RUOOO** zerstören ist erst durch Guidi's Gadla Aragāwī S. 23 b Zl. 11 bekannt und seitdem m. W. in einem zusammenhangenden Texte auch nicht wiedergefunden worden. In

den Handschriften erscheint das Wort an der Stelle mit h, h, h geschrieben. Guidi hat Ph in den Text gesetzt; ich halte aus etymologischen Gründen h fur das ursprungliche.

Die Bedeutung des Wortes ist, abgesehen von dem Zusammenhang der angegebenen Stelle, gesichert durch die von Guidi a. a. O. S. 41 Anm. 3 und Noldeke GGA. 1896 S 171 gebrachten athiopischamharischen Glossare; also speciell ein Gebaude demolieren. Ich stelle daher das Wort ohne Bedenken mit zusammen, also mittelst Umstellung hervorgegangen aus LP.O. Die gleiche Umstellung in heutigen südarabischen Dialekten: Landberg fuhrt Arabica V S. 38 an ich schen die Vurzel hdm im Arabischen durch angehängtes l erweitert, im Athiopischen dagegen hinten redupliciert ist.

9. **A 30** fest, stark, sicher sein, schon in der axumtischen Inschrift Rüppell II, 46 = Bent IV, 46, erweist sich durch seine Bedeutung im Äthiopischen als denominiert von معتدة Festung (WZKM I, S. 28; Sab. Denkm. S. 56 f.; Landberg, Arabica V, S. 31, 51 u a.; Jahn, Mehri-Sprache S. 227), welches Wort öfters auch in den südarab Inschriften belegt ist: ZDMG. 37, 398; Glaser, Die Abessinier S. 103; CIHimj. I, S. 2. Den Beginn der Denominierung zeigt ル والمجاهدة المعتدد المع

bedeutet eigentlich nur allgemem ein Kunstwerk, eine Kunstbaute, von Wurzel بنج, صنع. In Arabien, speciell in Südarabien wird das Wort dann besonders auf Festungen angewendet, in Syrien auf Cisternen (Sprenger, A. Geogr. Arab. S. 269; Wetzstein, Reisebericht S. 130; ZDMG. 11, 512; Muller, Hamdanī II, S. 140).

Die Identitat der athropischen Wurzel **AZO** mit , w., w., (s. z. B. Barth, Wurzeluntersuchungen, S. 41; WZKM. Bd. 14, S. 371) besteht also nur indirekt.

# Über das Bhaviṣyapurāṇa.

Ein literarischer Betrug.

Von

### Theodor Aufrecht.

In der Bombayer Ausgabe des Bhavişyapurāṇa von 1897 heisst es am Schluss: "iti Bhaviṣyamahāpurāṇaṃ Khānadeśīyarāveragrāmanivāsi — Paraśurāmatanayena Govindaśāstriṇā samyag anekapustakasāhāyyena saṃśodhya pariṣkṛṭam". In der Vorrede werden von dem Drucker Khemarāja Śrīkṛṣṇadāsa sechs vollstandige und zwei fragmentarische Handschriften erwahnt, die zur Konstituierung des Textes verwendet wurden. Nach dem Obigen ist Govinda Śāstrin für alle Angaben verantwortlich.

Das Bhavişyapurāṇa wird zuerst im Āpastambadharmasūtra 2, 24, 6 erwähnt: punaḥ svarge bījārthā bhavantīti Bhavişyapurāṇe.

Von dem Bhavisyapurāṇa gibt es zwei Rezensionen: 1) die gewöhnliche, welche in den europäischen und indischen Bibliotheken haufig vertreten ist; 2) eine Rezension, welche wir als Nepalisch bezeichnen können. Sie ist durch den Druck von Bombay und Haraprasād Śāstrin's Notices Second Series 2, 151: Brāhmaparvan und Madhyatantra, sowie Lālmitra's Notices Nummer 1742 (Madhyatantra bis etwa zum Ende des tritīyabhāga) vertreten.

Die Bombayer Ausgabe enthalt vier Teile: 1) Brähmaparvan 215 Adhyāyāḥ in 209 Blattern. 2) Madhyamaparvan in drei Abteilungen in 65 Blattern. 3) Pratisargaparvan in vier Khaṇḍa von je 7, 35, 32, 26 Adhyāyāḥ. 4) Uttaraparvan (i. e. Brahmottarapurāṇa) 208 Adhyāyāḥ in 203 Blattern.

Die erste Falschung findet sich im Pratisargaparvan Khanda 1

Adhyāya 4:

tasmād Ādamanāmāsau (schon früher in Vers 18) patnī Havyavatī (Eva) smṛtā | Pradānanagarasyaiva (i. e. Paradies) pūrvabhāge mahāvanam || 30 || ¹) Īsvareņa kṛtaṃ ramyaṃ catuḥkrośāyataṃ smṛtam | pāpavṛkṣatale gatvā patnīdarśanatatparaḥ || 31 || Kalis tatrāgatas tūrṇaṃ sarparūpaṃ hi tat kṛtam | vañcitā tena dhūrtena Viṣṇvājňābhaūgatāṃ gatā || 32 || khāditvā tatphalaṃ

<sup>1)</sup> Und Gott der Herr pflanzte einen Garten gegen Morgen.

ramvam lokamārgapradam (von dem Baum des Erkenntnisses Gutes und Böses) patih | udumbarasya pattrais ca tābhvām vāvvasanam (?) sutāh putrās tato jātāh sarve mlechā babhūvire krtam | 33 | trimsottaram navasatam tasyayuh parıkırtitam | 34 | 1) phalanam havanam kurvan patnyā saha divam gatah | tasmāj jātah sutah śresthah Śvetanāmeti (1. e. Seth) viśrutah | 35 || Dvādašottaravarsam ca tasyāyuh parikīrtitam | Anuhas (1 e. Henoch) tasya tanavah satahīnam padam krtam | 36 | Kīnāsas (Kenan) tasva tanavah pitamahasamam padam | Mahallalas tasya sutah pañcahīnam satam navam | 37 | tena rājyam krtam tatra tasmān mānanagaram smrtam | tasmāc ca Virado (Jared) jāto raivam sastvuttaram satam | 38 | jñevam navasatam tasva svanāmnā nagaram krtam | Hanūkas tasya tanayo visnubhaktiparāyanah | 39 | 2) etc.

tasmāj (i. e. von Lamech) jātah suto Nyūho (i. e. Noah) nirgatas Tūha (?) eva sah | 45 | tasmān Nyūhah smrtah prājīnai rājvam pañcasatam krtam | Sīmaḥ, Samas ca Bhāvas ca (Sem, Ham, Japheth) travah putrā babhūvire | 46 | Nyūhah smrto Visnubhaktah so 'hamdhyānaparāyanah | ekadā bhagavān Vishnus tatsvapne tu samāgatah | 47 | vatsa Nyūha śrnusvedam pralayam saptame 'hani | bhavitā tvani janaih sārdham nāvam āruhva satvaram | 47 (zweimal) || jīvanam kuru bhaktendra sarvaśrestho bhavisyasi | tathetı matyā sa munir nāvam krtyā supustitām | 48 | hastatrisatalambām ca pañcāśaddhastavistrtām | trimśaddhastocchritām ramyām sarvajīvasamanvitām | 49 | 3) āruhya svakulaih sārdham Visnudhyānaparo 'bhayat | sāmyartako meghagano mahendrena samanyitah | 50 | catvārinsad dināny eva mahadvīstim akārayat sarvam tu bhāratam varsam jalaih plāvya tu sindhavah | 51 | catvāro militāh sarve Visālāvām na cāgatāh astāsitisahasrāni munayo brahmavādinah 52 Nyūhas ca svakulaih sārdham sesāh sarve vināsitāh | tadā ca munavah sarve Visnumāvām pratustuvuh | 53 | . . . tadā prasannā sā devī jalam śāntam tayā kṛtam | 57 | 4)

Pratisargaparvan, Kāṇḍa 3, p. 122 b: Erzahlung von Śamkarācārva: शंकराचार्य एवापि शैवमार्गपरायणः ॥ ६७ ॥ ज्ञया प्राप्तः पुरी काशी गर्णेर्धुतः । Bhattoji Vers 77. Javadeva Vers 79. Nityānanda Vers 83. Kabīra Vers 84. Raidāsa and Sadhana ibid. Kṛṣṇacaitanya Adhyāya 20, 4 p. 123 a.

Timiralinga (Timur) and his son Sarusa Adhyāya 22, 2 p 123 a. Bābar und sein Sohn Homāyus (Humāyūn) 22, 4. Mahārāstrais tadā

śesaśākah samāsthitah 22, 7. Akbar Vers 14.

Bilvamangala Adhyaya 22, Vers 25 p. 123 b. Tulasīśarma purānanipunah kavih ibid. 27. Somo jātah sa vai Vyāsa Nimbā-

<sup>1)</sup> Genesis 5, 4. 5.

<sup>2)</sup> Chronica 1, 1-3.

<sup>3)</sup> Genesis 6, 15.

<sup>4)</sup> Man beachte den schlechten Stil in diesen Auszugen.

dityamate sthitah Vers 36 p. 124 a. Pratisārya Kāṇḍa 2, Adhyāya 31. Vers 2 p. 32a: Pāṇini (Sāmanasya sutaḥ). Vopadeva ibid. 32, 1 p. 32 a. Sieg von Patañjali (ın seinem Mahābhāṣya) über dıe Be-

merkungen von Kātyāyana. ibid. 35, 1 p. 34 a.

Zur Ausfüllung dient eine in Versen abgefasste Version der Vetālapañcavinšatikā unter dem Titel Caturyugakhandāparaparyāye Kalıyugīyetihāsasamuccaye . . . Khanda 2, p. 9 b bis 24 b1). Šie beginnt mit der Katha von Pratapamukuţa (Uhle 1) und schliesst in der Erzählung von Visnusvāmin und seinen vier Söhnen (Uhle 21). Es scheint, dass der Kompilator Sivadāsa's Rezension benutzt hat Als Probe werden zwei Geschichten ausgehoben.

T.

इत्युक्तः स तु वैतालो महाकालेश्वरस्थितः । ग्रिवं मनसि संस्थाप्य राजानिमदमब्रवीत् ॥ १ ॥ विक्रमादित्य भूपाल शृणु गाथां मनी-रमाम् । वाराणसी पुरी रम्या महिशो यत्र तिष्ठति ॥ २ ॥ तुर्वेखप्रजा यत्र प्रतापमुकुटो नृपः । महादेवी च महिषी धर्मज्ञस्य महीपतेः ॥ ३॥ तत्पुचो वज्रमुकुटो मन्त्रिणः सुतवद्यभः । षोडशाब्दे यः प्राप्ति<sup>2</sup>) हयारूढो वनं गतः ॥ ४ ॥ अमात्यतनयसीव बुद्धिदत्त द्ति श्रुतः । हयारूढो गतः सार्ध समानवयसा वने ॥ ५ ॥ दृष्टा विपिनं रस्यं मृगपिचसमिन्वतम् । मुमोद वज्रमुकुटः कामाण्य-वशं गतः ॥ ६ ॥ तत्र दिव्यं सरो रम्यं नानापित्तिनिनादितम् । तस्य कूले भिवस्थानं मुनिवृन्दैः प्रपूजितम् ॥ ७ ॥ दृष्टा तत्र गतौ वीरौ परमानन्दमापतुः । एतिसिद्मन्तरे भूप करणाटकभूपतेः ॥ ८ ॥ दन्तवक्रुस्य तनया नाम्ना पद्मावती मता। कामदेवं नमस्कृत्य का-मिनी कामरूपिणी ॥ ९ ॥ चिक्रीडे सिखिभिः क्रीडां सरोमधे मनीहरा । तदा तु वज्रमुकुटो मन्दिरादागतो बहिः॥ १०॥ पद्मावती बालां तुस्त्ररूपगुणान्विताम् । मूर्कितः पतितो भूमी सा दृष्टा तु सुमोह वै ॥ ११ ॥ प्रबुद्धो वज्रमुकुटो मां पाहि शिव

2) Eine Silbe fehlt.

<sup>1)</sup> Derselbe Titel geht bis zu Ende des ganzen Khanda fort, und enthalt nach Kapitel 21 Erzählungen von verschiedenen Fürsten.

शंकर । इत्युक्ता भूपतनयः पुनर्वालां ददर्श ह ॥ १२ ॥ शिर्सः पद्म-कुसुमं सा गृहीला तु कर्णयोः । कला चलान (द?)दश्नैः पाद्योई-धती पुनः ॥ १३ ॥ पुनर्गृहीला तत्पुष्पं हृद्ये संप्रविभितम् । इति भावं च सा क्रत्वालिभिः सार्धे ययौ गृहम् ॥ १४ ॥ तीर्थार्थे च समं पिचा संप्राप्ता गिरिजावने । तस्थां गतायां स नृपो मार्बाणेन पीडितः ॥ १५ ॥ महती मानसी पीडां प्राप्तवाचीहमागतः । उचा-दीव ततो भूला खादपानविवर्जितः ॥ १६ ॥ ध्याला पद्मावती बालां मौनव्रतमचीकरत् । तदा कोलाहलो जातः प्रतापमुकुटा-न्तिके ॥ १७ ॥ कुमारः कां दशां प्राप्त इति हा हेति सर्वतः । चिदिनाने मन्त्रिसुतो बुडिदचो विशारदः॥ १८॥ अववीदज्ञमुकुटं सत्यं कथय भूपते। स त्राह कार्णं सर्वं यथा जातं सरोवरे॥ १९॥ तच्छ्ला बुडिदचस विहस्याह महीपतिम्। महाकष्टेन सा देवी मि-चलं हि गमिष्यति ॥ २० ॥ कर्णाटकभूपस्य वज्रदन्तस्य सा सुता । पद्मावतीति विख्याता द्धती लां खमानसे ॥ २१ ॥ ज्ञालाहं लां नयामि तदन्तिने । इत्युक्ता तस्य पितरं प्रतापमुनुटं प्रति ॥ २२ ॥ आहाज्ञां देहि भूपाल यास्वे ऽहं करणाटके। लत्सुतस्व चिकित्सार्थं सवज्रमुकुटो ऽचिरम् ॥ २३ ॥ आयामि नाच संदेहो यदि जीवयसे सुतम्। तथिति मला स नृपः प्रादात्पुवं च मन्तिणे ॥ २४ ॥ हयारूढी गती शीघ्रं दन्तवकृत्य पत्तने । काचिद्रुद्या स्थिता तच तस्या गेहं च तौ गतौ ॥ २५ ॥ ब इद्रयं द्दौ तस्यै बु हिद्चो वि-शारदः । जषतुर्मन्दिरे तसिम्नाचिं घोरतमोवृताम् ॥ २६ ॥ प्रातः-काले सा तु वृद्धा गक्द नी राजमन्दिरम्। तामाह मन्त्रितनयः शृणु मातर्वचो मम ॥ २७ ॥ पद्मावती च संप्राप्यैकान्ते मद्दचनं वद् । ज्येष्ठशुक्कस्य पञ्चम्यामिन्दुवारे सरोवरे ॥ २८ ॥ यो दृष्टः पुरुषो रम्यस्लद्धें समुपागतः (lies: स उ) । इति शुला ययौ वृद्घा पदां तस्यै न्यवेदयत् ॥ २० ॥ कृष्टा पद्मावती प्राह चन्द्नार्द्राङ्गलीयका ।

गक्र गक् महादुष्टे तलेनोरस्यता उयत्॥ ३०॥ ऋङ्गलीभिः कपोली च तस्थाः सृष्टा ययौ गृहम् । सा तु वृद्धा बुिंद्वं सर्वे भावं न्यवे-दयत् ॥ ३१ ॥ स्विमित्रं दुःखितं प्राह शृगुं मित्र शुचं त्यज । तमाह (lies. tvām āha) भूपतेः कन्या प्राणप्रिय वचः शृणु ॥ ३२ ॥ लद्धे ता डितं वचः कदा मिचं भविष्यति । श्रुला लक्षधुरं वाकां रजो देहे समागतम् ॥ ३३ ॥ रजखलाने भी मिच तवासं चुम्बितास्य-हम्। इति श्रुत्वा भूपसुतः परमानन्दमाययौ ॥ ३४ ॥ चिदिनाने तु सा वृडा पद्मवत्यै न्यवेदयत् । लामुत्सुकः स भूपालस्वव दर्शनला-लसः ॥ ३५ ॥ तं भजस्वाद्य सुत्रोणि सफलं जीवनं कुर । इति श्रुता महाहष्टा समस्यार्द्राङ्ग्लीयकम् ॥ ३६ ॥ गवाचदारि निष्काभ्र तलपृष्ठे च ताडिता । तथैव वृद्धा तं प्राप्य मन्त्रिणं कथितं हि तत् ॥ ३७ ॥ प्रसन्नो बुिंडदच्य मित्रं प्राह शृणुष्य भोः । पश्चिमे दिशि भोः खामिन्गवाचं तव निर्मितम् ॥ ३८ ॥ अर्धराचे तु सं-प्राप्य भज मां कामविद्धलाम् । श्रुत्वा तद्दचमुकुटः प्रियादर्शनला-नसः ॥ ३९ ॥ ययौ शीघ्रं महाकामर्मणी तामरामयत् । मासाने कामशिथिको मिचदर्शनकालसः ॥ ४०॥ पद्मावती प्रियां प्राह शृणु वाकां वरानने । येन प्राप्तवती मह्यं लं मुभूः मुरदुर्नभा ॥ ४१ ॥ स मित्रो बुडिद्चय किं नु तिष्ठति सांप्रतम् । त्राज्ञां देहि प्रिये मह्यं दृष्टा यास्वामि ते अनिकम् ॥ ४२ ॥ इति श्रुत्वा वचस्तस्य निष्टुरं कुलिशोपमम् । मिष्टान्नं सिवषं क्रला मन्त्रिणे सा न्यवेद-यत् ॥ ४३ ॥ तदा तु बुिंबद्चस चित्रगृप्तप्रपूजकः । ज्ञाला तत्का-रणं सर्वे न तु भिचतवान्खयम् ॥ ४४ ॥ एतिसान्नरे प्राप्तो भूप-तिस्लर्यान्वितः । विवेकवन्तं मित्रं तं दृष्टा प्राह रूषान्वितः ॥ ४५॥ कस्मान खादितं मिन भोजनं मित्रयाक्ततम् । विहस्य बुडिद्चसु सारमेयं ददौ हि तत् ॥ ४६ ॥ भुत्का तु स मर्गं प्राप्तः स दृष्टा विस्मितो नृपः । स्त्रीचरित्रं तु विज्ञाय स्नेहं त्यत्वात्रवीत्तु

तम् ॥ ४७ ॥ मित्र गक् गृहं शीघ्रं मया त्यक्ता च पापिनी । स आह पृणु भूपाल गक् शीघ्रं प्रियान्तिकम् ॥ ४८॥ तद्लंकारमा-हत्य निशूलं कुर जानुनि । सुप्राप्तां त्यज भी मित्र यासि तं मा विचारय ॥ ४९ ॥ इति शुला ययौ भूपस्तथा क्रला समागतः । खिमिनेण ययौ सार्ध प्रमणाने रुद्रमण्डपे ॥ ५० ॥ शिष्यं कला नृपं तं स योगिरूपो हि भूषणम् । विक्रयार्थं ददौ तसी खिमवाय स बुिडमान् ॥ ५१ ॥ स वज्रमुकुटो मला तदाज्ञां नगरं गतः । चारो अयमिति तं मला बद्धा राज्ञे हि रिचणः ॥ ५२ ॥ शीघ्रं निवेदयामासुर्दन्तवकुरतमब्रवीत् । क्क प्राप्तं भूषणं रस्यं सर्वे कथय पूरुष ॥ ५३ ॥ जटिनः प्राह भी राजन प्रमशाने महुरूः स्थितः । तेन दत्तं विक्रयार्थं भूषणं स्वर्णगुष्टितम् ॥ ५४ ॥ इति श्रुत्वा स नृपतिस्तूर्णमाह्रय तद्गुरम् । भूषणं पृष्टवात्राजा योगी प्राह शृणुष्व भोः ॥ ५५ ॥ प्रमणाने संधितं मन्तं मया योगिखक्पिणा । पिशाची प्रापिता काचित्तस्या खिहं मया क्रतम् ॥ ५६ ॥ वामजानुनि भूनेन तया दत्तं हि भूषणम् । ज्ञाला तत्कारणं राजा सुता निष्काणिता गृहात् ॥ ५७ ॥ स वज्रमुकुटस्तां तु गृहीला गृहमाययौ । विहस्य प्राह वैतानः शृणु विक्रम भूपते ॥ ५८ ॥ कसी पापं महत्प्राप्तं चतुर्णो मे वदाधुना ॥ सूत उवाच ॥ इति शुला वचसास विक्रमो नाम महीपतिः ॥ ५९ ॥ विहस्य भार्गवं प्राह प्राप्तं पापं हि भूपतेः । मित्रकार्यममात्येन खामिकार्यं च रिजिभिः ॥ ६० ॥ भूप-पुंचेणार्थिसिइं क्रतं तस्माच भूपतेः । महत्पापं च संप्राप्तं तेनासौ नरकं गतः ॥ ६१ ॥ रजोवती सुतां दृष्टा न विवाहेत यो नरः । स पापी नर्कं याति षष्टिवर्षसहस्रकम् ॥ ६२॥ गान्धर्वे च वि-वाहं वै कामिन्या च क्रतं यया । तस्या विभ्रकरो यो वै स पापी यमपीडितः ॥ ६३ ॥ ऋदृष्टदोषां यः कन्यां विवेकेन विना त्यंजेत् । स पापी नरकं याति जजवर्षप्रमाणकम् ॥ ६४ ॥ इति श्रुला स

वैतालो धर्मगाथां नृपेरिताम् । प्रसन्नहृद्यः प्राह भूपति धर्मतत्य-रम् ॥ ६५ ॥

TT.

सूत उवाच ॥ प्रसन्नमनसं भूपं महासिंहासने स्थितम् । द्विजवर्यः स वैतालो वचः प्राह प्रसन्नधीः ॥ १ ॥ एकदा यसुनातीरे धर्म-स्थलपुरी ग्रुभा। धनधान्यसमायुक्ता चतुर्वर्णसमन्विता॥२॥ गुणा-धिपो महीपालखर राज्यं चकार वै। हरिश्रमी पुरोधासु स्नानपू-जनतत्परः ॥ ३ ॥ तस्य पत्नी सुग्रीला च पतिव्रतपरायणा । सत्य-शीनः सुतो जातो विद्याध्ययनतत्परः ॥ ४ ॥ तस्यानुजा मधुमती शीलक्पगुणान्विता । दादशाब्दे वयःप्राप्ते विवाहार्थे पिता तदा ॥ ५॥ बभाम तौ सर्वे चिनुतस सुतावरम् । कदाचिद्राजपुत्रस्य विवाहे स मतो दिजः ॥ ६ ॥ पठनाधि तु काश्यां वै सत्यशीलः स्वयं गतः । एतसिव्रन्तरे राजन्द्रिजः कश्चित्समागतः ॥ ७ ॥ वामनी नाम वि-खातो रूपशीलवयोवृतः । सुता मधुमती तं च दृष्टा कामातुरा-भवत् ॥ प ॥ भोजनं क्षादनं पानं खन्नं त्यत्वा च विद्वला । चकी-रीव विना चन्द्रं कामबाएप्रपीडिता ॥ ९ ॥ दृष्टा सुशीला तां बालां वामनं ब्राह्मणं तथा । वरयामास ताम्बूलैः खर्णद्रव्यसम-न्वितैः ॥ १० ॥ हरिश्मी प्रयागे च द्विजं दृष्टा चिविक्रमस् । वेद-वेदाङ्गतत्त्वज्ञं सुतार्थे ऽवरयत्तदा ॥ ११ ॥ सत्यशीलस्तु काश्यां वै गुरुप्चं च केश्वम् । वरिला तं भगिन्यधे ययौ गेहं मुदान्वितः ॥ १२॥ माघकष्णचयोदस्यां भृगौ लयं शुभं स्प्रतम् । चयो विप्रास्तदा प्राप्ताः कन्यार्थे रूपमोहिताः ॥ १३ ॥ तिसान्काले तु सा कन्या भुजङ्गेनैव दंशिता । मृता प्रेतत्वमापन्ना पूर्वकर्मप्रभावतः ॥ १४ ॥ तदा त ब्राह्मणा यतं कार्यामामुरुत्तमम् । न जीवनवती बाला गर्लेन विमोहिता ॥ १५ ॥ हरिश्रमी तु तथ्यं कृत्वा वेदविधानतः । आययौ मन्दिरं राजन्सुतागुणविमीहितः ॥ १६ ॥ चिवित्रमस् बद्धधा दुःखं क्रला सारानुगः । कन्याधारी यतीभूला देशाहेशान्तरं ययौ ॥ १७ ॥ केशवसु महादुः खी प्रियास्थीनि गृहीतवान् । तीर्थात्तीर्थान्तरं प्राप्तः कामबागोन पीडितः ॥ १८ ॥ भस्रयाही वामनस्तु विरहामिप्रपी-खितः । तस्थौ चितायां कामार्तः पत्नीध्यानपरायणः ॥ १९ ॥ एकदा सर्यूतीरे नक्ताणाख्यपुरे शुभे। चिनिक्रमस् भिचार्थे संप्राप्ती दिज-मन्दिरे ॥ २० ॥ तिसान्दिने रामण्यमा शिवध्यानपरायणः । यतिनं वरयामास भोजनार्थं खमन्दिरे ॥ २१ ॥ तस्य पती विशालाची रचित्वा बज्जभोजनम्। त्राह्य यतिनं राजन्यात्रमासभाकरोत्॥ २२॥ तिसान्वाले च तद्वालो मृतः पापवशं गतः । अरोदीत्तस्य सैरन्धी विशालाच्यपि भर्तिता ॥ २३ ॥ न रोदनं त्यत्तवती पुत्रशोकामि-तापिता । रामश्मी तदा प्राप्ती मन्त्रं संजीवनं शुभम् ॥ २४ ॥ जप्ला संमार्जनं कला जीवयामास बालकम् । विनयावनतो विप्रसं च संन्यासिनं तदा ॥ २५ ॥ भोजनं कार्यिला तु मन्त्रं संजीवनं ददौ । चिविक्रमस्तु तन्मन्तं पठिला यमुनातरे ॥ २६ ॥ प्राप्तवान्यच सा नारी दाहिता हरिशर्मणा। एतिस्रवन्तरे तच राजपुची मृतिं गतः ॥ २७ ॥ दाहितस्तनयः पित्रा शोककत्री तदामुना । जीवनं प्राप्तवान्बालस्य मन्त्रप्रभावतः ॥ २८ ॥ गुणाधिपस्य तनयो राज्ञो धर्मख्रलीपतेः । चिविक्रमं वचः प्राह वीर्बार्ड्महाबलः ॥ २९ ॥ जीवनं दत्तवाचाह्यं वरयाद्य वरं मम । स विप्रः प्राह भो राजन्के-श्वो नाम यो दिजः ॥ ३० ॥ गृहीत्वास्थि गतसीर्थे तमन्वेषय मा चिरम्। वीरबाइस्तथा मला दूतमांगेंग तं प्रति ॥ ३१ ॥ प्राप्तसं कथयामास यथा प्राप्तं हि जीवनम् । इति श्रुता वचसास केश्वो ऽस्थिसमन्वितः ॥ ३२ ॥ प्रागत्यास्थीनि सर्वाणि ददौ तसी दिजातये । पुनः संजीविता बाला केश्वादीन्वचो अववीत् ॥ ३३ ॥ योग्या धर्मेण यसाहं तसी प्रायामि धर्मिणे। इति श्रुला वचसासा मौन-वन्तस्त्रयः स्थिताः ॥ ३४ ॥ अतस्तं विक्रमादित्य धर्मज्ञ कथयस्व

मे । कसी योग्या च सा बा़ला नामा मधुमती भ्रुमा ॥ ३५ ॥ सूत उवाच ॥ विहस्य विक्रमादित्यो वैतालं प्राह नम्रधीः । योग्या मधु-मती नारी वामनाय दिजन्मने ॥ ३६ ॥ प्राणदाता तु यो विप्रः पितेव गुण्यतत्परः । अस्थिदाता तु यो विप्रो भातृत्स्यः स वेद-वित् ॥ ३७ ॥

Man bemerke die Armut in lexikalischer Beziehung, wie sie sich in der beständigen Wiederholung bestimmter Worter wie pīḍita, anvita, matvā, ramya u s. w. zeigt, und in der stilistischen Unebenheit.

Es bereitet kein Vergnügen einen Betrüger zu entlarven. Schade ist, dass der Besitzer der Śrīvenkaṭa-Druckerei, dem wir mehrere gute Ausgaben von Purāṇas verdanken, von einem gewissenlosen Arbeiter sich hat tauschen lassen. Manche andere Spiegelfechtereien konnten angeführt werden, sed jam satis.

# Kleine Beiträge zur Phonetik und Grammatik des Tibetischen.

Von

# A. H. Francke, Missionar der Brudergemeinde in Ladakh.

Die folgenden Zeilen sollen ein kleiner Nachtrag sein zu meiner Sketch of Ladakhi Grammar, JASB, Vol. LXX, Part I, Extra No. 2—1901. Weil alle die Fragen, welche im folgenden kurz behandelt werden, von deutschen Forschern (Prof Dr. Conrady, Prof. Dr. Grünwedel und Dr Laufer) angeregt worden sind, habe ich mich zu einer eisten Veröffentlichung der folgenden Beobachtungen in einer deutschen Zeitschrift entschlossen.

Es sollen auf Grund praktischer Beobachtungen zwei Fragen besprochen werden· 1) Der Einfluss des Sanskrit auf das Tibetische, 2) Die Wirkung der Präfixe auf Media und Tenus.

Man hort heutzutage oft den Ausspruch, dass man das Tibetische, bevor es vom Sanskrit durchgreifend umgebildet wurde, gar nicht kenne und deshalb den ursprünglichen Stand der Sprache nicht feststellen könne. Da sich nicht nur in Tibet, sondern auch anderwarts gezeigt hat, dass die Volksdialekte häufig Formen und Stamme besitzen, welche einen sehr alten Entwickelungsstand der Sprache veranschaulichen, gebe ich der Hoffnung Raum, dass aus der Erforschung der tibetischen Dialekte noch allerhand Material gewonnen werden wird, welches auf das vorlitterarische Tibetisch Licht zu verbreiten imstande ist.

Bei dem Studium tibetischer Handschriften, aber auch Holzdrucke, hat sich gezeigt, dass öfters Genitive auf kyi, gyi, gi, yi, i an Stelle von Instrumentalen auf kyis, gyis, gis, yis, s angewendet werden, dass an anderen Orten aber auch wieder der Instrumental da gesetzt wird, wo ein Genitiv stehen sollte. Aus diesem Umstand und der Thatsache, dass in den meisten Dialekten die Aussprache von kyis und kyi, gyis und gyi u. s. w. ganz oder fast dieselbe ist, folgerte man, dass das moderne Tibetisch, und möglicherweise die vorlitterarische Sprache, nicht zwei Kasus, sondern nur einen, den Genitiv-Instrumental, besessen habe.

Diese Folgerung scheint auf den ersten Blick eine ganz richtige zu sein. Unmöglich wäre die Sache jedenfalls nicht, und das Deutsche bietet im Gebrauch der Präposition "von" eine ent-

sprechende Parallele<sup>1</sup>). Die Entwickelung dieser Kasusfrage müsste man sich in folgender Weise vorstellen: die vorlitterarische Sprache von Tibet besass einen Genitiv-Instrumental, welcher auf kyis, gyis. qis, yis, s endete. Das heutzutage überall zu beobachtende Streben des Tibetischen, s in i zu verwandeln, mag schon damals in einigen Dialekten aufgetreten sein, und in diesen lautete der Genitiv-Instrumental nun  $kyi \ (= kyii)$ , gyi u. s. w. Als durch die Ubersetzungen indischer Pandits aus dem Sanskrit ins Tibetische die erste Literatursprache des Landes geschaffen wurde (abgesehen von der gewiss schon damals sehr reichhaltigen Volkslitteratur), erschien jenen Indern der Gebrauch nur eines Kasus fur Genitiv und Instrumental verwirrend, und sie entschieden sich für eine Trennung im Gebrauch der beiden von ihnen vorgefundenen Formen.

Alles dies wurde mir nun sehr einleuchten, wenn nicht der Dialekt von Khalatse, überhaupt von Unter-Ladakh, so ganz dagegen sprache: wie soll man es sich erklaren, dass, während in Leh kein Unterschied zwischen Genitiv und Instrumental zu hören ist, ein solcher in Khalatse sehr deutlich bemerkbar wird?) In Leh sagt man nga thongspin "ich sah" und nga sta "mein Pferd" In Khalatse aber ngas thongspin "ich sah" und nga sta "mein Pferd". Wenn nun das s des Instrumentals eine litterarische Neuerung ist, müsste man erwarten konnen, dasselbe in dem gebildeteren Leh eher anzutreffen, als in dem vom Buddhismus viel weniger berührten kleinen Dorf Khalatse oder in dem wenig gebildeten Unter-Ladakh. Da nun Unter-Ladakh eine ganze Anzahl sprachlicher Altertümer besitzt (nur einige wenige Beispiele statt vieler: man sagt grangmo, nicht drangmo, für "kalt" im Dorf Cigtan; sbyarcas, nicht zharces, für "kleben", thoras, nicht thore. für "morgen" in Khalatse), so liegt die Vermutung doch recht nahe, dass auch das daselbst ertönende s des Instrumentals zu diesen Altertümern gehört.

Eine andere Eigentümlichkeit des Leher Dialekts soll in diesem Zusammenhang gleich erwahnt werden: der Ablativ wird in vielen Fallen nicht vom Lokativ unterschieden. Das ablative s, welches i gesprochen wird, verbindet sich mit dem na des Lokativs zu der Endung na, und diese wird häufig sowohl als Ablativ wie als Lokativ gebraucht. So heisst z. B. ina sowohl "hier" als auch "von hier"; anà sowohl "dort" als auch "von dort"3). Die Herleitung von Lokativ und Ablativ aus einem Kasus ist wohl aber noch schwerer

<sup>1)</sup> Z. B. "von ihm gemacht" zeigt den instrumentalen Gebrauch, "ein Sohn von ihm" den genitiven.

<sup>2)</sup> In Grammatiken findet man oft als Unterschied in der Aussprache angegeben: Instrumental  $kyar{\imath},\,gyar{\imath},\,yar{\imath}$  etc., Gemtiv  $kyar{\imath},\,gyar{\imath},\,yar{\imath}$  etc. Nach meiner Beobachtung ist ein solcher thatsächlich nicht vorhanden, das i ist als Silbenausgang in beiden Fallen lang

<sup>3)</sup> Eine interessante Beobachtung ist, dass in Dr. Laufers "Zwei Legenden des Milaraspa", Archiv für Religionswissenschaft, IV. Band, Heft 1, S. 4 oben, auch das na der Bedingung mit einem s versehen als nas erscheint.

vorstellbar, als die des Genitivs und Instrumentals aus einem Kasus, und es wird wohl das richtigste sein, wenn wir dieses Zusammenfliessen von Lokativ und Ablativ als Parallelerscheinung zu dem modernen Zusammenfliessen von Genitiv und Instrumental auffassen.

Es ist sehr wahrscheinlich, vom Standpunkt der gesprochenen Sprache von Unter-Ladakh aus betrachtet, dass die Scheidung zwischen Genitiv und Instrumental nicht erst von den indischen Pandits, mit Rücksicht auf ihre Übersetzungen, angeregt worden ist, sondern dass sie schon in der alten Sprache bestanden hat. Die gegenwartige Unklarheit beim Gebrauch beider Kasus erklart sich am einfachsten aus dem Verschmelzen des als i ausgesprochenen s der Endungen kyis gyis u. s. w. mit dem vorhergehenden i zu einem Laut i, und dieses i konnte von dem i des Genitivs, welches als Auslaut von Natur lang ist, nicht unterschieden werden.

Auch ist gelegentlich ein Zweifel an der Ursprünglichkeit der tibetischen Sandhigesetze ausgesprochen worden. Das ist sehr natürlich, denn wenn man tibetische Holzdrucke und MSS. auf deren Anwendung hin untersucht, stösst man auf allerhand Unregelmassig-Deshalb hat man geschlossen, dass solche Sandhigesetze eigentlich nur für die geschriebene, nicht die gesprochene Sprache existierten, und dass die haufige Nichtbefolgung derselben auf die Einwirkung der letzteren zurückzuführen sei. Dass für die schriftliche Sprache Sandhigesetze aufgestellt wurden, schien nicht verwunderlich, da die übersetzenden Inder vom Sanskrit mit seinen vielen Wohllautsgesetzen her ein besonders feines Ohr für Harten im Klang der Sprache mitbrachten. 1)

Nach meinen praktischen Beobachtungen herrscht in der gesprochenen Sprache durchaus keine Beliebigkeit inbetreff der Befolgung von Sandhigesetzen. Von grosser Wichtigkeit ist aber die Thatsache, dass diese Gesetze in verschiedenen Gegenden verschieden lauten. Wahrend z. B. in Leh die in Jaschkes Grammatik dargestellten Gesetze fast ohne Abanderung befolgt werden (eine solche Abänderung, oder vielleicht Hinzufügung, könnte für Leh gemacht werden in Bezug auf die Aussprache des Artikels, welcher nach gewissen Konsonanten mit b gesprochen wird, ohne dass dieses b in v übergeht), hat Khalatse und Unter-Ladakh zum Teil eigene Gesetze. Um ein Beispiel zu bringen: Der indirekte Artikel wird in Leh nach g, d und b — cig ausgesprochen, nach s — shig, und nach allen anderen Lauten - zhig. In Khalatse ist die Aussprache ciq aber nicht auf vorhergehendes g, d und b beschränkt, sondern findet sich sicher auch nach n (wahrscheinlich über-

<sup>1)</sup> Ich möchte doch einmal stark betonen, dass die Sandhigesetze des Sanskrit so ganz und gar verschiedener Natur sind von den tibetischen Ich könnte kein tibetisches anführen, welches sich auf ein Sanskritgesetz direkt zurückführen liesse.

haupt nach Nasalen), während auf vorhergehende Vokale zhia folgt. Behalten wir die Thatsache, dass gewisse Distrikte eigene Sandhigesetze haben, im Auge, so erklären sich leicht allerhand Unregelmässigkeiten im Gebrauch der für klassisches Tibetisch angesetzten, welche wahrscheinlich einem früher lebenden Dialekte entnommen sind.

Aber auch eine andere Ursache mochte ich noch kurz erwahnen. Das in der Introduction zu meiner Ladakhi Grammar beschriebene Streben der Tenuis, wie eine Media ausgesprochen zu werden, hat, weil nun manche Worte zwar mit Tenuis geschrieben, aber mit Media ausgesprochen werden, eine grosse Verwirrung in vielen Köpfen angerichtet. Man ist sich gar oft über die eigentliche Natur dieser beiden Lautklassen nicht klar und braucht die eine für die andere.

Aus dem obigen ergiebt sich also, dass Ungewöhnlichkeiten in der Schreibung nur mit allergrösster Vorsicht zu gebrauchen sind, selbst dann, wenn man weiter nichts zu erkennen wünscht, als etwaige dialektische Eigentümlichkeiten des Schriftstellers oder Schreibers.

Verdacht erregt haben schon seit langem die vier Stamme, welche sich bei einer ganzen Anzahl von Verben finden. Diesen Verdacht kann ich bis zu einem gewissen Grad teilen, da keiner der bisher ein wenig bekannt gewordenen modernen Dialekte vierstämmige Verben besitzt. Merkwürdig ist, dass nicht nur in Ladakh, sondern auch in Lhassa und bei Darjeeling der klassische Perfektstamm fast allein im Gebrauch ist. Er stellt jedenfalls die Grundform des Verbs dar, und es sieht fast so aus, als ob wir in den anderen klassischen Stämmen zum Teil die Schöpfungen indischer Pandits besassen. Gerade die einigermaassen durchgeführte Regel dem Futurstamm d oder g als Prafix zuzufügen und dem Perfektstamm b, erregt um so mehr Zweifel an ihrer Ursprünglichkeit, als in den modernen Dialekten fast keine Erinnerung an einen solchen Unterschied zu finden ist. Das einstige b des Perfektstammes mag wohl gelegentlich noch ertönen, wie z. B. in khabzai (kha bzas) statt khazas, Nahrung, oder in shabtsongpa, statt sha tsongpa, Fleischer (eigentlich "Fleischverkäufer"). Aber gerade dieses letztere Wort kann als Beispiel dafür gelten, dass schon in jener Zeit, als das b noch tönte, dieser sogenannte Perfektstamm in prasentialer Bedeutung gebraucht wurde; denn im Wort btsongpa, Verkäufer, liegt eben doch ein Partizip der Gegenwart, nicht der Vergangenheit, eingeschlossen. Dass aber das alte Tibetisch, wenn auch nicht vier, so doch mehr als einen Stamm für das Verbum besessen haben mag, wird durch die westtibetischen Dialekte wahrscheinlich gemacht. Wie aus meiner Ladakhi Grammar ersichtlich ist, zeigen noch heutzutage viele Verben zwei oder drei verschiedene Stämme, obgleich deren Unterschiede nicht so gross sind, wie sie die klassische Sprache ansetzt.

Beispiele sind:

| Perfektstamm | Imperativstamn                        |  |
|--------------|---------------------------------------|--|
| ltas         | ltos                                  |  |
| druls        | drul                                  |  |
| tangs        | tong                                  |  |
| 208          | zo                                    |  |
| phus         | phus                                  |  |
| yongs        | yong                                  |  |
|              | ltas<br>druls<br>tangs<br>zos<br>phus |  |

Auf das etwaige Vorhandensein eines ehemaligen Futurstammes werfen die Dialekte aber kein Licht, und deshalb kann der oben erwahnte Verdacht inbetreff der vierstammigen Verben nicht ohne weiteres als unbegründet zurückgewiesen werden.

Die Frage der Komposita soll hier nur kurz beruhrt werden. Die Bildung der tibetischen und der Sanskritkomposita ist eine so verschiedene, dass wohl noch nie die Behauptung aufgetaucht ist, dass in dieser Sache Tibet von Indien belehrt worden sei. Hierbei scheint es mir vielmehr, als ob sich oft noch deutlich erkennen liesse, ob ein Wort (oder ein Name) aus dem Indischen übersetzt ist oder nicht. Praktische Untersuchungen der Personennamen in einzelnen Dörfern von Ladakh zeigen deutlich, dass alle diese Namen echte tibetische Komposita sind, d. h. aus reinen Stammen zusammengesetzte Bildungen. Kasussuffixe finden sich bei diesen noch heute praktisch gebrauchten Namen nicht. Sobald nun solche bei einem Namen erscheinen, erhebt sich die Frage, ob der mit Suffixen versehene Name etwa aus einer fremden Sprache übersetzt sein konnte.1)

Alles in allem genommen, ergiebt sich aus der vorhergehenden Untersuchung, dass der Einfluss des Sanskrit selbst auf das klassische Tibetisch nicht zu hoch angeschlagen werden sollte. Wenn wir die einheimischen Grammatiken studieren, finden wir, dass diese Arbeiten durchaus nicht wie sklavisches Kopieren von indischen Vorbildern aussehen, sondern dass sie trotz ihrer Kindlichkeit den Charakter selbständiger Forschung tragen. Obgleich sie allerdings bei der Aufzählung und Anordnung der acht Kasus (z. B. der Genitiv wird der sechste Kasus, der Instrumental der dritte Kasus genannt) das indische Vorbild erkennen lassen, so enthalten sie doch auch andererseits eine ganze Anzahl von Gegenstanden, welche unmöglich durch das Studium indischer Grammatiken angeregt worden sein konnen, und hier möchte ich im besonderen auf das Tonsystem aufmerksam

machen, da dasselbe recht ausführlich abgehandelt wird.

<sup>1)</sup> Es finden sich auch einige Genitive in den Namen der Kesarsage, z. B. yserri buzhung, dunggi dardkar, welcher Umstand auf auswartige Einflusse

Prof. Dr. Conrady hat schon mit Recht darauf hingewiesen, dass das tibetische Tonsystem im engsten Zusammenhang mit den Prafixen steht Die folgenden Zeilen sollen nur zur Bestatigung seiner Theorie beitragen. Orthographisch betrachtet, zerfallen die Prafixe in zwei Gruppen: Die erste wird über den folgenden Stammbuchstaben gesetzt und mit ihm zu einem Zeichen Zu dieser Gruppe gehört l, r und s. Gruppe wird vor dem Stammbuchstaben geschrieben und behalt ihre graphische Selbstandigkeit. Hierher gehört g, b, d, m und 'a Diese verschiedene Schreibweise wird kaum auf dem Zufall beruhen Ich konnte mir vorstellen, dass zur Zeit der Feststellung der tibetischen Orthographie die Prafixe der ersteren Gruppe mit dem Konsonanten des Stammes zu einem Laut verbunden wurden, während die der zweiten Gruppe (wie das ja auch von Prof. Dr. Conrady wahrscheinlich gemacht wird) mit einem dumpfen Vokal, etwa ahnlich dem y mehrerer slavischen Sprachen, zusammen gesprochen wurden. Der Klang der heutigen Dialekte verrat allerdings nichts von dieser angenommenen ursprünglichen Aussprache. In mehreren Dialekten (Spitti, Rubschu, Lhassa, Darjeeling) tont weder die eine noch die andere Gruppe überhaupt; in anderen (Ladakh, Purig, vielleicht auch Sikkim) tonen beide gleich: namlich nicht nur r und s wie r und s (gelegentlich sh gesprochen mit über die Backenzähne streichendem Luftstrom), sondern auch g, d, b klingen wie r und s; m und 'a ertonen als Nasale nur nach auf Vokale endenden vorhergehenden Worten, und unter diesem Umstand können auch g, d und b ihren Originalwert wieder zur Geltung bringen

Es wäre nun aber doch kaum denkbar, dass Buchstaben (und seien sie auch nur Präfixe) aus einer Sprache verschwinden, ohne eine Spur ihres ehemaligen Daseins zu hinterlassen. Das ist auch nicht der Fall, und es ist garnicht angebracht, so, wie Dr. Laufer gethan hat, von den Mengen der tibetischen Homonyme zu reden. Solche existieren höchstens für das weniger feine Ohr des Europäers, nicht fur das der Eingebornen.

Der Einfluss der verstummenden Prafixe auf den Rest des Wortes zeigt sich nun thatsachlich in zweifacher Weise, und auf beides hat Prof. Dr. Conrady schon längst hingewiesen: erstens wird der dem Prafix folgende Konsonant aspiriert, zweitens wird der Ton der ursprünglich mit einem Prafix versehenen Silbe verändert.

Es ist recht interessant zu sehen, dass dieselben Veränderungen, welche in den arischen Sprachen durch die Aspiration bewirkt werden, im Tibetischen von den Prafixen ausgehen. Die Wirkung der Aspiration in den arischen Sprachen ist eine zweifache. Setzen wir als ursprüngliche Aussprache der aspirierten Tenuis kh ( $\P$ ), th ( $\P$ ), ph ( $\P$ ) etc. einen deutlichen Hauchlaut, welcher der Tenuis direkt folgte, an, so finden wir, dass sich diese Aussprache wohl nirgends länger gehalten hat, sondern entweder, wie in den modernen

ındıschen Dialekten, zu einer verstärkten, harteren Aussprache der Tenuis (gleichsam ihrer Verdoppelung) führte, oder, wie z. B. im Griechischen, neue Reibelaute,  $\varphi$ ,  $\vartheta$ ,  $\chi$  hervorrief.

Diesem ersteren Gesetz des Arischen: kh = kk, ph = pp, th

= tt, entspricht nun im Tibetischen das folgende:

sg oder rg = gg (von Conrady u. Sandberg gh geschr. = k = kh. sb oder rb = bbbh= p = ph.sd oder rd = dddh=t=th.

In Worten ausgedrückt heisst dies: Durch ein vorgesetztes s oder r (seltener l) wird die Aussprache der folgenden Media gesteigert, bis sie zur Tenuis wird, oder bei vollständiger Aufgabe des Prafixes zur sogenannten aspirierten Tenuis, deren Aussprache

aber am genauesten durch kk, tt, pp wiedergegeben wird

Hierzu die folgenden Bemerkungen: In meiner Ladakhi Grammar sind S. 35 36 ber den regelmassigen Typen der Kausative g = sg, in Klammern einige Typen eingefügt, deren Formel g = sk ist. Ich mochte diese Typen geradezu als die allerregelmassigsten angesehen haben. Hier zeigt sich, dass das Prafix s die Media schon so weit gehoben hat, dass die tibetische Orthographie schon eine Tenuis statt der Media setzte

Der Typus kh = sk bei den Kausativen in meiner Ladakhi Grammar ist so zu erklaren: Die mit kh, th und ph beginnenden Grundformen haben schon einmal ein Präfix aufgenommen. Indem man von diesen wieder durch Vorsetzung von s einen Kausativ bildete, entstand statt des unmöglichen skh die Bildung sk.

So lange ich nur den westtibetischen Dialekt zu hören bekam, war mir die aspirierte (d. h. durch ein verschwundenes Prafix verstarkte) Media, also Bildungen wie gh = gg, bh = bb, dh = ddnur eine Möglichkeit Von ihrer Wirklichkeit habe ich mich eist hier in Darjeeling überzeugt. Es muss nun eingeschohen werden, dass nicht nur die Prafixe r, s und l die Arbeit des sogenannten Aspirierens übernehmen, sondern dass auch y, d und b, nachdem ihre Aussprache zu s und r geworden ist, das gleiche thun. So ist z. B. die Aussprache von bzhi, vier, in Ladakh thatsachlich zhi, in Darjeeling aber geradezu shi (musste nach Sandberg eigentlich zhhi, oder nach meiner Auffassung zhzhi geschrieben werden). Die Aussprache von bdun, sieben, in Ladakh dun, in Darjeeling aber nahezu tün (eigentlich dhün, ddun).

Aber nicht nur dies ist geschehen, sondern die Veranderung in der Aussprache der ursprünglich präfigierten Media hat die ganze Klasse Media mit fortgerissen und es will mir scheinen, dass, wenn dem Darjeelinger Dialekt die reine Media nicht schon verloren gegangen ist,1) dies allernächstens bevorsteht. So spricht man statt

Sandberg zieht zwischen reiner Media und aspirierter Media eine Gienze, welche ich nicht ohne weiteres anerkennen kann. Nach ihm finden wir die reine

zer, sagen, ser; statt dang, und, tang, etc. Die tibetische Sprache zeigt demnach zwei Extreme: Nach Prof. Dr. Conrady's Demonstrationen ist es sehr wahrscheinlich, dass die ursprüngliche Sprache gar keine Tenues, sondern nur Mediae besass. Der Dialekt von Darjeeling dagegen wird vielleicht bald keine reine Media mehr besitzen, sondern nur wie Tenues klingende aspirierte Mediae und sogenannte Tenues aspiratae haben.

Zu dem zweiten Gesetz des Arischen:  $kh = \chi$ ,  $th = \vartheta$ , ph $= \varphi$ , finden wir die entsprechende Parallele im tibetischen Dialekt von Rong, Lad. Gr. p. 6. Dort ist rk oder sk zu h (gelegentlich ch) geworden, rp oder sp aber zu f. Eine dritte Paralle st oder  $rt = \vartheta$ , habe ich noch nicht entdecken können.

Wie schon gesagt, zeigt sich der Einfluss der Prafixe aber auch im Ton des Wortes. Die schon von Jäschke entdeckte und nicht wieder umgestossene Regel ist allgemein gesagt die folgende: Durch ein oder mehr Prafixe wird der Ton des Wortes erhöht. So einfach diese Regel nun auch klingt, so schwierig gestaltet sich ihre Ausführung in der Praxis.

Die Geschichte der Untersuchungen des tibetischen Tonsystems scheint so alt zu sein wie die tibetische Litteratur selbst; denn in dem Legs bshad, welcher Thon mi sam bhota zugeschrieben wird, findet sich schon eine vom tibetischen Standpunkt aus vollstandige Übersicht des Systems. So interessant und vielleicht auch wichtig diese Auseinandersetzungen der tibetischen Grammatiker nun auch sein mögen, bis zum heutigen Tag haben sie uns noch nicht viel helfen können; und zwar hauptsachlich deshalb, weil die termini technici grosstenteils unbekannt sind, und weil das ganze grammatische System der Tibeter uns bisher noch sehr fremd und undurchsichtig geblieben ist. Man kann sich deshalb nicht wundern, wenn die europäischen Forscher sich bisher lieber ihren eigenen Ohren, als den tibetischen Grammatiken anvertrauten.

In Jaschke's phonetischen Tabellen (Introduction to the Dictionary) finden wir, dass bei allen Worten des Centraltibetischen angegeben wird, ob ein Wort hoch- oder tieftonig ist. Jaschke kannte also zwei verschiedene Tone. Suchen wir nun aus seiner Tabelle alle hochtonigen Worte heraus, so sehen wir, dass diese Worte

Media immer im Schutz eines Prafixes, die aspirierte Media dagegen in Worten ohne Prafix. Die Grenze zwischen beiden muss wohl anderswo gesucht werden. [Spaterer Zusatz: Es scheint mir, dass es notig sein wird, bei eingehenderen Untersuchungen über diesen Gegenstand die Dialekte getrennt zu behandeln. Ich habe seit einigen Monaten Gelegenheit gehabt, mit einem Tibeter aus Trashilunpo viel zu verkehren. In Betreff seiner Aussprache der Media liess sich die folgende Regel aufstellen: Mit aspirierter (also fast wie Tenuis klingender Media) sprach er die Worte, welche entweder kein Prafix haben, oder m und 'a als Prafix gebrauchen. Mit reinerer Media sprach er die Worte, welche r, l, s, g, d, b, als Prafix haben. Doch gab es da auch wieder Ausnahmen, wie z B. das Wort bzhi, vier, welches er geradezu shi sprach.]

folgende Eigentümlichkeiten zeigen: Sie beginnen meist entweder mit Tenuis oder Tenuis aspirata, oder mit einem prafixierten Konsonanten.

Demnach wurde eine Darstellung des Alphabets so aussehen:

| Hochton                                                  |                         |                                                                   | Tiefton            |               |
|----------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------|
| $egin{array}{c} k & & & c & & & & & & & & & & & & & & &$ | kh $ch$ $th$ $ph$ $ths$ | $\begin{bmatrix} g \\ j \\ d \\ b \\ dz \\ z \\ zh \end{bmatrix}$ | ng<br>ny<br>n<br>m | w 'a  y  r  l |

Schon diese Einteilung enthalt ein gut Teil Wahrheit, da ja nach Prof. Dr. Conrady's Untersuchungen, wie auch oben gesagt wurde, die Tenuis und Tenuis aspirata erst aus der prafigierten Media entstanden ist, und das Prafix immer eine Erhöhung des Tones bewirkt.

An das Tonsystem Jaschke's schliessen wir das von Sandberg aufgestellte Alphabet an. Es ist das folgende

| Unbes                              | stimmt      | Hochton               | Tiefton  |
|------------------------------------|-------------|-----------------------|----------|
| $k \\ c$                           | ng<br>ny    | lch<br>ch             | g        |
| $egin{array}{c} t \ p \end{array}$ | $n \atop m$ | ${\it th} \ {\it ph}$ | d<br>b   |
| ts                                 | w           | ths                   | dz       |
| s<br>r                             | y y         | sh<br>l               | zh<br>'a |
|                                    | $\alpha$    |                       | h        |

Was bei diesem System als Neuerung erscheint, ist der Umstand, dass nicht nur zwei, sondern drei Tone erscheinen; jedenfalls scheinen nun die unbestimmt gelassenen Buchstaben einen Ton in der Mitte, zwischen hoch und tief, darzustellen. In dieser Hinsicht stellt das System einen Fortschritt dar, in anderer Beziehung aber nicht. Ein Blick auf die Tabelle zeigt, dass nach Sandberg die Tenuis aspirata einen höheren Ton besitzt, als die reine Tenuis und gerade in dieser Beziehung weicht sein System von der Praxis ab Es gehören allerdings sehr geübte Ohren dazu, um solche Unterschiede des Tones zu bemerken, und in diesen Dingen wird ein geborener Tibeter meist eher Bescheid geben konnen, als ein Europäer. Das Urteil des Tibeters finden wir ausser in der Praxis in den einheimischen Grammatiken; aber gerade ihr Tonsystem des

Alphabets ist schon in Schmidt's Grammatik und wohl auch in anderen veröffentlicht worden, ohne dass man offenbar klar erkannte, was man eigentlich damit herausgab.

Die tibetischen Grammatiker sprechen zunachst von vier Tonen, dem starken (dragpa), dem schwachen (zhanpa), dem mittleren (ranpa) und dem gleichmassigen (mnyampa). Und zwar ist mit dem starken Ton zu sprechen, was unter pho aufgeführt wird, mit dem schwachen, was als mo bezeichnet wird, mit dem mittleren die zu maning gehorigen Buchstaben, und mit dem gleichmassigen Ton, was als shintu mo aufgezählt wird.

Hier sind aber noch nicht alle Buchstaben untergebracht, und die noch übrigen werden mit dem Namen mo ysham versehen, ohne dass etwas über deren besonderen Ton ausgesagt würde. Auch aus diesen wieder wird haufig noch a ausgesondert und mthsan med, "namenlos" genannt.

Neben dieser Haupteinteilung lauft eine andere her, nach welcher alle Vokale (dbyangs) als mo gelten, alle Konsonanten (ysal byed) als pho.

Dass alle Buchstaben, wenn aus der Reihe herausgenommen und klar ausgesprochen, verschiedene Tone haben, liess sich sehr deutlich horen, als Missionar Amundsen vor mir an einem Eingeborenen das Experiment machte. Dabei ergab sich deutlich, dass dragpa (pho) oder die starke Stimme den hohen Ton darstellte, zhanpa (mo) oder die schwache Stimme, den tiefen Ton. Dies ist etwas merkwürdig, weil, als ich auf dem Harmonium hohe Töne vorspielte, dieselben mo skad, Frauenstimme, genannt wurden; die tiefen aber pho skad, Männerstimme. Dass aber in der Grammatik mit pho die hohen Töne bezeichnet werden, ist mir auf besondere Anfrage hin immer wieder bestatigt worden. Die von den Grammatikern aufgestellte Liste der Buchstaben ist die folgende:

| pho                    | maning                      | mo                                                                 | shıntu mo          | mo γsham         |
|------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------|------------------|
| k<br>c<br>t<br>p<br>ts | kh<br>ch<br>th<br>ph<br>ths | g<br>j<br>d<br>b<br>dz<br>w<br>zh<br>zh<br>z<br>'a<br>y<br>sh<br>s | ng<br>ny<br>n<br>m | r<br>l<br>h<br>a |

Diese Liste ist von Wichtigkeit für alle Worte, welche mit diesen Buchstaben anfangen (womöglich aber auch keinen weiteren

Konsonanten enthalten) Es entging den Tibetern nicht, dass durch Prafixe (wie auch vielleicht durch Affixe) der Ton des Wortes verandert wird, und um sich diese Veränderungen erklären zu konnen, richteten sie sich ein neues Tonsystem für Prafixe (sngon 'ajug) und Suffixe (rjes 'ajug und yang 'ajug) ein. Es ist das folgende:

|           | pho                                     | maning                                 | mo  | shintu mo |
|-----------|-----------------------------------------|----------------------------------------|-----|-----------|
| Prafix:   | ъ                                       | $\begin{bmatrix} g \\ d \end{bmatrix}$ | 'a  | m         |
| Suffix:2) |                                         |                                        |     |           |
|           | g                                       | n                                      | ngs | ng        |
|           | $\vec{d}$                               | r                                      | ms  | m         |
|           | $egin{array}{c} g \ d \ ds \end{array}$ | 7                                      | 'a  | 'a        |
|           | Ъ                                       | nd ) nach alter                        |     |           |
|           | s                                       | rd Schreib-                            |     | 1         |
|           | ŭ                                       | ld weise                               |     |           |

Bei dieser Liste ist auffallend, dass gerade für die allerhäufigsten Prafixe s und r keine Regel gegeben wird, wodurch die Brauchbarkeit des Systems bedeutend vermindert wird. Fur die recht haufigen Wortschlüsse gs und bs giebt es die Namen skyes bu rab für den ersteren und skyes bu abring für den letzteren; wahrscheinlich gelten beide als pho.

Zur Erklarung dieses letzteren Systems lässt sich etwa das folgende sagen: 1. Es wurde vielleicht aufgestellt zu einer Zeit, in welcher die Präfixe noch eine kurze Silbe mit Hilfe eines unklaren Vokals (slavisches y) bildeten, und der Ton dieser Silbe mag von dem der Hauptsilbe verschieden gewesen sein. 2. Oder aber das System ist ein nicht ganz gelungener Versuch, sich die Wirkung von Präfix und Suffix auf die Stammsilbe zu erklären.

Zum Schluss gebe ich Missionar Amundsen's Tonsystem, wobei ich neben seinen Zahlen gleich die entsprechenden tibetischen Bezeichnungen einfüge:")

<sup>1)</sup> Als rjes 'ajug wird von den Tibetern der zweite Konsonant der Stamme, welchen wir als zum Stamm gehorig ansehen wurden, bezeichnet; als yang 'ajug ein jenem angehangenes s oder d, drag genannt, welches sich aber nur in den altesten Handschriften findet, weil es heutzutage nicht mehr geschrieben wird In alten Handschriften findet man z. B. gyurd to für heutiges gyur to, ysold to für heutiges ysol to etc.

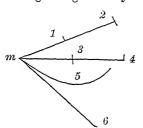
<sup>2)</sup> Suffix nur im tibetischen Sinn des Wortes zu verstehen.

<sup>3)</sup> Missionar Amundsen kam nach Ghum bei Darjeeling, nachdem er mehrere Jahre in der China Inland Mission gedient hatte und brachte ein durch das Chinesische ausserst fein geschultes Ohr mit. Er stellte sein System auf, ohne je die tibetischen Grammatiker eingesehen zu haben. Erst als er fertig war, machte ich ihn auf die uberraschenden Übereinstimmungen aufmerksam Diese sind vielleicht die beste Empfehlung für die Scharfe seines Ohres.

| 1. <i>pho</i>               | 2. — | 3. maning                   | 4. —    | 5. mo                                   | 6. shintu me                 |
|-----------------------------|------|-----------------------------|---------|-----------------------------------------|------------------------------|
| k $c$ $t$ $p$ $ts$ $sh$ $s$ |      | kh<br>ch<br>th<br>ph<br>ths | r<br>'a | g<br>j<br>d<br>b<br>dz<br>zh<br>z<br>'a | ng<br>ny<br>n<br>m<br>w<br>l |

Ich bin fast geneigt, in einigen Punkten Amundsen mehr Gehör zu schenken, als den tibetischen Grammatikern, und zwar um deswillen, weil der Tibeter s und z, sh und zh, alle unter mo auffuhrt, wahrend doch schon Jaschke erkannt hatte, dass s und sh die Eigentümlichkeiten der Tenuis teilen, z und zh aber der Media angehören.

Amundsen's System bringt uns auch endlich eine Erklarung des Unterschiedes zwischen mo und shintu mo. Zur Veranschaulichung des ganzen Systems dient die folgende Zeichnung.



m ist der Mund, 1 bezeichnet den hohen kurzen Ton, 2 den hohen langen Ton; 3 den mittleren kurzen, 4 den mittleren langen Ton; 5 den tief beginnenden, nachher aber etwas höher gefuhrten Ton (wie beim Fragen im Deutschen), 6 den tiefen langen Ton.

Nun ist es interessant, zu sehen, dass die tibetischen Grammatiker mit mo den schwachen Ton (zhanpa), mit shintu mo

aber nicht den "schwachsten", sondern mnyampa, den "gleichmassigen" Ton bezeichnen. Wenn der eine Ton im besonderen als gleichmassig bezeichnet wird, dann liegt die Vermutung nahe, dass der andere (namlich mo, Nr. 5 bei Amundsen) nicht gleichmassig ist, und dies wird durch Amundsen's System klar bewiesen.

Genau gesprochen, hat Amundsen's System, ebenso wie das alttibetische, auch nur vier Töne, denn wenn auch  $\mathcal I$  und  $\mathcal Z$ ,  $\mathcal J$  und  $\mathcal J$ , verschieden lang ausgehalten werden, so bleibt doch die thatsachliche Tonhöhe die gleiche.

Durch Amundsen wird auch die Angabe der tibetischen Grammatiker, dass die reine Tenuis einen höheren Ton hat, als die Tenuis aspirata, bestätigt. Das ist bei weiterem Nachdenken nicht so verwunderlich. Wie vorher gesagt, wird durch das Prafix nicht nur eine Erhöhung des Tones, sondern auch eine Verstarkung der Media bewirkt, so dass dieselbe schliesslich zur Tenuis und Tenuis aspirata

wird. Da nun überhaupt die Grenze zwischen Media und reiner Tenuis keine allzu scharfe ist, so haben Worte, welche (nachdem das Prafix seinen Laut ganz verloren hat), nur mit Tenuis anfangen, eine Hervorhebung durch den Ton viel nötiger, als die mit Tenuis aspirata anlautenden, denn die Aussprache von Media und Tenuis aspirata ist auch im Tibetischen grundverschieden.

Im Folgenden citiere ich Amundsen's Regeln, welche seiner tibetischen Sprachlehre vorgedruckt werden sollen, im Original:

hook; kod, sheaf; ynyid, sleep.

High pitched, often nasal and short. Tone I.

a) words with a high-toned initial, ending in g, d, b.

b) words prefixed, headed, or both, ending in g, d, b. Examples: rnyidpa, fade; rnyedpa, find; stodpa, praise; kug,

Tone II. High, but long.

a) words with a high-toned initial  $\sqrt{\text{not having } g, d, b}$ , as second

b) words prefixed, headed, or both consonant, except when followed by a confer-

Examples: tsitsi, mouse; ytsobo, Lord; kun, all; can, having; ynam, sky; sku, body; bslangs, raised.

Tome III. Medium pitch, short.

Words neither headed, prefixed, nor having a high-toned initial, but ending in q, d, b.

Examples: med, is not; red, be; dadpa, faith; ngag, speech; 'aduq, be.

Tone IV. Medium pitch, long.

a) Words headed, prefixed, or both, having s as second consonant.

b) hightoned initial, with s as second consonant.

c) low-toned initials, headed or prefixed, not having g, d, b as second consonant, except when suffixed by s.

Examples: 'agyelba, fall; ri, hill; rnams, plural sign; spos, incense

Deep, but gradually raised to medium pitch. Tone V. Words with a low-toned initial, without head or prefix, not ending in d or s.

Examples: nang, inside; dang, and; langba, rise: lam, road; 'oma, milk; mar, butter.

Tone VI. Deep and long.

Words with deep-toned initials, without prefixes or heads, with s as second consonant.

Examples: ngos, side; yos, roasted corn; nyos, bought.

Anmerkung: Als selbstverstandlich ist bei den obenstehenden Regeln ausgelassen, dass, falls ein Wort nur aus einem Buch298 Francke, Kleine Beitr. z. Phonetik u. Grammatik des Tibetischen.

staben des Alphabets (mit folgendem Vokal) besteht, es immer denjenigen Ton hat, welcher dem Buchstaben zugehört.

# General Rules:

1. Words prefixed or headed are in high pitch.

2. Words beginning with a high-toned letter, not having s as second consonant, are in high pitch.

3. g, d and b as second consonants shorten the sound

4 s as second consonant and suffix lengthens the sound.

5. s as second consonant and suffix deepens the tone. Exception:

Some low-toned letters, like d and j, are low even with a prefix.

# Das Dahlsche Gesetz.

Von

#### Carl Meinhof.

Im Jahre 1897 reiste der Missionar Edmund Dahl von der Brüdergemeine in Herrnhut nach Urambo ım Lande der Wanyamwezi in Deutsch-Ostafrika, um die dort bestehende Missionsstation von den Englandern zu übernehmen. Die ihn aussendende Missionsgesellschaft hatte ihn auf vier Wochen zu mir gesandt, damit er wenigstens etwas von Lautlehre und von ostafrikanischen Sprachen lernen sollte, ehe er hinausging. Ich habe dieses Verfahren sehr zweckmassig gefunden. Bei dem heutigen Stande der Sprachwissenschaft ist es wirklich eine Vergeudung von Zeit und Kraft, wenn man alles das mühsam als Autodidakt in Afrika unter sehr erschwerenden Verhaltnissen lernen soll, was man leichter, schneller und richtiger in der Heimat lernen kann. Es versteht sich von selbst, dass Dahl in vier Wochen nicht in alle Geheimnisse der Phonetik und dazu in ostafrikanische Sprachen eingeführt werden konnte. Immerhin hat er vermöge seines grossen Fleisses so viel gelernt, dass er nach einem Aufenthalt von sechs Monaten in Afrika in der Sprache der Suaheli Gottesdienst gehalten hat.

Dass er auch in der Phonetik einiges gelernt hat, hat er durch die selbstandige Auffindung eines Lautgesetzes bewiesen, das nicht nur fur das Nyamwezi, sondern für eine Reihe anderer Sprachen in Ostafrika, ja daruber hinaus, seine Bedeutung hat Ich schlage vor, dass wir das Gesetz dem Entdecker zu Ehren das Dahlsche Gesetz nennen.

Es lautet kurz — die Formulierung ist von mir —:

"Wenn in einem Wortstamm zwei aufeinanderfolgende Silben mit einer stimmlosen Explosiva beginnen, so wird die erstere stimmhaft."

Unsere Kenntnis der Sprache der Wanyamwezi beschrankt sich ausser den handschriftlichen Mitteilungen, die ich von Missionar Dahl und seinem Amtsgenossen Stern erhalten habe, abgesehen von kleineren Wörterverzeichnissen auf folgende Veröffentlichungen:

- 1. Collections for a handbook of the Nyamwezi language as spoken at Unyanyembe by Edward Steere, L. L. D. London. Society for promoting christian knowledge.
- 2. Kissukūma, die Sprache der Wassukūma, speciell der Dualekt der am Speke-Golf und Smith-Sund gelegenen nordwestlichen Stamme von C. Herrmann, Hauptmann und Compagniechef in der Kaiserlichen Schutztruppe fur Deutsch-Ostafrika. Mitth. des Sem. für oriental. Sprachen. Jahrg. I. 1898. Abtlg. III p. 146 ff.

Beides sind empirisch angelegte Sammlungen, die sich gut werden verwenden lassen, wenn wir erst über die Phonetik des Nyamwezi bezw. Sukuma (eines Dialekts derselben Sprache) ım Klaren sein werden. Über das vorliegende Gesetz sagen sie nichts

Die Lautentsprechung für die stimmlosen Explosiven des Urbantu ist im Nyam. (so kürze ich ab; B. = Urbantu) folgende:

Urspr. k = k, t = t, p = h und p.

Ob k, t, p echte Tenues oder Aspiraten sind, kann fur unsern gegenwartigen Zweck gleichgültig sein, ebenso trägt es dafür nichts aus, ob t dental, alveolar oder cerebral ist. Ferner kommt die Frage hier nicht in Betracht, ob der Wechsel von p und h gesetzmassig geschieht oder nicht; denn die Lautverschiebung von p zu h verursacht keine Veranderung in Bezug auf das Dahlsche Gesetz. Das Gesetz muss also zu einer Zeit schon gegolten haben, als diese Lautverschiebung noch nicht eingetreten war.

Beispiele. ka Praef. Kl. 13 = ka, die Verbalendungen B
-aka, -eka, -ika, -oka, -uka treten hier als -aka, -eka,
-ika, -oka, -uka auf. kama "melken" = B. kama, ļu-kani 11
"Widersetzlichkeit" von B. kana, vw-uki 14 "Honig" = B. -yuki
Inf. Praef. ku = B. ku; mw-aka 3 "Jahr" B. -yaka; ikaļa
"sich setzen, bleiben, wohnen", B. yikala; mu-kiļa 3 "Schwanz",
B. -kila; kuļa "wachsen, stark werden", B. kula; ikumi "zehn",
B. -kumi; ļuka "flechten", B. luka; -kaļi "scharf, wild", B
-kali; kaļanga "braten, rösten", B. kalanga.

tamba = B. tamba "ausstrecken"; leta "bringen", B. leta: lota "traumen", B. lota; ńota "Durst", B. nyota; i-tali 5 "Fels", B. -tali; mu-tangu 3 "Melone", B. -tanga; mu-ti 3 "Baum", B. -ti; i-tima 5 "Leber", B. -tima; twala "auf dem Kopf tragen", B. twala; tuma "senden", B. tuma.

pa und ha = B. pa "geben"; Lokativ Kl. 16 ha = B. pa; Verbalendung 6 -pa, -ha = B. pa. z. B. ogoha "fürchten" = Suah. ogopa; vi-pa und vi-ha "schlecht sein" aus B. -vi "böse", paļa "kratzen, schaben" = B. pala; pinda, hinda "walzen, rollen, umdrehen", B. pinda; pumuļa, humuļa "ausruhen", B. pumula.

Unter Anwendung des Dahlschen Gesetzes ist aber urspr. k = Nyam. g, urspr. t = Nyam. d, urspr. p = Nyam. b.

k gokota "schleifen, ziehen, fahren", B. koka.

lu-gohe 11 "Augenwimper", B. -kope; lu-gutu 11 "Zaun" vgl. Suah. u-kuta 11 "Mauer".

-gati "mitten", B. -kati.

bei Steere: mu-gate 3 "Kuchen" = Suah. mkate 3.

t -datu "drei", B. -tatu; daha "schöpfen", B -tapa; ma-dako 6 "Hinterbacken", B. ma-tako; ki-diku 7 "Regenzeit", dika "Regenzeit sein" zu B. tika; vu-duki 14 "Keiflust", B. tuka.

Bei Steere: duk-ila "abuse", B. tuka; -duhu "bloss" = Suah. -tupu.

p bita "vorbeigehen" B. pita. bota "zusammendrehen", B. pota.

Dem mp des B. entspricht sonst mh, vgl. aber mbeho 9 "Kälte", B. impepo.

Auch wird der Konsonant der Tonsilbe nach dem Dahlschen Gesetz verandert, wenn in dem Suffix eine stimmlose Explosiva steht

z. B.: idika "antworten" = Suah. itika; ferner tw-ala "auf dem Kopf tragen", aber dw-ika "beladen"; bei Steere idika "be spilt" von ita "spill" p. 92.

Wahrend im Suah. urspr. k, t, p vor schwerem (geschlossenem) u zu f werden, bleibt k im Nyam. erhalten und ist dann dem Dahlschen Gesetz unterworfen.

z. B. ma-guta 6 "Fett" = B. ma-kûta, Suah. ma-futa; ma-guha 6 "Knochen" = B. -kûpa, Suah. fupa; guhi 6 "kurz" = B. -kûpi, Suah. -fupi.

Vgl. dakuna "kauen", B. takûna, Suah tafuna.

Bei Herrmann finde ich boku für "blind", während die andern hofu haben. Ich habe als Grundform  $pop\hat{u}$  angenommen. Wenn diese Annahme richtig ist, durfte boku Analogiebildung sein unter gleichzeitiger Anwendung des Dahlschen Gesetzes.

Vgl. dagegen ki-kuça "Brust", B  $-k\hat{u}$ çu. Suah. fua. Die zweite Silbe hat stınımhaften Laut c, darum bleibt k in der ersten Silbe erhalten und wird nicht zu g.

Dass das Gesetz im Nyamwezi thatsachlich vorliegt, dürfte nach obigen Beispielen nicht zweiselhaft sein Die genaue Feststellung seines Geltungsgebietes kann ich erst vornehmen, wenn ich genügendes Material zu einer Lautlehre des Nyam. habe. Dass übrigens die betreffenden Formen von Dahl richtig gehört sind, geht auch daraus hervor, dass Stern, Steere, Herrmann, die das betreffende Gesetz nicht kennen, ebenso gehört haben wie er. Ich möchte jedoch an einigen Beispielen zeigen, wie nützlich die Entdeckung dieses Gesetzes auch für die Lautlehre anderer Bantusprachen ist.

I. Šambaļa, Sprache der Wa-šambaļa in U-sambara, Ostafrika. Quellen. A. Seidel, Handbuch der Shambala-Sprache in Usambara. Dresden-Leipzig 1895.

Mündliche Mitteilungen der Missionare Gleiss und Röhl von der evangel. Missionsgesellschaft für Deutsch-Ostafrika (Berlin III.) aus Usambara.

Die Lautentsprechungen der Explosiven sind fast ebenso wie im Nyamwezi.  $k = \text{urspr. } k, \ t = \text{urspr. } t, \ h = \text{urspr. } p.$ 

Beispiele. ka, Praef. Kl. 13; -ika, -uka sind intransitive Endungen.

kama "melken", kula "wachsen".

-tatu "drei", tuma "senden".

hoza "heilen", Suah. poza; liha "bezahlen", Suah. lipa.

Gelegentlich aber weicht die Sprache aus entsprechend dem Dahlschen Gesetz.

z. B. gati "mitten" = Suah. kaṭi; gohe 5 "Augenlid", B. -kope. tandatu "sechs" zu tatu, es scheint für \*tantatu, und dies für tatu na tatu zu stehen.

urspr.  $\dot{n}k$  bleibt im Šambala sonst erhalten, z B. lu-kuni, "Feuerholz", pl. nkuni; nkanga 9 "Perlhuhn", B.  $i\dot{n}ka\dot{n}ga$ .

Aber nach Dahlschem Gesetz wird k zu g und also nk zu ng in nguku 9 "Huhn", B. inkuku; iguha 9 "Buschlaus", B. inkupa.

Besonders merkwurdig ist, dass im Sambala k vor schwerem u zwar zur frikativen Labialıs wird, aber bei folgender stimmloser Explosiva stimmhaft, was ich ebenfalls auf den Einfluss des Dahlschen Gesetzes zurückführe.

z. B. ki-fua 7 "Brust", B. -kûva aber vuha 5 "Knochen", B. -kûva ma-vuta 6 "Fett", B. -kûta.

Ich zweifle nicht, dass sich bei naherer Bekanntschaft mit der Sprache noch weitere Belege für das vorliegende Gesetz werden finden lassen, das hier allerdings in seiner Anwendung viel beschränkter ist als im Nyamwezi.

II. Zalamo, Sprache der Wa-zalamo in Deutsch-Ostafrika.

Quellen. A. Worms, Grundzüge der Grammatik des Kı-Zaramo. Zeitschrift für afrikanische und oceanische Sprachen von A. Seidel. III. Jahrgang. Berlin 1897. p. 289 ff.

 $\mbox{Mundliche Mitteilungen des Amtsgenossen von Worms, Missionar} \mbox{Holst.}$ 

Die Lautentsprechungen der Grundkonsonanten sind wie oben. z. B. mw-aka 3 "Jahr", B. -γαka,

tanga "Gurke", B. -tanga.

handa "pflanzen" = Suah. panda; liha "bezahlen", B. lipa. u. s. f. Dagegen treten nach dem Dahlschen Gesetz statt k, t, h (= p) ein g, d, b.

z B. -gati "innerhalb", B. -kati, -datu "drei", B. -tatu.

bita "ubertreffen", B. pita.

mi-biki 4 "Baume", vgl. Konde imi-piki 4.

beho "Wind", B. -pepo.

Šambala *hehi* "nahe" führt auf B. *pepi*, dem entspricht Zalamo *ha-behi* na "nahe bei".

bata "bekommen", Suah. pata.

Vgl. hierzu noch *guhi* "kurz" von B. -kûpi mit erhaltenem velarem Laut vor schwerem u, Suah. fupi.

Ferner vika "ankommen", B. pîka, Suah. fika.

Hier ist zwar die Fricativa vor schwerem i eingetreten, allein nach dem Dahlschen Gesetz ist sie stimmhaft. Vgl. oben Sambala vuha, ma-vuta. Bei dem überaus dürftigen Material, das mir vorliegt, ist vorstehende Ausbeute ein Beweis, welchen Umfang das Gesetz in der Sprache einnehmen muss.

III. Bena, Sprache der Wa-Bena in Deutsch-Ostafrika.

Quellen: Schriftliche Mitteilungen des Missionssuperintendenten Schumann in Lu-pembe.

Die stimmlosen Grundkonsonanten sind im Bena erhalten.

z. B. ili-kala 5 "Kohle", B. -kala; -kali "wild", B. -kali; kalanga "braten", B. kalanga; kama "melken", B. kama; kana "leugnen", B. kana; ili-kanga 5 "Perlhuhn", B. -kanga; umu-kila 3 "Schwanz", B. kila; kumbuka "sich erinnern", B. kumbuka u. s. f.

ili-tanga 5 "Melone", B. taṅga; tuma "senden", B. tuma; tema "fallen", B. tema; umu-tima 3 "Leber", B. -tima

u. s. f.

pela "geben" von B. pa; ili-paka 5 "Wildkatze", B. -paka;
pala "kratzen, schaben", B. pala; pola "kühl werden",
B. pola; pumula "atmen", B. pumula u. s. f.

Unter Anwendung des Dahlschen Gesetzes wird aber k, t, p zu g, d, b.

z. B. ulu-gope 11 "Augenwimper", B. -kope;

dapa "schopfen", B. tapa; -datu "drei", B. -tatu; duku "schimpfen", B. tuka.

ibata "fassen, fest halten", B. ipata, pyata, pata, Suah.

bota zusammendrehen", B. pota;

vgl. auch umu-bofu 1 "der Blinde", B. -popû.

Schumann macht mich darauf aufmerksam, dass in vielen Fallen das Gesetz nicht beobachtet ist, vgl. oben ili-paka "Wildkatze".

Das ist ganz unbestreitbar. Es bleibt also noch festzustellen, in welchen Fällen es im Bena befolgt wird, und wann nicht; aber sein Auftreten kann nach obigem nicht wohl geleugnet werden.

IV. Vereinzelt finde ich z B. 1m Suaheli und Kafir eine Erscheinung, die dem Gesetz analog ist.

urspr. t ist im Suah. t, im Kafir th. urspr. nt ist im Suah. th, im Kafir nt.

In beiden Sprachen kann nach den gewöhnlichen Lautgesetzen

aus urspr. t nicht d oder nd werden.

Und doch finde ich im Suah, für "sechs" mtendatu, im Kafir-thandathu. Wie ich oben beim Šambala ausgeführt habe, ist dies nach meiner Meinung sicher zurückzuführen auf -tatu na-tatu "drei und drei", das dann zusammengezogen wurde in \*tantatu, und hier trat dann die Dissimilation ein. Ob sich im Suah. und Kafir auch weitere Beispiele finden werden, lasse ich dahingestellt. Jedenfalls ist aber für die Erforschung einer Reihe von ostafrikanischen Sprachen Bekanntschaft mit dem Dahlschen Gesetz unerlasslich.

# Über den Bodhisattva als Elefant mit sechs Hauzähnen.

Von

## J. S. Speyer 1).

Tieresgestalt des Bodhisattva findet sich bekanntlich manchmal in den Geschichtchen vor, welche Erlebnisse aus den früheren Existenzen des Erhabenen zum Gegenstande der Erzahlung haben. Als Hirsch oder Hase, Stier, Buffel oder Löwe, als Affe, Fisch, Schwan, Geier, Pfau, Specht soll der zukünftige Erlöser der Geschöpfe in lange verflossenen Jahrtausenden die herrlichen Vorzüglichkeiten seines Wesens zum Nutzen seiner Umgebung entfaltet haben. Denn wenngleich im Tieresleib gezeugt und ausserlich von den andren Tieren derselben Gattung nicht zu unterscheiden, besitzt der Bodhisattva selbst auf dieser niedrigen Stufe des Daseins ausserordentliche moralische Eigenschaften 2). Manchmal treten noch besondere körperliche Vorzüge hinzu. Die menschliche Sprache wird ihm regelmässig beigelegt. Seine Körperkraft übersteigt ofters das gewöhnliche Maass. Auch die Schönheit seines Ausseren. Er ist ein Schwan, dessen Hautfarbe wie lauteres Gold glanzt, oder ein ebenfalls goldfarbiger Hirsch mit wie von Edelsteinen buntschillernden Flecken, Hufen, Hörnern, wie der Husch war, den Rāma zu seinem Unglück jagte, oder er ist ein schönes, tapferes Pferd, das seinem Reiter gewissen Sieg verleiht. Sehr beliebt ist auch seine Darstellung als Elefant. Besonders in dieser Existenz zeigt sich seine Weisheit und Frommigkeit, seine Milde und Gesittung, seine Herzensgüte und Opferfertigkeit für das Wohl andrer Geschöpfe aufs schlagendste.

Nun giebt es zweierlei Typen des Bodhisattva in Elefantengestalt. Der eine Typus ist der eines weissen Elefanten, der sich

Dieser Aufsatz, in der Sitzung der Sektion II A des XIII. Internationalen Orientalistenkongresses vorgetragen, wird hier mit kleinen Anderungen und Erweiterungen veroffentlicht.

Vgl. Jūtakamālā XXXIII, 2 . . . . . yat sa bheje tiryaggutim tatru ca dharmasamjñām.

nur durch seine aussergewöhnliche Schönheit von den übrigen Exemplaren seiner Gattung unterscheidet, wie das Tier, das in der 30. Erzählung der Jātakamālā und in dem 96. pallava der Avadānakalpalatā (96, 9—15) mit Aufopferung seines Lebens eine Schar von 700 (resp. 500) vom Könige Verbannten von dem Hungertode in der Wildnis errettet. Hier wird ausdrücklich von dessen Paar Hauzahnen viṣāṇayugma (Jtkm. 30, 36) gesprochen. Der andere Typus hat die Besonderheit, dass das Wundertier nicht zwei, sondern sechs Hauzahne besitzt.

Letztere Darstellung des Bodhisattva muss, namentlich von den nördlichen Buddhisten, von alters her in grosser Verehrung gehalten sein. Dies geht hervor aus dem sowohl im Lalitavistara und Buddhacarita als ım Mahāvastu gehörig erwahnten, zweifelsohne wesentlichen Zug der Legende, dass der Bodhisattva, als er zu seiner letzten Geburt aus dem Tusitahimmel herabstieg, in der Gestalt eines kleinen weissen Elefanten mit sechs Hauzahnen in den Mutterschoss hineindrang. Pānduro gajapoto bhūtvā saddantah, heisst es in der Prosaerzählung des Lalitav. (S. 55, 3 ed. Lefmann), und in der metrischen Partie ebendaselbst (Z. 7): himarajatanibhaś ca sadvisāṇah sucaraṇa cārubhujah suraktaśīrṣah udaram upagato gajapradhānah¹). Im Mahāvastu wird der Vorgang mit fast denselben Worten geschildert (II, 8, 17 ed. Senart). Dass die beiden poetischen Fassungen in Lal. und Mhv dieses Ereignis als einen Traum, aber die prosaische des Lal es als Wirklichkeit darstellt, thut wenig zur Sache. Im Buddhacarita (I, 20) übrigens ist es auch etwas Wirkliches: dhrtvā himādridhavalam guru şadvişāṇaṃ ...... dviradasya rūpam \ Suddhodanasya vasudhādhipater mahişyāḥ kukṣim viveša sa jagadvyasanakşayāya.

Die Bedeutung der Gestalt wird an einer andren Stelle des Lal. noch hierdurch hervorgehoben, dass die Wahl der sechszahnigen Elefantenfigur nicht als eine durch zufallige oder äusserliche Umstande bedingte noch infolge einer Augenblickslaune veranlasste, sondern als die Frucht reifer Überlegung und Beratung mit den Devaputras im Tusitahimmel bezeugt wird (Lal. 39, 13 ff. ed. Lefmann).

Ich halte es nicht für unmöglich, dass selbst der Verfasser des Jātakakommentars, der gleichfalls den Bodhisattva als weissen Elefanten in Māyās rechte Seite hineingehen lasst — darüber sind die südlichen Buddhisten mit den nördlichen einig — sich ihn als einen "Sechszahn" vorgestellt haben mag. Wohl sagt er es nicht ausdrücklich, doch die Beschreibung der Ortlichkeit, von wo die Wundergestalt herkam, weist in diese Richtung. Im Jātaka-

<sup>1)</sup> Die den Versen vorangehenden Worte lese ich folgenderweise: Māyā-devī sukhaśayane (so Rājendralāla) prasuptā imaṃ svapnam (bei Lefmann steht durch einen Druckfehler khaptam) apašyat.

kommentar (I, S. 50 ed. Fausb.) heisst es, dass der kleine Elefant von dem Goldberge hergekommen war, nachher den Silberberg erstiegen hatte, und darauf, aus dem Norden kommend, in den Schoss der Māyā eindrang. Atha Bodhisatto setuvaravārano hutvā tato avidūre eko Suvannapabbato — tattha caritvā tato oruyha Rajatapabbatam abhiruhitvā uttaradisato āgamma ... ..... dakkhinapassam tāļetvā (v. 1. phāletvā) kucchim paviţthasadiso In der Jatakaerzahlung Nr. 514 aber, deren Held der Elefant mit den sechs Hauzahnen ist, wohnt der Sechszahn auf einem Berge mit goldenen Abhangen (suvannapassapabbato), welcher der höchste ist von sieben, die zusammen eine gewaltige und fast unerreichbare Gebirgsmasse im hohen Norden bilden (Jātaka ed. Fausb. V, 38). In dieser Existenz soll der Bodhisattva seine ausserordentliche Herzensgüte und liebreiche Natur folgendermassen gezeigt haben. Im Auftrag der Hauptgemahlin des Königs von Benares, welche den Sechszahn im Traum gesehen hatte und seitdem den sehnlichsten Wunsch hegte, dessen Zahne zu besitzen, hatte ein Jäger sein Versteck aufgefunden und ihn mit einem vergifteten Pfeile tötlich verwundet Als der Jäger sich aufmacht um sich des kostbaren Elfenbeins zu bemachtigen, wobei ihn der Umstand begunstigt, dass die andren Elefanten, als ihr König getroffen medersank, nach allen Seiten hin geflüchtet waren, fragt das Wundertier mit menschlicher Stimme nach der Ursache dieses feindlichen Verhaltens. Der Jäger gesteht ihm sein Verlangen. Und da freut sich der Bodhisattva, dass er noch vor seinem Tode ein Opfer bringen kann und unterrichtet ihn, wie er am leichtesten und am sichersten ihm das Elfenbein absagen soll.

Es ist nicht meine Absicht, hier auf diese Geschichte naher einzugehen. Die verschiedenen Fassungen, worin sie in der uns bekannten Litteratur bewahrt ist, hat der im Anfang dieses Jahres verstorbene Léon Feer, der sich um das Studium der buddhstischen Erzahlungslitteratur so verdient gemacht hat, in einigen Aufsatzen im Journal Asiatique von 1895 (Neuvieme Série, V. 1 et 2) eingehend behandelt. Nur will ich diese Untersuchung in einer Hinsicht erganzen. Es existieren nicht fünf, sondern sechs Redaktionen, insofern es nicht eine, sondern zwei sanskritische Fassungen giebt. Ausser der von Feer berücksichtigten Erzahlung Nr. 25 der Kalpadrumävadänamälä liegt unsere Legende des saddanta auch in der Avadänakalpalatä vor, wo sie im 49. pallava erzählt wird Übrigens wird in einer gäthä des Lalitavistara (S. 168, 7—10 ed. Lefin.) auf sie angespielt.

Ich wünsche hier einzugehen auf die Frage, wie man wohl zu dieser sonderbaren Vorstellung des Sechszahns gekommen sein mag. So gelaufig diese Anschauung dem glaubigen Buddhisten auch sein mag, so ist sie sehr seltsam und muss sie den Künstlern, welche den Traum (oder die Konzeption) Māyās darzustellen hatten, Sorge bereitet haben. Weder auf dem Stūpa zu Bharhut noch in

der Darstellung der Buddhalegende auf dem Boro-Budur hat der

weisse Elefant mehr als zwei Zahne 1).

Meines Erachtens liegt hier ein Wortspiel vor. Pāli chaddanto bezeichnet nicht bloss "Sechszahn", es lasst noch eine andre Deutung zu. Als zweites Glied der Bahuvrīhi-Zusammensetzung kann man ja das Partizip des Verbums dam "zahmen" betrachten. In dieser Auffassung heisst chaddanto "jemand der die Sechs bezahmt hat", ein Epitheton, das, von Gautama Buddha ausgesagt, in mehr als einer Hinsicht angemessen wäre. Hat er nicht die sechs Irrlehrer, Pūraṇakassapa und die übrigen, bei mancher Gelegenheit, insonderheit als er im grossen Wettkampf mit ihnen das Wunder von Sāvatthi zeigte, besiegt und überwunden? Mit Fug und Recht konnte er, der in jeglichem Streit seinen sechs Gegnern bei weitem überlegen sich zeigte, ein "Zahmer der Sechs", ein chaddanto genannt werden.

Doch glaube ich nicht, dass hierin die richtige Erklarung zu finden sei. Nach meiner Ansicht liegt es vielmehr in der Natur der buddhistischen Anschauungen und in ihrer ganzen Art dieselben sprachlich zum Ausdruck zu bringen, dass man die "sechs bezähmten" nicht von Menschen, sondern von Eigenschaften versteht. Wenn von einem "Zahmer der Sechs" die Rede ist, soll man doch zunachst an die fünf Sinnesorgane und das manas denken. Die Zusammenfassung der fünf indriyāṇi mit dem manas (Pāli mano), dem inneren Sinn, zu einer sechsteiligen Kategorie, ist echt buddhistisch. Im Paticcasamuppāda, der Kette des Kausalnexus, macht das chadāyatanam "die sechs Sitze der Sinneseindrucke" eins der zwölf nidanas aus, und diese sechs sind eben die fünf Sinnesorgane, Gesicht, Geruch u s. w. und das mano<sup>2</sup>). Derjenige, der die volle Herrschaft über diese sechs ausubt, sie bezwungen und in seiner Macht hat, heisst chalangasamannagato oder chalangavā, wie zum Beispiel in der Einleitung des Jātakakommentars (I, 56, 6 ed. Fausb.) die acht Brahmanen, welche König Suddhodana nach der Geburt seines Sohnes zu Rate zog, um seine Zukunft vorauszusagen. Wo übrigens der Begriff der Bezwingung und Beherrschung der Sinne auf indisch seinen sprachlichen Ausdruck finden soll, ist, neben der Wurzel yam "bändigen", die Wurzel dam "zahmen" mit ihren Ableitungen am Platz. Wie alle andern Yogins und Yatis, zeichnet sich der Bodhisattva natürlich durch

2) H. C Warren, Buddhism in Translations S. 186 übersetzt folgendermaassen die Stelle Samyuttanikäya XII, 2, 11:

"And what, O priests, are the six organs of sense?"

<sup>1)</sup> Dass auf den Ajantabildwerken der Jager mit den erbeuteten Zahnen, drei in jeder Hand, dargestellt wird, kann hier nicht in Betracht kommen. An die Darstellung eines Elefanten, desen aufgerichteter Russel sechs Zahne sehen lasst, hat sich, soviel ich weiss, kein Kunstler gewagt.

<sup>&</sup>quot;Eye, ear, nose, tongue, body and mind — these, O priests, are called the six organs of sense".

damo und samo aus; er ist danto und santo, das heisst: er übt Selbstbezwingung in der doppelten Hinsicht, dass er seine Sinnesorgane vollig in seiner Gewalt hat, sich nie von ihnen hinreissen lasst, und dass Zorn, Begierde, Wahn nichts über ihn vermögen, weil ihr Feuer entweder erloschen ist, oder jedenfalls nicht mehr auflodern kann.

Als eine solche heilige Natur, ein santo und ein danto, wird die Person des Bodhisattva auch im Verlauf seiner früheren Existenzen betrachtet, und dass er, als er aus dem Tusitahimmel herabstieg um zum letzten Male geboren zu werden und so zur Buddhawürde zu gelangen, diese unentbehrliche Vorstufe auf dem Wege des Heils schon lange erreicht hatte, versteht sich von selbst. So ist es klar, dass der Bodhisattva mit dem epitheton ornans chaddanto "Unterwerfer der sechs (Sinnesorgane)" bezeichnet werden konnte. Dass, sobald man dieses Epithet mit der aus andrer Ursache entstandenen Darstellung als Elefant kombinierte, die Auffassung "Besitzer von sechs Hauzähnen" unwillkurlich sich einstellen musste, liegt auf der Hand. Fallen doch in den Volkssprachen die auf sanskritisch gut zu unterscheidenden Worter danta "bezwungen" und danta "Zahn" lautlich zusammen. Wer die Vorliebe der Inder für doppelsinnigen Ausdruck, Wortspiele und Rätselsprüche kennt, wie sie sich anerkanntermaassen in ihrer Litteratur auf Schritt. und Tritt bekundet, wird in der Benennung chaddanto gajo zur Bezeichnung des unter dem Banne der mit totemistischen Elementen vermischten Seelenwanderungstheorie als heiliger weisser Elefant dargestellten hochsten Wesens nichts unwahrscheinliches finden konnen. Die Erklarung der Wundergestalt ausschliesslich auf der maasslosen Phantasie und der Vorliebe der Inder fur das Wunderbare beruhen zu lassen, genügt nicht. Der Sechszahn ist eben ein wesentlicher Bestandteil der Legende von Buddhas letzter Existenz, und das Gewicht, welches der Buddhist auf diesen Zug der Erzahlung legt, lässt sich nur durch die Annahme eines besonderen Motivs begreiflich machen.

Was die grammatische Seite meiner Auslegung des chaddanto anbelangt, so brauche ich mich für die Nachsetzung des Partizips bloss auf Pāṇini II, 3, 37 zu berufen. Aber ich kann sie noch besser rechtfertigen. Im Pāli und im buddhistischen Sanskrit ist die Nachsetzung des Partizips in Bahuviīhi-Zusammensetzungen etwas gewöhnliches, für das buddhistische Sanskrit mag man die Häufigkeit dieser Stellung geradezu als charakteristisch bezeichnen. Vgl. Suttanipāta 639 und 640 kāmabhavuparikkhīnam, Jāt. (ed. Fausb.) I, 358, 19 sabbanāhasannaddho, Lalitavistara (ed. Lefm.) 279, 20 sukhitāk sarvasattvās ca divyasaukhyasamarpitāh, Divyāv. 7, 5 smrtibhratāh (als Bahuvrīhi aufzufassen, ep. ibid Z. 1 smrtimantah), Jātakamālā 91, 19 kautuhalajātāh Supāragam paprechuh. Buddhacarita 1, 33 heisst es von den sieben Schritten des Bodhisattva gleich nach seiner Geburt anākulāmy abjasamudgatāni . . . . . padāni

sapta<sup>1</sup>). — Für den Fall, dass man gegen die Interpretation eines Bahuvrīhi mit einem nur aus einem blossen Zahlworte bestehenden Subjekt Bedenken haben sollte, mochte ich doch bemerken, dass die Inder es lieben, durch die Nennung der blossen Zahl eine bekannte, aus so oder so vielen Teilen bestehende Kategorie, versteckt zu bezeichnen. Ich brauche zur Erinnerung an diese bekannte Eigentümlichkeit nur an den schwierigen Vers Buddhac. II, 41 zu erinnern.

Wie es mit symbolischen Ausdrücken öfters sich ereignet, wird das richtige Verstandnis des anfangs absichtlich doppelsinnig gewahlten Epithetons des gajo allmahlig sich verdunkelt haben, bis es zuletzt in die vergröberte Auffassung eines Wunderelefanten mit sechs Hauzähnen überging. So bildete sich in den altesten Buddhistengemeinden einerseits die Legende von dem edlen Tiere. das zum Tode verwundet sich freiwillig hergab, um sich das ersehnte Elfenbein heraussagen zu lassen, andrerseits der Glaube an die wundervolle Konzeption des Sakyamuni in der Gestalt eines so ausgestatteten kleinen weissen Elefanten. Die echt indische Gewohnheit, Glieder einer Zusammensetzung mit Synonymen zu vertauschen, wird das Abhandenkommen des Verständnisses befordert haben. In dem Ausdruck chaddanto gajo ist der Doppelsinn herauszufühlen, in chabbisāņo (skt. sadvisāņah) nicht. Ich bezweifle ob Aśvaghosa, als er den oben (S. 306) erwahnten Ausdruck sadvisānam dviradasya rūpam anwendete, sich dessen bewusst war. Wohl aber wird er ein andres Wortspiel, dessen er an derselben Stelle und bei der Beschreibung desselben Faktums sich bedient, verstanden haben. Wo er nämlich des Brunstsaftes Erwähnung thut, der das Gesicht des Fötus-Elefanten bedeckte auch dies ist ein stehender Zug der Erzahlung - und dieses so ausdruckt, dass er war dānādhivāsitamukhah, da wird er, nach meiner Meinung, den Ausdruck wegen seines Doppelsinns —  $d\bar{a}na$ "Brunstsaft" und  $d\bar{a}na$  "Mildthatigkeit" — mit Absicht gewählt haben.

<sup>1)</sup> Auch in der brahmanischen Litteratur giebt es, wiewohl weniger, doch genug Beispiele der Hintansetzung des Partizips. Ich habe zwei aus dem Mahābhārata zur Hand: III, 200, 34 pāmsupādāvagunthitāh "deren Fusse mit Staub bedeckt sind", IV, 32, 27 anyonyam cāpi samrabdhau viceratur amarsanau | . . . . . asisaktigadābhrtau . Vgl. noch Manu II, 70 adhyesyamānas tu . . . . . brahmānjalikrto 'dhyānyah.

# Ānandavardhana's Dhvanyāloka.

Übersetzt von

### Hermann Jacobi.

(Schluss)

35. Es giebt noch eine andere Art der Poesie, die mit subordi- 205 mertem Unausgesprochenen, in welcher bei Anwesenheit von etwas Unausgesprochenem die Schönheit des Ausgesprochenen überwiegt.

Wenn der unausgesprochene Inhalt. den wir mit der Schönheit der Frauen verglichen haben, die Hauptsache bildet, so haben wir, wie bereits gesagt, den "Ton"; wenn er aber subordiniert ist und die Schonheit des Ausgesprochenen das Hervorstechende ist, da nimmt man eine zweite Ait der Poesie an: die mit subordiniertem Unausgesprochenen. Wenn nun das Unausgesprochene ein rein inhaltliches Element ist, das durch Worte, die ihre Bedeutung verlieren, zur Erkenntnis gelangt, so wird es manchmal im Verhaltnis zum Satzsinn, der das Ausgesprochene bildet, zu etwas Subordiniertem; dann liegt also die Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen vor; so in der folgenden Strophe.

"Welcher neue Schönheitsstrom ist hier, wo Lotusse mit dem" "Monde schwinnmen, wo die vasengleichen Stirnbuckel eines Ele-" "phanten emportauchen, wo neue (d. h. nie gesehene) Kadalīstamme" "und Lotuswurzelstöcke (zum Vorschein kommen)?" 45.1)

Gelangt das Unausgesprochene durch Worte, welche ihre Bedeutung ganzlich<sup>2</sup>) verlieren, zur Erkenntnis, so wird es manchmal, weil das Ausgesprochene mit Rücksicht auf die Schönheit die Haupt-

<sup>1)</sup> In diesem Verse verlieren die Wörter Strom, Lotusse, Mond etc ihre Bedeutung und deuten die Fulle, kokette Augen, das Antlitz etc. an; aber dies bleibt nicht durchaus unausgesprochen, sondern wird durch die Worte "welcher neue... ist hier" halbwegs ausgesprochen. Darum ist das Unausgesprochene hier dem Ausgesprochenen subordiniert.

<sup>2)</sup> Es muss wohl atyantatiraskrta° statt atıraskrta° gelesen werden, wie aus dem Komm. p. 206 l. 4 hervorzugehen scheint. atıraskrtarācya ist kein terminus technicus; es müste arthāntarasankramitavācya gesagt werden. Der Gegensatz zu dem vorhergehenden liegt in cūrutvāpekṣayā; oben war vācyarāpavākyārthāpekṣayā gesagt.

- 206 sache bildet, zu etwas Subordiniertem, wie in dem Beispiel p. 37: "Voller Glut ist die Morgenrote". Wird aber jenes (zu erratende inhaltliche Element) durch eine entsprechende Wendung zur Kenntnis gebracht, so tritt dadurch seine Subordination ein, wie in dem Beispiel p. 103: "Wie die schlaue Dirne merkte". (Oder) das Angedeutete ist eine Stimmung etc; wenn es subordiniert ist, dann liegt, wie p. 67 ff. gezeigt, die Figur rasavat vor. Diese Subordination der Stimmungen etc. unter den übergeordneten Satzsinn ist, wie wenn ein König an dem Hochzeitszuge seines Dieners teilnimmt. Wenn (endlich) eine unausgesprochene Figur subordiniert erscheint, da handelt es sich um ein Dīpaka etc.
  - **36.** In Gedichten, die durch klare, bedeutungsschwere Wörter uns entzücken, soll der Verstandige diese Art (von Poesie) zu erkennen suchen <sup>1</sup>)

Wenn Gedichte, zwar anspruchslos aber reizend, durch das 207 Durchscheinen eines tieferen Gedankens<sup>2</sup>) die Kenner entzücken, so muss man in ihnen allen diese Art der Poesie, bei der das Unausgesprochene subordiniert ist, zu erkennen suchen, z. B.

"Oh, die Familie des Okeanos, der die Laksmī zur Tochter," "Hari zum Schwiegersohn, Gangā zum Weibe, den Nektar und"

den Mond zu Sohnen hat!"3) 46.

37. Alle jene unausgesprochenen Figuren, die einen grossen Reiz besitzen, wenn sich ihnen ein unausgesprochenes Element beigesellt, erweisen sich zumeist als in das in Rede stehende Gebiet gehörig.

Alle jene ausgesprochenen Figuren, welche, sofern sich ihnen je nach Fug ein unausgesprochenes Element, d. h. eine Figur oder ein inhaltliches Element, beigesellt, einen besonderen Reiz besitzen, sind von den Poetikern zu einem Teile (so) dargestellt worden; aber alle solche Figuren erweisen sich bei genauerer Untersuchung als zumeist in das in Rede stehende Gebiet gehörig. Denn wie bei dem dīpaka (der samāsokti) etc. erkennt man auch bei andern Figuren, dass sie zumeist einen Anflug von etwas Angedeutetem, entweder einer andern Figur oder einem inhaltlichen Element, haben. Denn in erster Linie kann in alle Figuren eine Hyperbel (atišayokti) hineingetragen werden, und wenn grosse

<sup>1)</sup> Wer das aber nicht versteht, sondern in eingebildeter Kennerschaft verzuckt die Augen schliessend redet, der macht sich lacherlich. Abh.

Ich lese mit K., Kh.: prakūšamānavitatārtharamanīyāḥ.
 Hier wird dasjenige, was durch die Erwahnung der Lakṣmī etc. angedeutet wird, durch das Wort "oh" halbwegs ausgesprochen.

<sup>4)</sup> ekadesena, nach Abh. ist damit das ekadesavivartirupaka gemeint, worüber R. G. p. 232. Ich übersetze nach der Erklarung der "Andern".

<sup>5)</sup> Siehe S. 769 Anm. 1.

<sup>6)</sup> Siehe S. 591 Anm. 2.

Dichter dies thun, dann verleiht sie dem Gedichte eine besondere Schonheit. Denn wie sollte nicht eine Hyperbel, die in Angemessenheit mit dem Gegenstand angebracht wird, dem Gedichte einen Vorzug verleihen? Wenn also Bhāmaha bei Gelegenheit der Definition der atisayokti sagt:

"sie ist allenthalben die *vakrokti* (dichterische Ausdrucks- 208 weise)<sup>1</sup>); durch sie wird der Gedanke verschönert; ihrer mussen

sich die Dichter befleissigen; welche Figur ware ohne sie?"

so muss das folgendermaassen ausgelegt werden: diejenige Figur, welcher sich durch die Imagination des Dichters eine atisayokti beigesellt, erhalt eine vermehrte Schönheit, wahrend eine andere nichts weiter als eine Figur ist. Weil sie somit fahig ist, sich in allen Figuren zu verkörpern, so wird sie durch identificierende Übertragung das Wesen aller Figuren genannt. — Sie ist nun andern Figuren teils als das Ausgesprochene, teils als das Unausgesprochene beigemischt; letzteres kann dabei die Hauptsache oder das Subordinierte sein. Im ersten Falle handelt es sich um die ausgesprochene Figur<sup>2</sup>), im zweiten um eine Art des Tones, im dritten um die Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen.

Etwas abuliches zeigt sich auch bei andern Figuren, doch mit dem Unterschiede, dass sie sich nicht in allen andern Figuren verkorpern konnen, während die atisayokti es bei allen kann. Bei einigen Figuren, die einer Ahnlichkeit ihr Dasem verdanken 3), wie bei der Metapher, dem Vergleich, tulyayogitā, nidarśanā etc., ist diese Ahnlichkeit, wenn sie auf einer nicht ausgesprochenen Eigenschaft beruht, einer hervorragenden Schönheit teilhaftig; darum fallen alle diese Figuren, sofern sie diese hervorragende Schönheit besitzen, unter den Begriff der Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen. Bei samāsokti, ākṣepa4), paryāyokta5) etc., deren Wesen darin besteht, dass nie das unausgesprochene Element fehlt. herrscht kein Streit darüber, dass sie zu der Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen gehoren. Für einige Figuren, in denen das Unausgesprochene (i. e. die zweite Figur) subordiniert ist, gilt die Regel, dass sie nur eine bestimmte Figur (als Unausgesprochenes) in sich enthalten konnen, wie die vyōjastuti (Lob in Form eines Tadels) den preyan 6); bei anderen Figuren, dass sie irgend eine Figur in sich enthalten müssen, wie der sandeha (Zweifel) etc. einen Vergleich 7). Andere können sich auch wechselseitig einschliessen, wie

21\*

<sup>1) &</sup>quot;Die Darstellung (ukti) in gewählten (vakra) Worten und Ideen gilt als ein Schmuck der Rede". Die Gewahltheit der Worte und Ideen erklart Abh. als ein Sich-über-das-Gewöhnliche-Erheben (lokottirnena rüpena avasthünam).

Wie in der obigen Strophe: "welcher neue Schonheitsstrom etc"
 tattvapratilambha, wohl so viel wie das gewohnlichere ātmalābha.

<sup>4)</sup> Siehe S. 592 Anm. 2. 5) Siehe S. 593 Anm. 2.

<sup>6)</sup> Etwa "Kompliment" siehe S. 602 Anm. 1.

<sup>7)</sup> D. h. irgend eine Varietat des Vergleiches, wie Metapher etc. So Abh. Nach Jagannätha, Rasagangüdhara p. 461 wurde eine grosse Konfusion

dīpaka und Vergleich. Allgemein wird zugegeben, dass das dīpaka einen Vergleich in sich schliesst. Zuweilen gesellt sich aber auch dem Vergleich der Schimmer eines dīpaka bei, wie in der mālopamā. z. B. (Kumārasambhava I. 28):

"Wie die Lampe durch eine hellleuchtende Flamme, wie der" "Pfad des Himmels durch die Gangā, wie der Weise durch richtige" "Sprache, so war er (der Himālaya) durch sie (Pārvatī) gereinigt"

.und geziert."

Hierin erkennt man deutlich den Schimmer eines Dīpaka. 210 Darum gehören alle Figuren, Metapher etc., welche durch Verbindung mit einem unausgesprochenen Elemente hervorragende Schönheit besitzen, zur Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen. Und dies (dass namlich bei ihnen etwas Unausgesprochenes subordiniert ist), ist bei allen solchen (d. h eine hervorragende Schonheit besitzenden Figuren), mögen sie schon beschrieben sein oder nicht, das gemeinsame Merkmal. Wenn dies also angegeben wird, dann sind alle diese Figuren richtig definiert; wenn aber von jeder einzelnen Figur die specielle Form ohne Angabe des Genusmerkmals beschrieben wird, so können, gerade als wenn man von einem Gedichte die Zeilen einzeln recitierte 1), die sprachlichen Ausdrücke nicht ihrem Wesen nach erfasst werden, weil sie an Zahl unendlich sind. Denn zahllos sind die Formen der Rede 2), und die Arten derselben sind ja die Figuren. - (Nicht bloss durch Andeutung einer andern Figur, sondern) auch auf andere Weise, indem namlich ein unausgesprochener Sinn (Inhalt oder Gefuhl) damit verknüpft ist, wird der Poesie mit subordmiertem Angedeuteten ihr Gebiet zu teil.

So ist denn auch dieses zweite, einen Ausfluss des "Tones")
211 darstellende Feld grosser Dichter als ausserst reizend von Kennern
ins Auge zu fassen. Keine Art von Poesie, welche die Herzen von
Kennern entzückt, giebt es, der nicht die Berührung mit etwas
Unausgesprochenem ihre Schönheit verliehe.

Darum mögen die Dichter es recht erwägen, weil es das wichtigste Geheimnis<sup>4</sup>) der Poesie ist.

38. Diese durch das Unausgesprochene bewirkte Schönheit ist die vornehmste Zierde der dichterischen Muse, wenn sie auch noch andern Schmuck (d. h. Figuren) hat, wie beim Weibe die Schamhaftigkeit.<sup>5</sup>)

entstehen. wenn man  $r\bar{u}paka$ ,  $d\bar{u}paka$  etc. als Unterarten der  $upam\bar{u}$  auffassen wollte. Vämana aber hat alle diese Figuren als  $upam\bar{u}prapa\hat{n}ca$  behandelt.

<sup>1)</sup> Lies pūtheneva.
2) Cf. p 8
3) niṣyanda, ebenso p. 223.
4) Cf. p. 11.

<sup>5)</sup> Die Zierde der Rede entspringt daraus, dass der Dichter das Unausgesprochene gewissermaassen versteckt, und so besteht auch die Schamhaftigkeit aus dem Verbergen erotischer Regungen; "denn wenn ein uber der Leidenschaft erhabener Asket den Lendenschurz abthut, wird die Schamhaftigkeit nicht verletzt "

Dadurch erhalt eine allbekannte Sache einen neuen Reiz, z.B. "Alle jene immer neuen vertrauten Ausserungen der Verliebt-" "heit bei schönäugigen Madchen, wenn sie dem Gebote Amors ge-" "horchen, musst du dir an stillem Orte gesammelten Gemütes" "wieder und wieder vor Augen führen." 47.

Welche Schonheit ruft hier nicht das Wort "alle jene" (ke'pi) hervor, das zwar den Gedanken nicht deutlich ausspricht, aber eine unendliche Fülle von Unausgesprochenem rein und klar zu verstehen giebt!

**39.** Wenn durch die Betonung ein anderer Sinn verstanden 212 wird, so gehört dies 1), vorausgesetzt, dass das Unausgesprochene subordiniert ist, in diese (jetzt in Rede stehende) Art der Poesie.

Wenn durch die Betonung die Wahrnehmung eines andern Sinnes stattfindet, so gehört dies, vorausgesetzt, dass der unausgesprochene Sinn subordiniert ist, in die Unterabteilung der Poesie, welche durch das Subordiniertsein des Unausgesprochenen charakterisiert ist. Wie in (den ironischen Worten Bhīma's, mit denen dieser im Anfang des 1. Aktes des Venīsainhāra auf die Strophe des Theaterdirektors antwortet): "guter Dinge sind, so lang ich lebe, die Sohne Dhytarāṣṭra's". Oder wie in (Hūla 417):

"Oh, wir sind unkeusch! beruhige dich, du treue (fattin! Du" "hast dich nicht mit Schande befleckt; aber wir liebeln nicht mit" "dem Barbier wie die Gattin eines gewissen jemand!"?) 48.

Nicht die Betonung an und für sich, sondern die Nennkraft 213 der Wörter in Verbindung mit der Betonung, die durch die Tragweite der Wortbedeutung herbeigeführt wird, bewirkt, dass ein bestimmter Sinn verstanden wird; denn den namlichen Sinn eihalten wir nicht bei anderer Vorlage lediglich durch die rein nach Beheben angewandte Betonung Obschon dieser Sinn auf der Funktion des in bestimmter Weise betonten Wortes beruht, so kommt er doch durch die Tragweite des Inhaltes zustande, und darum ist er etwas Unausgesprochenes. Wenn aber der ausgesprochene Inhalt, qualificiert durch etwas Unausgesprochenes, das mit der Aussagefähigkeit der Wörter im Zusammenhang steht 3, zum Verstandnis gelangt, so ist das einen derartigen Inhalt darstellende Gedicht zu bezeichnen als eine Poesie, in welcher das Unausgesprochene sub-

<sup>1)</sup> Eigentlich diese Wahrnehmung; gemeint aber ist das betreffende Gedicht. So Abh. — Unter  $k \overline{u} k u$  "Betonung" ist nicht nur die Verstarkung der Stimme, sondem jede von der gewohnlichen Stimmlage abweichende Intonation zu verstehen, wie denn Abh. verschiedene derselben beschreibt.

<sup>2)</sup> Hier und in ahnlichen Fallen konnte man die vipuritalaksanā, progressio ad contrarium, vermuten. Aber es ist, wie Abh. bemerkt, keine luksaņā vorhanden, weil zunachst der mukhyārthabādha fehlt.

Hierdurch wird das Subordmiertsein (gunibhava) des Unausgesprochenen motiviert.

214

ordiniert ist. Denn wenn das Unausgesprochene das qualificierte Ausgesprochene ausdrückt, dann ist es subordiniert.

40. Wenn man in einem gegebenen Falle Grund 1) sieht, diese Art von Poesie anzunehmen, da sollen ihn Kenner nicht zum "Ton" stempeln wollen.

Denn in der Praxis kommen Falle von Mischung des "Tones" und der Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen vor. Wenn nun für letztere in einem Falle ein Grund vorhanden ist, so ist er dementsprechend zu klassificieren. Man soll nicht allenthalben in den "Ton" vernarrt sein. So z. B. (Kum. VII, 19):

"Als sie (Pārvatī bei der Hochzeitstoilette) sich (von einer" "Dienerin) die Füsse hatte schminken lassen und von ihr scherzend" "beglückwünscht wurde, dass sie mit diesem Fusse die Mondsichel" "auf ihres Gatten Haupte berühren möge, schlug sie dieselbe" "schweigend<sup>2</sup>) mit der Blumenguirlande." 49.

Oder Kirāt. VIII, 14:

"Als (ihr Galan) der stolzen Dirne Blumen (vom Baume)" "hinunterlangte und sie dabei mit dem Namen einer Nebenbuhlerin" "nannte, da sagte sie nichts und scharrte nur thränenerfullten" "Auges mit dem Fusse auf dem Boden." 50.

Hier ist das Subordiniertsein des unausgesprochenen Sinnes ganz deutlich, weil er in Form einer Negation "schlug schweigend" und "sagte sie nichts" ein wenig zum Gegenstand der Aussage geworden ist. Wenn daher ohne direkten Hinweis³) der unausgesprochene Sinn als der beabsichtigte Satzgedanke erscheint, da ist er die Hauptsache, wie in dem früheren Beispiel: "Als der göttliche Seher also sprach, zählte Pārvatī gesenkten Hauptes neben ihrem Vater stehend die Blatter der Lotusblume, mit der sie tändelte." In den eben besprochenen Fallen aber kommt es durch eine Redewendung zum Ausdruck; darum ist in ihnen das Ausgesprochene auch4) Hauptsache. Deshalb lässt sich hierauf nicht die Bezeichnung "Ton mit nachklingendem Unausgesprochenen" anwenden.

41. Auch diese Art der Poesie, in welcher das Unausgesprochene subordiniert ist, kann dann zum "Ton" werden, wenn die Betrach-

 Mit diesem "auch" nimmt der Verfasser den gleich zu behandelnden Gedanken vorweg.

<sup>1)</sup> Dieser Grund ist hier die Wahrnehmung eines speciellen Reizes. Abh. 2) Die durch die scherzhafte Bemerkung der Dienerin in der P\u00e4rvat\u00e4 erweckten Gefuhle sind zwar etwas Unausgesprochenes, aber es kn\u00fcpft sich all dies an das Wort "schweigend" an, dem es einen pragnanten Sinn verleiht und sich dadurch ihm unterordnet.

<sup>3)</sup> Ich übersetze nach K., Kh. Die Lesart vakroktim vinā giebt einen zu beschrankten Sinn; sie ist vielleicht durch eine Erinnerung an die ähnliche Diskussion p. 97 entstanden, wo vakrokti den ähvani gegenubergestellt wurde.

tung ergiebt, dass Stimmung etc. (in anderer Beziehung) den beabsichtigten Sinn bildet.

[Der Komm. lost den Vers in prosaischer Wortstellung auf und fahrt dann fort] wie in den beiden eben angeführten Strophen 1) (49 f.) und in folgender:

"Ja, Rādhā ist schwer zu trösten, du Glücklicher, wenn ihr" "diese Thrane entfallen ist, obwohl du ihr mit dem Tuche da" "von deiner Herzgeliebten Hufte die Augen trocknetest. Hart" "ist der Sinn der Weiber! Genug der Galanterien: Lass mich in" "Frieden!" Der bei seinen Besänftigungsversuchen also angeredete" "Hari möge euch Glück spenden!" 2) 51.

215

Da sich dies nun so verhalt, so ist von den hervorgehobenen Worten der Strophe: "Es ist eine Erniederigung für mich etc." (p. 153), obschon sie etwas durch ein Unausgesprochenes qualificiertes Ausgesprochenes ausdrücken, doch (mit Recht) gesagt worden, dass sie das Andeutende seien bezuglich der Stimmung, welche zum Satzsinn jener Strophe wird ") Man darf aber von jenen Wortern nicht urrtumlich glauben, dass sie den Ton enthielten, bei dem das Ausgesprochene seine Bedeutung abandert: weil bei ihnen das Ausgesprochene ja gemeint ist. Denn in ihnen wird das Ausgesprochene als durch das Unausgesprochene qualificiert wahrgenommen, nicht aber verwandelt es sich in das Unausgesprochene. Deshalb ist in jenem Beispiel der Satz "Ton", die Wörter aber sind solche, bei denen das Unausgesprochene subordmiert ist. Es sind nicht nur diejenigen Wörter, bei denen das Unausgesprochene subordiniert ist, das Andeutende für den Ton mit gleichzeitig wahrgenommenem Unausgesprochenen, sondern auch solche, die als diejenige Art des "Tones" erscheinen, bei dem das Ausgesprochene seine Bedeutung abandert, wie in derselben Strophe das Wort Rāvaņa, das eine andere Art des "Tones" darstellt, diese Andeutefahigkeit besitzt. Wenn aber in einem Satze die Stimmung etc. nicht als Hauptsache beabsichtigt ist, obgleich sie durch Wörter zum Ausdruck gelangt, bei denen das Unausgesprochene subordiniert ist, so kommt letztere Eigenschaft auch dem Ganzen zu; z. B.:

"Dem Könige sogar dienen sie, Gift sogar verzehren sie und" 216

3) Die betreffende Strophe wurde namlich gegeben, um zu zeigen, dass die Stimmung durch verschiedene Worter, Formen etc. zum Ausdruck gebracht werden könne.

Der unausgesprochene Sinn schmuckt den ausgesprochenen, aber der also geschmückte ausgesprochene Sinn erscheint der obwaltenden Stimmung gegenuber als subordiniert.

<sup>2)</sup> In den Worten der Rädhä liegt manches Halbausgesprochene, wie Abl. eingehend darlegt. Insofern wurde die Poesie mit subordmiertem Unausgesprochenen vorliegen. Aber alle diese Schönheiten sind nicht nur ihrer selbst wegen da, sondern dienen dazu, die Stimmung "Eifersucht" zum Ausdruck zu bringen. Daher ist diese Strophe doch als "Ton" zu bezeichnen.

"sie amusieren sich mit Weibern: geschickt fürwahr sind die" "Menschenkinder"1). 52.

In solchen und ähnlichen Versen muss man sich die grosste Mühe geben zu unterscheiden, ob das Ausgesprochene oder das Unausgesprochene die Hauptsache sei oder nicht, damit man klar erkenne, wo der "Ton", wo die Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen und wo Figuren rein und unvermischt vorliegen. Andernfalls täuscht man sich selbst da, wo ganz bekannte Figuren angewandt sind. So z. B. (die Strophe Dharmakīrti's) 4):

"Die Verschwendung von Schönheitsmaterial hat er nicht ver-"
"anschlagt, sich eine grosse Arbeit aufgeladen, ausgelassenen, glück-"
"lich lebenden Leuten hat er das Feuer der Sorge entflammt<sup>3</sup>), und"
"auch sie, die Ärmste, ist geschlagen, weil ihr kein Freier eben-"
"bürtig ist: welchen Zweck hatte der Schöpfer wohl im Sinn,"
"als er der Lieblichen Leib erschuf?" 53.

217

Hier hat ein Erklarer die Figur vyājastuti (Lob in Form eines Tadels) gefunden; das passt nicht, weil nicht alles stimmen würde, wenn der Inhalt lediglich auf diese Figur herauskommen sollte 4). Denn einerseits konnte kein Verliebter den in dem Gedichte ausgedrückten Gedanken haben, weil in seinem Munde die Worte "und auch sie, die Ärmste, ist geschlagen, weil kein Freier ihr ebenbürtig ist" unsinnig waren; anderseits aber auch kein über jede Leidenschaft erhabener (Asket), weil ein solcher einzig bemüht ist, derartige Gedanken zu unterdrücken. Und auch ist nicht bekannt, dass diese Strophe aus einem grösseren Gedichte stamme, so dass man annehmen könnte, der Sinn ergäbe sich aus dem Zusammenhang. Darum haben wir hier eine aprastutapraśamsā; denn aus dem (in dieser Strophe) Ausgesprochenen, das sich dem tieferen Sinne subordiniert, geht hervor, dass hier jemand, der aufgeblasen von der Einbildung auf ungewöhnliche Vorzüge durch seine überschwengliche Erhabenheit alle neidischen Leute in Fieber versetzt und niemand ausser sich als Kenner anerkennt, also klagt 5).

<sup>1)</sup> Die Stimmung ist hier der Weltschmerz, er kommt durch die Wörter "sogar" etc. zum Ausdruck, die das Thorichte solchen Benehmens andeuten. Die Hauptsache ist aber der ausgesprochene Gedanke.

<sup>2)</sup> Die Autorschaft der Strophe erhellt aus dem folgenden. Sie wird daher in Sbh. 1472 dem Dharmakīrti zugeschrieben.

<sup>3)</sup> Ich adoptiere die Lesart im Alankārasarvasva p. 67 svucchandasya sukham janasya vasatus cintūnalo dīpitah. Der Komm verburgt, dass das erste Wort svacchandasya nicht svacchandam lautete. sakhījunasya in K,Kh. giebt keinen Sinn. — Ruyyaka giebt ubrigens diese Strophe als ein Beispiel der atisayokti, wobei er sich auf den ersten Satz des ersten pūda bezieht.

<sup>4)</sup> Ich lese paryarasayıtve na.

<sup>5)</sup> Er betrachtet sich namlich als zu gut für diese Welt, in die er sich nur durch einen bedauerlichen Fehlgriff des Schöpfers hineinversetzt glaubt. Nach dieser Meinung von sich beurteilt er nun auch die Lage jener Schönen. Aus dem Urteil über diese sollen wir seine Meinung von sich erraten. Das ist eben eine aprastutaprasamsä, wenn aus der Schilderung von etwas Heterogenem

nach der allgemeinen Ansicht ist diese Strophe von Dharmakīrti Von ihm kann man so etwas wohl annehmen, weil eine ähnliche Absicht auch in folgender Strophe von ihm zu Tage tritt

"Meine Weisheit, in die selbst ein Geistesgewaltiger nicht" "einzutauchen wagt, deren ureigensten Schatz auch die Unermud-" "lichsten nicht schauen, für die es in dieser Welt keinen an-" "gemessenen Empfänger giebt (oder: deren Wunderwesen (grāha)" "in dieser Welt nicht ihres Gleichen haben), sie wird wie die" "Meeresflut im eigenen Leibe dahmaltern" 54.

In der aprastutaprasaṃsā ist der ausgesprochene Gedanke 218 zuweilen gemeint, zuweilen nicht gemeint, zuweilen teils gemeint, teils nicht gemeint; so ergeben sich drei Arten ihrer Daistellung. Das Ausgesprochene ist gemeint z. B.:

"Das für andere Drücken erleidet, das noch gebrochen süss"
"ist, dessen verschiedene Zustandsformen wir alle wahrlich hoch"schätzen, wenn das auf unrichtigem Boden nicht gedeihen will"
"— liegt da die Schuld am Zuckerrohr oder nicht vielmehr am"
"elenden Boden der Wuste?"1)

oder z B. in meiner Strophe:

"Zu dessen Objekt auch nur für einen Moment geworden" "alle jene schone Gestalten, die man sieht, zu ihrem wahren Werte" "kommen, dieses Auge, wie nur, ach, ist es jetzt in dieser licht-" "losen Welt gleich geworden allen übrigen Organen, oder vielinehn" "ihnen ungleich?"") 56.

In diesen zwei Strophen ist das Zuckerrohr und das Auge zwar wirklich gemeint, aber sie bilden nicht das Thema In beiden Strophen besteht nach dem Satzsinn das Thema darm, jemanden wahrheitsgemass zu schildern, der im Besitze hoher Vorzüge doch nicht zu voller Geltung gelangt, weil er nicht seinen richtigen Wirkungskreis gefunden hat.

Das Ausgesprochene ist nicht gemeint, z. B.:

",Wer bist du?" "Ach, ich will es dir gestehen; wisse, ich" 219 "bin ein vom Schicksal geschlagener Śākhoṭakabaum!",Du scheinst" "das aus Lebensüberdruss zu sagen" "Recht bemerkt!",Warum?")" "Ich will es dir sagen. Zur Linken steht ein Feigenbaum; der" "wird von allen Wanderern bereitwillig aufgesucht, aber ich, ob-" "schon am Wege stehend, habe noch nicht einmal Schatten, um" "damit andern zu nützen." 57.

das eigentlich Gemeinte erraten werden soll. — Die Worte im Text "der aufgeblasen — klagt" reflektieren, wie Abh. bemerkt, den Sinn der vier  $p\bar{u}\bar{t}da'$ s der Reihe nach.

1) Schon oben p 53 citiert

2) Gleich namlich, weil auch diese nichts sehn; ungleich, weil nur das

Auge im Dunkeln nichts nutzt.

<sup>3)</sup> Nach der Udäharanacandrikā zu Kāvyapradīpa p. 400 ist der Śākhotakabaum von Geistern bewohnt. Nach Abh. ist er ein Baum, dessen Zweige und Triebe vom Feuer der Scheiterhaufen versengt werden — "Zur Linken" und "am Wege" haben einen leichtverstandlichen Nebensinn

Denn bei einem Baume ist Rede und Antwort unmöglich; darum wird bei dieser Strophe, deren Inhalt nicht (in allem Ernste) gemeint ist, als beabsichtigter Satzsinn die Klage irgend eines edeln Armen verstanden, der in der Nahe eines reichen schlechten Menschen weilt.

Es ist tells gemeint, tells nicht gemeint, z. B:

"Wenn du, o Einfaltiger, um den auf einem Abweg wachsen-"
"den, garstigen, der Früchte, Blumen und Blatter baren Badarī-"
"baum einen Zaun ziehst, dann wirst du ausgelacht werden". 58.

Denn hier ist der ausgesprochene Sinn nicht an sich voll-

ständig befriedigend.

So muss man also (wie gesagt) mit Fleiss zu erkennen suchen, ob das Ausgesprochene oder das Unausgesprochene die Hauptsache ist oder nicht.

- 42. So giebt es zwei Arten der Poesie, je nachdem das Unausgesprochene Hauptsache oder subordiniert ist; alles andere wird "Bild" genannt.
  - 43. Das "Bild" ist doppelter Art auf Grund des Lautes oder des Sinnes, namlich Laut-Bild und Sinn-Bild.

Wenn der unausgesprochene Sinn die Hauptsache bildet, so liegt die "Ton" benannte Art der Poesie vor; wenn er subordiniert ist, die Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen. Die davon verschiedene Poesie, bei der nicht die Stimmung, Gefühle etc. die eigentliche Absicht bilden, noch die Fähigkeit einen unausgesprochenen Inhalt mitzuteilen vorhanden ist, sondern bei deren Abfassung nur die Mannigfaltigkeit des Ausgesagten und Aussagenden massgebend ist, und die darum wie ein Gemalde erscheint, die heisst "Bild". Das ist nicht wahre Poesie; denn es ist nur eine Nachahmung der Poesie. Einesteils ist sie Laut-Bild, wie Verskünsteleien, künstliche Reime etc.¹). Ein anderes Bild als das Laut-Bild heisst Sinn-Bild; es ist bar jeder Beimischung eines unausgesprochenen Sinnes und besteht nur in dem ausgesprochenen Sinn als Hauptsache, wie z. B. eine utpreksä etc., wenn in ihr die Stimmung etc. nicht die eigentliche Absicht bildet.

(Hier konnte jemand einwerfen): "giebt es denn überhaupt ein "Bild", das jedes Anfluges eines unausgesprochenen Sinnes bar ware? Das Unausgesprochene ist, wie du früher gezeigt hast, dreifacher Art. Dasjenige Gedicht, in welchem weder ein inhaltliches Element noch eine bestimmte Figur das Unausgesprochene bildet, möge als "Bild" gelten. Es ist aber kein Gedicht der Art auch nur möglich, dass in ihm keine Stimmung etc. angeschlagen würde. Denn es ist undenkbar, dass ein Gedicht keine Beziehung zu realen Dingen hätte. Unter realen Dingen versteht man aber alles, was

<sup>1)</sup> Cf. p. 85 Note 1.

diese Welt bildet, und das muss sich auch irgend einer Stimmung unterordnen, in letzter Linie 1) als Faktoren. Denn Stimmungen sind Gemütszustande, und es giebt gar kein Ding, das nicht irgend einen Gemutszustand hervorriefe; und wenn es einen solchen nicht erzeugt, dann wird es nicht zum Vorwurf für einen Dichter. Du hast aber gewisse dichterische Vorwürfe als "Bild" bezeichnet" Hierauf antworten wir: Ganz recht! Es giebt keine derartige Poesie, 221 in der man keine Stimmung etc. empfande<sup>2</sup>). Jedoch wenn der Dichter selbst ohne eine Stimmung, ein Gefühl etc. zu beabsichtigen eine Laut- oder Sinnfigur schafft, dann betrachtet man den Inhalt eben mit Bezug auf die Absicht des Dichters als der Stimmung etc. bar. Denn der Sinn der Wörter in einem Gedichte richtet sich nach der Absicht des Dichters. Wenn durch die Tragweite des Ausgesprochenen in einem solchen Gedichte, ohne dass es vom Dichter beabsichtigt gewesen ware, dennoch eine Stimmung etc. empfunden wird, so ist das doch nur in sehr schwachem Masse der Fall. Auch auf diese Weise kann man begründen, dass ein Gedicht stimmungslos sei, und so für die "Bild" genannte Poesie einen Geltungskreis ausfindig machen. Dies ist ausgesprochen in folgenden Versen (von mir, nach Abh.):

Die Bezeichnung "Bild" findet dann Anwendung, wenn ohne Stimmung, Gefühle etc. zu beabsichtigen, Figuren dargestellt werden.

Wenn aber die auf Stimmung etc. gerichtete Absicht der leitende Gedanke ist, dann giebt es kein Gedicht, das nicht zum "Ton" gehörte.

Wir haben diese Art 3) von "Bild" aufgestellt, weil thatsachlich die über alle Schranken sich hinaussetzenden Dichter Gedichte verfassen, ohne Rücksicht darauf, dass Stimmung der leitende Gedanke sein sollte. Seitdem aber die vernunftgemasse Methode der Dichtkunst gelehrt wird, findet sich in der That bei jetzigen Dichtern keine andere Poesie als der "Ton". Denn die Kunst gereifter Dichter gefallt nicht, wenn die Stimmung etc. nicht der leitende Gedanke ist; ist sie es aber, dann giebt es keinen Gegenstand, 222 welcher der beabsichtigten Stimmung dienstbar gemacht nicht bedeutend würde. Denn es giebt nichts Lebloses, das nicht irgend-

Lies: pratipadyante, antato vilhāvatvena. Cf. p. 78.

<sup>2)</sup> avipratipattih scheint irrtumlich für apratipattih im Text zu stehen; ersteres konnte man zur Not ubersetzen: "wo sich nicht über Stimmung etc. disputieren liesse".

<sup>3)</sup> etad, gemeint ist vācyacītra. Denn gegen šabdacītra kann Ānandavardhana nichts haben; hat er doch selbst in diesem Genre seine Meisterschaft bewiesen durch das Devīśataka (Kāvyamāla part IX), das nicht etwa eine "Jugendsunde", sondern ein Werk des ausgereiften Dichters ist. Er hat es nämlich, wie aus der letzten Strophe (104) hervorgeht, erst nach der Visamabānalīlā und dem Arjunacarita angefertigt, welche Werke er ja in unserm Texte den Dichtern als Muster vorhalt, aus denen sie lernen konnten, wie sie es machen müssten, cf. p. 241, 176.

Denn bei einem Baume ist Rede und Antwort unmöglich; darum wird bei dieser Strophe, deren Inhalt nicht (in allem Ernste) gemeint ist, als beabsichtigter Satzsinn die Klage irgend eines edeln Armen verstanden, der in der Nahe eines reichen schlechten Menschen weilt.

Es ist teils gemeint, teils nicht gemeint, z. B.:

"Wenn du, o Einfaltiger, um den auf einem Abweg wachsen-" "den, garstigen, der Früchte, Blumen und Blätter baren Badarī-" "baum einen Zaun ziehst, dann wirst du ausgelacht werden". 58.

Denn hier ist der ausgesprochene Sinn nicht an sich voll-

standig befriedigend.

So muss man also (wie gesagt) mit Fleiss zu erkennen suchen, ob das Ausgesprochene oder das Unausgesprochene die Hauptsache ist oder nicht.

- 42. So giebt es zwei Arten der Poesie, je nachdem das Unausgesprochene Hauptsache oder subordiniert ist; alles andere wird "Bild" genannt.
  - 43. Das "Bild" ist doppelter Art auf Grund des Lautes oder des Sinnes, nämlich Laut-Bild und Sinn-Bild.

Wenn der unausgesprochene Sinn die Hauptsache bildet, so liegt die "Ton" benannte Art der Poesie vor; wenn er subordiniert ist, die Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen. Die davon verschiedene Poesie, bei der nicht die Stimmung, Gefühle etc. die eigentliche Absicht bilden, noch die Fähigkeit einen unausgesprochenen Inhalt mitzuteilen vorhanden ist, sondern bei deren Abfassung nur die Mannigfaltigkeit des Ausgesagten und Aussagenden massgebend ist, und die darum wie ein Gemalde erscheint, die heisst "Bild". Das ist nicht wahre Poesie; denn es ist nur eine Nachahmung der Poesie. Einesteils ist sie Laut-Bild, wie Verskünsteleien, künstliche Reime etc.¹). Ein anderes Bild als das Laut-Bild heisst Sinn-Bild; es ist bar jeder Beimischung eines unausgesprochenen Sinnes und besteht nur in dem ausgesprochenen Sinn als Hauptsache, wie z. B. eine utprekṣā etc, wenn in ihr die Stimmung etc. nicht die eigentliche Absicht bildet.

(Hier könnte jemand einwerfen): "giebt es denn überhaupt ein "Bild", das jedes Anfluges eines unausgesprochenen Sinnes bar ware? Das Unausgesprochene ist, wie du früher gezeigt hast, dreifacher Art. Dasjenige Gedicht, in welchem weder ein inhaltliches Element noch eine bestimmte Figur das Unausgesprochene bildet, möge als "Bild" gelten. Es ist aber kein Gedicht der Art auch nur möglich, dass in ihm keine Stimmung etc. angeschlagen würde. Denn es ist undenkbar, dass ein Gedicht keine Beziehung zu realen Dingen hatte. Unter realen Dingen versteht man aber alles, was

<sup>1)</sup> Cf. p. 85 Note 1.

diese Welt bildet, und das muss sich auch irgend einer Stimmung unterordnen, in letzter Linie 1) als Faktoren. Denn Stimmungen sind Gemütszustande, und es giebt gar kein Ding, das nicht irgend einen Gemutszustand hervorriefe; und wenn es einen solchen nicht erzeugt, dann wird es nicht zum Vorwurf für einen Dichter. Du hast aber gewisse dichterische Vorwürfe als "Bild" bezeichnet." Hierauf antworten wir: Ganz recht! Es giebt keine derartige Poesie, 221 in der man keine Stimmung etc. empfande 2). Jedoch wenn der Dichter selbst ohne eine Stimmung, ein Gefühl etc. zu beabsichtigen eine Laut- oder Sinnfigur schafft, dann betrachtet man den Inhalt eben mit Bezug auf die Absicht des Dichters als der Stimmung etc. bar. Denn der Sinn der Wörter in einem Gedichte richtet sich nach der Absicht des Dichters. Wenn durch die Tragweite des Ausgesprochenen in einem solchen Gedichte, ohne dass es vom Dichter beabsichtigt gewesen ware, dennoch eine Stimmung etc. empfunden wird, so ist das doch nur in sehr schwachem Masse der Fall. Auch auf diese Weise kann man begründen, dass ein Gedicht stimmungslos sei, und so für die "Bild" genannte Poesie einen Geltungskreis ausfindig machen. Dies ist ausgesprochen in folgenden Versen (von mir, nach Abh):

Die Bezeichnung "Bild" findet dann Anwendung, wenn ohne Stimmung, Gefuhle etc. zu beabsichtigen, Figuren dargestellt werden.

Wenn aber die auf Stimmung etc. gerichtete Absicht der leitende Gedanke ist, dann giebt es kein Gedicht, das nicht zum "Ton" gehörte.

Wir haben diese Art<sup>3</sup>) von "Bild" aufgestellt, weil thatsächlich die über alle Schranken sich hinaussetzenden Dichter Gedichte verfassen, ohne Rucksicht darauf, dass Stimmung der leitende Gedanke sein sollte. Seitdem aber die vernunftgemasse Methode der Dichtkunst gelehrt wird, findet sich in der That bei jetzigen Dichtern keine andere Poesie als der "Ton". Denn die Kunst gereifter Dichter gefallt nicht, wenn die Stimmung etc. nicht der leitende Gedanke ist; ist sie es aber, dann giebt es keinen Gegenstand, 222 welcher der beabsichtigten Stimmung dienstbar gemacht nicht bedeutend würde. Denn es giebt nichts Lebloses, das nicht irgend-

<sup>1)</sup> Lies: pratipadyante, antato vibhāvatvena. Cf. p 78.

<sup>2)</sup> avipratipattih scheint irrtumlich für apratipattih im Text zu stehen; ersteres konnte man zur Not übersetzen: "wo sich nicht über Stimmung etc. disputieren liesse".

<sup>3)</sup> etad, gemeint ist vācyacītra. Denn gegen šabdacītra kann Ānandavardhana nichts haben; hat er doch selbst in diesem Genre seine Meisterschaft bewiesen durch das Devīsataka (Kāvyamāla part IX), das nicht etwa eine "Jugendsunde", sondern ein Werk des ausgereiften Dichters ist. Er hat es namlich, wie aus der letzten Strophe (104) hervorgeht, erst nach der Visamabānalīlā und dem Arjunacarita angefertigt, welche Werke er ja in unserm Texte den Dichtern als Muster vorhalt, aus denen sie lernen konnten, wie sie es machen mussten, cf. p. 241, 176.

wie, sei es als Faktor der angemessenen Stimmung 1) sei es durch Personificierung, der Stimmung dienstbar gemacht werden konnte. Und so heisst es:

"In der unendlichen Welt der Poesie ist der Dichter der Schopfer; wie es ihm beliebt, so wandelt sich dies ganze All."

"Ist der Dichter in erotischer Stimmung, so lässt sein Werk die Welt in Liebe schwimmen, und ist in ihm die Leidenschaft erloschen, so hat all jenes jeden Reiz verloren."

"Lebloses als lebendes, und lebendes als lebloses lasst ein guter Dichter in seinem Werke erscheinen, wie es ihm gefallt."

Darum giebt es kein Ding, das nicht ein mit ganzer Seele

der Stimmung beflissener Dichter nach seinem Wunsche der beabsichtigten Stimmung dienstbar machen könnte, oder das so dargestellt nicht einen hohen Grad von Schönheit erhielte. Und all dies zeigt sich so in den Werken grosser Dichter, wie denn auch wir es in unsern Gedichten seines Ortes gezeigt haben. Und da sich dies so verhalt, so fällt jede Art von Poesie in den Umfang des Begriffes "Ton". Auch die Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen wird mit Rücksicht auf die vom Dichter beabsichtigte Stimmung etc. dieser dienstbar, wie früher (v. 41) gezeigt wurde 2) Wenn aber in Komplimenten oder in Lobliedern auf Gotter 3) die Stimmungen etc. subordiniert sind oder in reizvollen Versen 4) der Şatprajña's etc. dem durch etwas Unausgesprochenes qualificiertem Inhalt das Übergewicht zukommt, so ist auch dies subordmierte 223 Unausgesprochene ein Ausfluss des "Tones", wie oben (p. 211) gesagt wurde. Seitdem die Methode der Poesie der neueren Dichter gelehrt wird, mag allenfalls bei Anfangern, die sich üben wollen, von "Bild" geredet werden konnen, aber für die Gereiften ist der "Ton" die Poesie κατ' ἐξοχήν; das steht fest. Dies wird (in folgenden zwei Strophen) zusammengefasst.

In welcher Art von Poesie eine Stimmung bez. ein Gefühl als Hauptsache erscheint, oder ein versteckt angedeuteter Gedanke oder eine Figur, überall dort müssen Kenner den "Ton", dessen einzige Ursache die Überordnung des Unausgesprochenen ist, als

zur Anwendung gelangt anerkennen 5).

<sup>1)</sup> Ich lese vibhāvatayā fur bhāvatayā; vgl. die ahnliche Stelle p. 78.

<sup>2)</sup> Vor  $pr\bar{u}g$  muss ityuktam oder etwas ahnliches ausgefallen sein

<sup>3)</sup> Hier muss man wohl an sein Devīśataka (Kāvyamālā IX) denken

<sup>4)</sup> Zwei solcher Prakritstrophen des Bhattendurāja werden im Komm. citiert; sie sind ganz im Stlle Hāla's. Satprajña's sind mit allen Hunden gehetzte Nachbarn, die kein Vergnügen verschmahen. — Abh. scheint hrdayavatāsu nicht zu gāthāsu zu ziehen, sondern eine besondere Art von Prakritgedichten darunter zu verstehen, grammatisch ist das kaum moglich. — Die Konstruktion vācyāt prādhānyam ist zum wenigsten ungewöhnlich.

<sup>5)</sup> Ich lese die erste Zeile des zweiten Śloka folgendermassen: kāvyā-dhvani dhvanir vyangyaprādhānyaikanibandhanah.

44. Dieser (Ton) nun erscheint mannigfaltig durch die Verbindung oder die Vermischung seiner eigenen Unterarten mit einander oder mit denjenigen Arten von Poesie, in welchen das Unausgesprochene subordiniert ist, oder Figuren erscheinen<sup>1</sup>).

Und dieser "Ton" erscheint in der Praxis in unzahligen Varietaten, je nachdem seine Unterarten untereinander oder mit dem subordinierten Unausgesprochenen oder mit Figuren verbunden oder vermischt sind. Namlich der "Ton" kann erscheinen als verzeit mischt mit einer seiner Unterarten oder als verbunden mit ihr, als vermischt mit einem subordinierten Unausgesprochenen oder als verbunden mit ihm, als vermischt mit einer ausgesprochenen andern Figur oder mit einer solchen verbunden, vermischt mit einer verbundenen Figur oder verbunden mit einer solchen.

Zuweilen 2) erscheinen zwei Arten des "Tones" so miteinander vermischt, dass eine die andere unterstutzt, wie in dem Beispiel p. 102: "Als so der göttliche Seher sprach", etc. Denn hier wird der "Ton", bei dem das Unausgesprochene gleichzeitig empfunden wird (nämlich die erotische Stimmung: Verlangen), als von dem "Tone", in dem das durch die Bedeutung des Sinnes hervorgerufene Unausgesprochene (Scham) gewissermassen nachklingt, unterstutzt empfunden. Zuweilen erscheinen zwei Arten des "Tones" so mit einander vermischt, dass ihre Kollision Zweifel erweckt, z. B. (Hāla 983): "Schwager, dein Festbesuch ist von deiner Frau" "so angelassen worden, dass jener in der leeren Dachkammer weint;" "beruhige doch die Ärmste!"") 59.

Denn hier kann man das Wort "beruhige sie" entweder so 225 verstehen, dass es seine Bedeutung abandert (in: benutz die Gelegenheit), oder dass es zwar gemeint ist, aber auf etwas anderes hinausläuft<sup>4</sup>); aber es fehlt jeder Anhaltspunkt, sich für die eine oder andere Alternative zu entscheiden. Indem aber (zweierlei, eine Stimmung und ein Gefühl) in ein und derselben andeutenden Partie zugleich auftreten, kann der "Ton mit gleichzeitig wahrgenommenem Unausgesprochenen" vielheitlich erscheinen, insofern

 Die Konstruktion dieses Verses ist sehr verwickelt; meine Übersetzung ist daher eine etwas erweiteite Umschreibung.

<sup>2)</sup> Es werden drei Arten der Vermischung samkara von Figuren unterschieden, cf. Alankärasarvasva p 157 ff. Dieselben Verhaltnisse gelten auch beim "Ton". 1. Eine Figur ist einer andern untergeordnet, so dass sie zum Zustandekommen der andern beitragt 2. Dieselbe Wendung lasst die Annahme zweier Figuren zu, von denen die eine die andere ausschliesst. Es ist aber keinerlei Andeutung da, um den Zweifel zu losen. 3. Dieselbe Wendung enthalt zwei Figuren, die sich nicht ausschliessen, vielmehr zugleich bestehen sollen.

<sup>3)</sup> So sagt die verliebte Schwagerin zu ihrem Schwager, dessen Verhaltnis mit dem weiblichen Gaste sie bemerkt hat.

<sup>4)</sup> Namlich die Eifersucht und den Zorn der buhlerischen Schwagerin anzudeuten.

noch ein anderer derselben Art in Betracht kommt, wie in der Strophe (p. 61): "Wolken die mit feuchtem Blaugrau" etc 1)

Eine Verbindung der Unterarten des "Tones" (kommt ebenfalls haufig vor) wie in der eben angezogenen Strophe; denn in ihr herrscht eine Verbindung zweier Arten des "Tones", desjenigen in welchen das Ausgesprochene seine Bedeutung abandert, und des-

jenigen, in welchem es sie verliert2).

Eine Vermischung des "Tones" mit einem subordinierten Unausgesprochenen wie in der Strophe p. 153: "Es ist eine Erniedrigung für mich" etc., oder wie in folgender (aus dem 5. Akt des Venīsamhāra): "Der Veranstalter falschen Spieles, der Anzunder" "der Lackhütte, der Ubermütige, der Virtuose im Zerzausen von" "Kṛṣṇā's Haar und Gewand, er, dessen Sklaven die Pāṇḍava's sind," "der Konig, der erste unter seinen 100 jungern Brüdern Duhsa-" "sana etc., der Freund des Königs von Anga, wo ist jener Duryo-" "dhana? sagt es uns, wir sind gekommen, nicht aus Zorn, nur" "um ihn zu besuchen". 60

Hier findet nämlich eine Vermischung statt zwischen dem zum Satzsinn gewordenen "Tone" mit gleichzeitig empfundenem Unausgesprochenen (namlich der zornigen Stimmung), und (demjenigen, was angedeutet wird von) den Wörtern, die einen durch etwas Unausgesprochenes qualificierten3) Inhalt ausdrücken; darum entsteht kein Widerstreit, wenn das in dem Sinn der Worter 226 liegende subordinierte Unausgesprochene und der in dem Sinn des Satzes liegende "Ton" vermischt sein sollten, ebensowenig wie wenn es sich um Arten des "Tones" selbst handelt Denn wie die verschiedenen Arten des "Tones" miteinander vermischt werden und nicht einander widersprechen, wenn sie teils in dem Sinn der Wörter, teils in dem Satzsinn ihren Sitz haben, (so ist es auch hier) 4). Ein Widerstreit entstände, wenn ein und dasselbe Unausgesprochene zugleich Hauptsache und subordiniert sein sollte und dabei doch in demselben Substrat vorkame; nicht aber, wenn es sich um zweierlei Unausgesprochenes handelt Ohne innern Widerspruch spricht man vom Vorkommen der Vermischung oder Verbindung vieler Elemente ebensowohl da, wo diese sich wie An-

<sup>1)</sup> In der ganzen Strophe herrscht die Stimmung Liebesschmerz, gegen Schluss aber ausserdem "Verzweiflung" (śok $\bar{a}vega$ , ein  $vy\bar{a}bhic\bar{a}vin$ ).

<sup>2)</sup> Das eine im Worte "lipta", das andere in "Rāma".
3) In allen Wendungen: "der Veranstalter falschen Spieles" etc. ist das Unausgesprochene dies, dass Duryodhana ein Faktor des raudra rasa ist. Dieses Unausgesprochene ist dem Ausgesprochenem subordiniert. Die Vermischung kommt hier wie bei der Mischung von Stimmung und Gefühl, die zuletzt behandelt wurde, ekavyañjakānupravesena zustande, d. h. das den zweiten Bestandteil der Mischung andeutende Element deutet gleichzeitig auch den ersten an, wennschon dieser auch noch auf andern Elementen, den übrigen Teilen des Satzes, beruhen kann.

<sup>4)</sup> Die eingeklammerten Worte sind nach Abh, zu erganzen, oder man muss  $yath\bar{a}$  hi in  $tath\bar{a}$  hi andern, wie K., Kh. lesen.

gedeutetes und Andeutendes, als wo sie sich wie Ausgesprochenes und Aussprechendes verhalten. Wo aber einige Wörter den "Ton" enthalten, bei dem das Ausgesprochene nicht gemeint ist, oder bei dem das Unausgesprochene nachklingt, da findet eine Verbindung des "Tones" mit dem subordinierten Unausgesprochenen statt; so in dem Beispiel p. 77: "Freund, sind noch wohlbehalten an der" "Yamunā Ufer jene Lauben, die Teilnehmer an dem Übermut der" "Hirtenmadchen und Zeugen der heimlichen Liebe der Radha" "waren? Jene jungen Sprossen, ich weiss es, werden ihre kräftige" "Farbe verlierend dahmwelken, jetzt da sie nicht mehr dazu" "dienen, zart zerpflückt ein Lager der Liebe zu bereiten".

Denn hier enthalten die Worte "Teilnehmer an dem Übermut" und "Zeugen der heimlichen Liebe der Radha" eine Unterart des "Tones" (wo das Ausgesprochene nicht gemeint ist) und in den Worten "jene", "ich weiss es" etwas subordiniertes Unausgespro-

chenes (nämlich: alle ihre Vorzüge).

Die Vermischung ausgesprochener Figuren mit Bezug auf das gleichzeitig empfundene Unausgesprochene (d. h. Stimmung etc.) findet in stimmungsvoller Poesie und dem rasavat alankāra zweifellos überall statt 1) Aber auch andere Arten (des "Tones" als Stimmung etc.) kommen zuweilen in Vermischung vor, z. B. in folgender Strophe von mir:

"Das immer neue wunderbare Schauen der Dichter, das stets" 227 "Stimmungen wach zu rufen thätig ist, und jenes der Gelehrten," "das uns feststehende Wahrheiten erkennen lasst: mit diesen beiden" "hab ich unablassig das All durchmustert und bin dabei nur müde" "geworden, nicht aber habe ich eine Seligkeit gefunden, die der" "Liebe zu dir gliche, o du auf dem Ocean Ruhender (Viṣṇu)". 61.

Hier ist die Figur "scheinbarer Widerspruch" mit der Art des 228 "Tones", wo das Ausgesprochene eine andere Bedeutung annimmt,

vei mischt 2).

Die Verbindung mit ausgesprochenen Figuren findet statt hinsichtlich der Wörter, wo nämlich einige Worter ausgesprochene Figuren, andere eine Art des "Tones" enthalten, wie in folgender Strophe (Megh 32).

"Dort, wo der Wind von der Siprā das laute, brünstig-lieb-" "liche Geschrei der Kraniche lang hinziehend, morgens wohl-" "riechend durch seine Verbrüderung mit dem Duft der sich öffnen-"

<sup>1)</sup> Siehe p. 89 ff. Die erste und dritte Art der Vermischung findet sieh in der Strophe "Wiederholt streifst du" p. 89, die zweite in der Strophe "Wenn du, o Einfaltiger" p. 219, die Verbindung in der Strophe "Zornig mit ihres zarten" p. 93.

<sup>2)</sup> drsti (Schauen) bedeutet das durch den Gesichtsinn gewonnene Wissen; damit kann man nicht mustern. So entsteht ein scheinbarer Widerspruch. Oder drsti muss eine andere Bedeutung annehmen; dann liegt die im Texte genannte Art des Tones vor. Da nun beides, Figur und Ton, gleichmoglich ist, so eischeinen beide hier vermischt.

"den Lotusse, den Gliedern sich anschmiegend hinwegnimmt der" "Frauen Ermudung vom Liebesspiel, wie ein beim Bitten schmei-" "chelnder Geliebter". 62.

229 Denn hier enthalt das Wort "Verbruderung" den "Ton", bei dem das Gesagte nicht gemeint ist, die andern Worter aber bestimmte Figuren¹).

Der "Ton" tritt auch auf in Vermischung mit einer Figur,

die mit einer andern verbunden 1st, z. B.:

"Die Zahnwunden und die Nägelrisse, welche auf deinem" "von dichten Wonneschauern übergossenem Leibe die blutdürstige" "(oder: verliebte) Löwin gemacht hatte, sahen auch die Monche"

"verlangungsvoll an" 2). 63.

30 Hier tritt namlich der "Ton" mit "gleichzeitig empfundenem Unausgesprochenen" (i. e. die Stimmung) vermischt mit der Figur "scheinbarer Widerspruch", die ihrerseits mit einer samāsokti verbunden ist, in die Erscheinung; denn in letzter Linie lauft der Satzsinn auf die Stimmung "frommer Heroismus" (dayāvīrā) hinaus.

Die Verbindung des "Tones" mit einer Figur, die mit einer andern verbunden ist, findet sich z. B. in folgender Strophe

(Hāla 560):

"In den vom Lärm frischer Wolken erfüllten Tagen, die für" "Wanderer zu Nachten werden, gefallt der Tanz der Pfauenscharen," "die ihre Halse recken — (oder: in diesen Tagen in den aus" "Wanderern bestehenden Zuschauerkreisen, welche neue Auffüh-" "rungen zu schatzen wissen, etc.)". 64.

Denn hier ist der "Ton", bei dem das durch die Bedeutung der Worte entstehende Unausgesprochene gewissermassen nachklingt, mit einem Vergleich und einer Metapher verbunden<sup>3</sup>).

45. So sind die Arten und Unterarten des "Tones" unzählbar; nur der Orientierung über dieselben gelten obige Ausführungen.

Denn unzählbar sind die Arten des "Tones"; als Anleitung von Gebildeten haben wir die Orientierung über dieselbe mitgeteilt.

1) Namlich der Reihe nach utprekşū, svabhūvokti, rūpaka und upamū. Abh. — Alle in diesem Verse liegenden, oder wenigstens von Abh. bez. Mallinātha hineingelegten Doppelsinnigkeiten kann keine Übersetzung wiedergeben

<sup>2)</sup> Es handelt sich um den Bodhisattva, der einer Löwin, die ihr Junges fressen wollte, mitleidsvoll seinen Leib als Ersatz darbot. — Die samäsokti lasst uns den Vorgang wie ein Liebesabenteuer vorstellen; der virodha, Widerspruch, liegt darin, dass die Monche mit Verlangen diese Wunden, als wenn sie jener im verliebten Streite empfangen hätte, anschauen; aber ihr Verlangen geht nur dahin, dereinst ebensolches Zeugnis ihres Mitleides ablegen zu durfen.

<sup>3)</sup> Der Vergleich liegt in palnasāmāiesu — patthikasyāmāyitesu, die Metapher in demselben Worte, wenn man es als pathikasamājesu fasst. Welcher "Ton" aber gemeint ist, ist mir nicht klar; nach 2, 25 musste es eine nicht ausgesprochene Figur sein, aber welche? Die Sache wird noch schwieriger, wenn man mit Abh, noch zwei andere Arten, namlich samkirnālamkārasamsrsta und samkīrnālamkārasamkīrna, in demselben Beispiel suchen soll

46. Der in dem Vorhergehenden vollstandig beschriebene "Ton" muss mit grösstem Eifer von denjenigen erforscht werden, welche gute Poesie zu schaffen oder zu erkennen beflissen sind.

Denn diejenigen, welche den seinem Wesen nach beschriebenen "Ton" mit Sicherheit erkennen, seien sie nun Dichter oder Leute von Geschmack, erlangen unbedingt im Gebiete der Poesie eine hervorragende Stellung.

47. Poetiker, die das von uns wahrheitsgemäss gelehrte, ihnen aber nur dunkel vorschwebende Wesen der Poesie darzustellen nicht vermochten, haben die "Stilarten" vorgebracht.

Diejenigen, welche das durch unsere Darstellung des "Tones" festgestellte Wesen der Poesie, das ihnen aber (erst) dunkel vorschwebte, zu lehren nicht imstande waren, haben die Stilarten "Vaidarbhī, Gaudī und Pāñcālī") vorgebracht. Denjenigen, welche die Stilarten lehrten, hat dies (von uns aufgezeigte) Wesen der Poesie nur in dunkler Weise ein wenig vorgeschwelt; dasselbe ist hier (in unserm Werke) in klarer Weise dargelegt worden. Darum hat ihre Bestimmung der Stilarten weiter keinen (prinzipiellen) Wert").

48. Auch die Tonarten (vrtti), sowohl diejenigen, welche auf der Natur der Wörter beruhen, als auch die, welche in der Natur des Inhaltes begründet sind, werden von selbst klar, wenn man unsere Begriffbestimmung der Poesie kennen gelernt hat.

Sobald man diese Begriffsbestimmung der Poesie, welche in der Erkenntnis des Verhaltnisses zwischen Andeutendem und Unausgesprochenem besteht, einmal kennen gelernt hat, dann erkennt man auch jene bekannten Tonarten, einerseits upanāgarikā etc., die auf der Natur der Wörter beruhen, anderseits kaišikā etc., die zu der Natur des Inhalts in Beziehung stehen, als genau ebenso (prinzipiell belanglos) wie die Stilarten. Denn andernfalls müsste man diese Tonarten, sofern ihnen in Wirklichkeit nichts entspräche, 232 leugnen, und könnten dieselben nicht durch die Erfahrung bestatigt sein.

So 1st das Wesen des "Tones" klar zu definieren. Es ver-

<sup>1)</sup> Dies bezieht sich auf Vämana I, 2, 9. Der Plural in der Kärikä beweist, dass auch deren Verfasser nicht an Dandin gedacht hat, weil dieser nur zwei Hauptstilarten kennt, die er nicht riti sondern mürga nennt. Der Grundsatz, dass der Stil die Seele der Poesie sei, scheint eine spezifische Lehre der Schule gewesen zu sein, deren Vertreter Vämana war.

<sup>2)</sup> Die Stilarten beruhen auf den Charakterarten und diese, wie oben II, 7 gezeigt wurde, auf den Stimmungen.

<sup>3)</sup> D. h. wie diese sind sie nur der Stimmung wegen da, cf. p. 6. — Eine andere von Abh erwähnte Lesart pratīti ergiebt folgenden Sinn: "die vrtti's werden uns vollkommen verstandlich". Die Lesart von G pratipatti ergiebt denselben Sinn.

dient aber nicht berücksichtigt zu werden, wenn jemand den "Ton" also definiert, dass diese Bezeichnung auf diejenige Poesie anzuwenden sei, in der sich eine undefinierbare, nur Kennern erkennbare Schönheit in gewissen Wortern und Gedanken, etwa wie die Kostbarkeit in gewissen Edelsteinen zeige. Denn die Besonderheit jener Wörter besteht, soweit sie diese selbst (oder deren Form) betrifft 1), darin, dass fehlerfreie, immer neue 2) Worter gebraucht werden, und soweit sie sich auf die Aussagefahigkeit ') beziehen, besteht sie in Klarheit und Andeutefahigkeit; die Besonderheit jener Gedanken besteht darın, dass sie klar zum Verständnis gelangen, auf ein Unausgesprochenes hinauslaufen oder durch ein solches qualificiert sind. Diese beiden Arten von Eigenschaften4), die (angeblicherweise) nicht erklart werden können, haben wir ausführlich erklart. Die Annahme einer davon verschiedenen undefinierbaren Eigenschaft beruht auf einer Übereilung, die ein Versiechen des Unterscheidungsvermögens in sich schliesst. Denn nichts ist undefinierbar, insofern es in die Sphare aller Wortbedeutungen fallt und in letzter Linie durch das Wort "unaussprechlich" bezeichnet werden kann<sup>5</sup>). Wenn aber "unaussprechlich" das sein soll, was zu unserer Erkenntnis gelangt und mit dem Worte "unbestimmtes etwas, das den Anschein eines Genus hat 6), bezeichnet werden kann, so trifft dies ebensowenig auf jene besondern Gedichte wie auf solche Edelsteine zu. Denn das Wesen beider ist von den Fachgelehrten festgestellt worden, und bei den Edelsteinen sind ausserdem feste Preise angesetzt auf Grund der Annahme eines Genusbegriffes (unter den sie alle fallen) 7). 233 Dass aber beide von bestimmten Kennern gewürdigt werden — die Juweliere kennen namlich den Wert der Edelsteine, und Leute von Geschmack empfinden die Stimmung der Gedichte — daruber

Was die bekannte Ansicht der Buddhisten über die Undefinirbarkeit aller Begriffe angeht<sup>8</sup>), so werden wir dieselben in einem andern Werke<sup>9</sup>) bei Gelegenheit der Prüfung der buddhistischen

1) Lies mit G. svarūpāśrayas.

herrscht keine Meinungsverschiedenheit.

2) Lies mit K., Kh. vācakatvāśrayas.

3) Fehlerfrei aklista. d. h. frei von Fehlern wie śrutikasta etc., immer neu aprayuktaprayoga d. h. keine punarukta.

4) Durch diese Eigenschaften wird also die Schonheit (cūrutva) bestimmt 5) Bei diesem und dem folgenden ist der Kommentar leider sehr durftig,

sodass ich meine Übersetzung nur mit Vorbehalt geben kann.

6) Es scheint damit das gemeint zu sein, was als akhandopādhi bezeichnet wird; siehe Nyāyakosa s. v. — Ich lese im Text  $tu\ yad$  mit K., Kh. fur tad, und  $tat\ kad\bar{a}pt$  fur tadapi mit Benutzung der Lesart in G.

7) Es ist also ein sāmānya da, das ihnen zu Grunde liegt.

8) Damit ist der apoha gemeint; den Begriffen unterliegt nichts Positives, sondern sie sind nur durch die atadvyāvṛtti bestimmt

9) Nach Abh. in Niścayatīkā, bei der Erklarung der Dharmottamā. Es scheint namlich dharmottamāyū statt dharmottamūyūm gelesen werden zu müssen. Lehre erortern, hier aber nicht darauf eingehen, weil es dem verstandigen Leser nur Uberdruss bereiten wurde, wenn wir ihm hier etwas aus einem andern Werke Herausgerissenes vortragen wollten. Oder (wir könnten allenfalls sagen, dass wir) den "Ton" in der Weise definieren können, wie in der buddhistischen Philosophie Wahrnehmung etc. definiert wird").

Weil sich die andere Begriffsbestimmung von "Ton" <sup>2</sup>) nicht als stichhaltig erweist, und weil das betreffende Merkmal sich nicht in Worte fassen lasst, so ist die von uns gegebene Begriffsbestimmung

allein zutreffend. Dies fasst folgender Spruch zusammen:

Weil sich das angebliche Merkmal des "Tones", namlich das zur Erscheinung-Kommen eines undefinierbaren Elementes, bei der Analyse als inhaltslos erweist, so ist es nicht für die Definition zu gebrauchen; die von uns gegebene aber ist zutreffend.

## Viertes Kapitel.

234

Nachdem so der "Ton" zur Widerlegung entgegenstehender Ansichten ausfuhrlich dargestellt worden ist, wird nun ein anderer Zweck seiner Darstellung gezeigt:

1. Durch die mitgeteilte Lehre von dem "Tone" und der Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenem wachst die Gestaltungsfühigkeit der Dichter ins Unendliche.

Ein anderer Vorteil der vorgetragenen Lehre von dem "Ton" und der Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenem ist die Unendlichkeit der Gestaltungsfähigkeit der Dichter Wie das gemeint ist, wird jetzt gelehrt.

2. Denn ein mit irgend einer Art des (Tones) geschmücktes Gedicht erscheint als neu, wenn es auch einen schon ausgesprochenen Gedanken reproduciert.

Denn ein mit irgend einer von den genannten Arten des "Tones" geschmücktes Gedicht erscheint als neu, wenn es sich auch mit einem von einem alteren Dichter dargestellten Stoff beruhrt. Beweis. Durch Anwendung der beiden Arten des "Tones", bei dem das Ausgesprochene nicht gemeint ist, tritt diese Neuheit ein auch bei Benutzung eines alteren Gedankens. So erscheint die Strophe:

"Ein gewisses, liebliches Lacheln, der flüchtige, süsse Zauber" "der Blicke, die schüchterne Rede entzückend durch den Ausdruck"

2) Namlich als diejenige Poesie, die ein unaussprechliches Element enthalt.

<sup>1)</sup> Die buddhistischen Philosophen geben natürlich Definitionen von allen Begriffen, wie Wahrnehmung etc.; die Undefinierbarkeit ist nur in transcendentalem Sinne zu verstehen.

"junger Herzensregungen, der trippelnde Gang mit seiner erst" "aufkeimenden Koketterie: was ist nicht alles entzückend bei einer" "Gazellenäugigen, die eben das jungfrauliche Alter streift?" durch die Anwendung des "Tones", bei dem das Ausgesprochene seine Bedeutung vollstandig verhert, als ganz neu, obschon altere Strophen, wie die folgende, vorhanden sind.

"Wen entzucken nicht verliebte Madchen, bei denen ein" "kokettes Lacheln hervorbricht, die Augen unstet schweifen, die" "Worte stocken, und der Gang von der Hufte Last trag ist?" 2.

Und ebenso ist es aus demselben Grunde bei folgender Strophe:

"Wer der erste ist, der ist nun einmal der erste"; denn" "der das feiste Fleisch erlegter Elefanten verzehrt, ist Löwe unter" "den wilden Tieren; von wem wird der Lowe übertroffen?" 3. obschon wir die altere Strophe haben.

"Wer übertrifft den, der durch eigne Kraft sich seine Stellung" "erwarb? Auch von grossen Elefanten wird der Lowe nicht über-"

"wunden".

235

Durch die Anwendung des "Tones" mit gleichzeitig empfundenem Unausgesprochenem erscheint z. B. folgende Strophe neu:

"Die junge Frau lehnte (zwar) ihr Antlitz an das des sich" "schlafend stellenden Geliebten, aber aus Furcht ihn zu wecken" "sich den Kuss versagend schmachtete sie nach Genuss; und er" "regte sich nicht, damit sie sich nicht verschamt abwende, aber" "sein Herz, verlangender Gewissheit voll, empfand der Liebe" "hochstes Mass". 5.

trotz der alteren Strophe (Amaru 82):

"Mit noch einem Blick auf das verlassene Schlafgemach sich" "sachte ein wenig im Bett aufrichtend betrachtete sie lange lange" "des sich schlasend stellenden Gatten Antlitz, um es dann getrost" zu küssen; wie sie nun aber den Wonneschauer auf seiner Wange" "merkend verschamt ihr Antlitz senkte, da lachte der Geliebte" , und kusste lang sein junges Weib". 6.

Oder wie die Strophe: "indem sie die Wellen wie die Brauen rollend" etc. (p. 76. Vikram. 115) als eine andere erscheint als die

altere  $n\bar{a}n\bar{a}bhangibhramadbh\bar{u}h^1$ ).

3. Nach diesen Andeutungen möge man das weite Gebiet der Stimmungen etc. durchgehen; auf Grund derselben gewinnt das zwar beschrankte Feld der Dichtung unendliche Ausdehnung

Dieses weit ausgedehnte Gebiet der Stimmungen, Gefühle, ihres scheinbaren Auftretens, ihres Erlöschens mit den verschiedenen Arten ihrer eigentümlichen Faktoren, Effekte (und Konkurrenten)2), wie früher dargelegt 3), moge man nach diesen Andeutungen durchgehen;

3) p. 83.

<sup>1)</sup> Leider wissen wir nicht, wer dieser Vorganger Kālidāsa's ist, ebensowenig wie wir den Verfasser der Str 9, ebenfalls einen Vorganger Kālidāsa's, kennen. 2) Im Text ausgefallen.

auf Grund der Stimmungen etc. wird dieses Feld der Dichtung, das zwar beschrankt ist, weil es schon von tausenden und unzähligen fruheren Dichtern abgeerntet wurde, geradezu unerschöpflich. Denn jede Stimmung, Gefuhl etc. wird durch Anwendung ihrer Faktoren, Effekten und Konkurrenten unbegienzt mannigfaltig. Und wenn mit Rucksicht auf jede einzelne Unterart derselben von guten Dichtern der Weltwandel geschildert wird, so wird er nach deren Wunsch, wenn er in Wirklichkeit auch nicht so ist, doch zu etwas anderm, wie wir dies (oben p. 222) bei Gelegenheit der Behandlung der "Bild" genannten Poesie dargelegt haben. Hierauf bezieht sich folgende Strophe eines grossen Dichters:

"Preis der Muse edler Dichter, die uns vor das Auge des" 236 "Geistes Dinge in einem Lichte führt, dessen sie in Wirklichkeit" "entbehien". 7.

Darum ist es recht gesagt, dass also auf Grund der Stimmungen, Gefuhle etc die Gegenstande der Poesie unzahlig werden. Um dies zu begründen, heisst es weiter:

4. Denn schon bekannte Stoffe erscheinen in der Poesie durch Aufnahme der Stimmung (bez. des Saftes) gleichsam neu wie die Bäume im Lenzmonat\*.

So eischeint die Poesie, bei der das Ausgesprochene zwar gemeint ist aber auf etwas anderes hinauslauft, durch Anwendung derjenigen Art, in welcher das Unausgesprochene durch die Bedeutung der Worter hervorgerufen nachklingt, wieder neu in dem Beispiele (aus dem Harsacarita, p. 127): "Bei diesem allgemeinen Unglück bist du allein übrig (Sesa), um das Reich zu schutzen (die Erde zu tragen)", obschon wir eine altere Strophe haben

"Seşa, Himālaya und du seid die festen Grossen, weil ihr," "ohne vom Rechten abzuweichen, die Stutze der schwankenden" "Erde seid". 8.

Und ebenso durch Anwendung derjenigen Art, bei der das Unausgesprochene durch die Bedeutung des Inhaltes hervorgerufen nachklingt. So in dem Beispiel (p. 102. Kum VI, 84). "als der göttliche Seher also sprach" etc., trotz der älteren Strophe

"Wenn das Gesprach auf den Freier kommt, dann verraten" "die Jungfrauen mit verschämt geneigtem Antlitze ihr Verlangen" "durch Wonneschauer". 9.

(Dieselbe Art der Poesie) wird wieder neu, wenn durch eine kühne Wendung des Dichters dem "Tone", bei dem das Unausgesprochene durch die Bedeutung des Inhalts hervorgerufen nachklingt, das Substrat geschaffen wird, wie in der Strophe (p. 106): "der Lenz bereitet nicht nur" etc., obschon wir eine ältere Strophe haben:

"Beim Anbruch des Frühlungs kommen lieblich zum Vorschein" "die Triebe Verliebter zusammen mit den Trieben des Mango". 10. Ebenso wenn jenem "Tone" das Substrat geschaffen wird durch eine Wendung, die der Dichter einer von ihm geschaffenen Person in den Mund legt; so ist das Beispiel (p. 106):

"Indem die Jugend ihnen ehrerbietig die Hand reichte, er-" "hoben sich deine Bruste, um den Liebesgott zu begrussen". 11.

237 nicht eine einfache Wiederholung von (Hāla 954):

"Je mehr die täglich an Rundung gewinnenden Brüste der" "Madchen heraustreten, in demselben Grade wird gleichsam Raum" "fur Amor, in ihr Herz einzudringen"). 12.

Oder die Strophe (p. 128, Hāla 951).

"Handler, wie sollten wir zu Elefantenzähnen und Tigerfellen" "kommen, solange meine Schwiegertochter mit wirr ins Gesicht" "hängenden Locken im Hause herumschlendert?" ist nicht dadurch beeinträchtigt, dass sich auch folgende Strophe findet:

"Meinem Sohn, der sonst mit einem Pfeile (das Wild)" "niederstreckte und die Elefantenweibehen zu Witwen machte," "ist von der verfluchten Schwiegertochter so mitgespielt worden," "dass er nun einen Korb Pfeile tragen muss". 13.

Und wie durch Anwendung von Arten des Unausgesprochenen die Stoffe wahrer Poesie neu werden, so auch durch Anwendung der verschiedenen Arten des Andeutenden Das wollen wur aus Besorgnis vor Weitschweifigkeit nicht ausführen; der verstandige Leser möge es selbst sich zurechtlegen. Hier wird nun, wenn es auch schon wieder und wieder gesagt wurde, folgendes als das Wichtigste gesagt:

5. Wenn sich ihm auch dergleichen Unausgesprochenes mit dem es Andeutenden in grosser Mannigfaltigkeit darbietet, so soll doch der Dichter auf nur derartiges, was recht der Stimmung dient, mit Fleiss sein Augenmerk richten.

Wenn sich auch dergleichen, (d h.) unendliche Variierung des Stoffes bewirkendes, Unausgesprochenes mit dem es Andeutenden in grosser Mannigfaltigkeit darbietet, so soll doch der Dichter, um einen neuen Effekt zu erzielen, nur auf derartiges (viz.) Unausgesprochenes mit dem es Andeutenden, das recht der Stimmung dient, mit Fleiss sein Augenmerk richten. Denn wenn der Dichter auf etwas Unausgesprochenes in Gestalt einer Stimmung etc. und deren Andeutungsmittel, wie sie angegeben wurden, nämlich: Laute, Wörter, Satze, Satzbau und Komposition, seine Aufmerksamkeit richtet, so wird sein ganzes Werk etwas originelles. So erscheinen im Rāmāyaṇa und Mahābhārata etc. die Kampfe u. dergl., so oft sie beschrieben werden, immer wieder als etwas Neues

<sup>1)</sup> Mit diesen Worten ermuntert Jemand einen verliebten Jungling. So nach dem Komm, in Webers Ausgabe. Lies anudiahakaābhoā.

Denn wenn in einer Komposition eine Stimmung als die dominierende dargestellt wird, so verleiht sie dem Inhalt Frische und (dem Werke selbst) hervorragende Schonheit. In welchen Kompositionen etwa? Zum Beispiel im Rāmāyaṇa und Mahābhārata. Denn im Rāmāyaṇa ist die traurige Stimmung von dem Dichter selbst mit den Worten 1)-, "der Kummer verdichtete sich zum Śloka", angekündigt worden; und sie ist durchgeführt von ihm, indem er sein Werk bis zur definitiven Trennung der Sītā ausführte.

Indem der grosse Weise dem Mahābhārata, welches das Wesen des Lehrbuches und die Schonheit des Gedichtes in sich vereinigt, einen Abschluss gab, der durch das traurige Ende der Vṛṣṇi's und Pāṇḍava's uns in Wehmut versetzt, hat er gezeigt, dass die Paṇḍava's uns in Wehmut versetzt, hat er gezeigt, dass die Paṇḍava's uns in Wehmut versetzt, hat er gezeigt, dass die Paṇḍava's uns in Wehmut versetzt, hat er gezeigt, dass die Paṇḍava's uns in Weltschmerzes ist, und angedeutet, dass die Befreiung als Zweck des menschlichen Daseins und als Stimmung der Quietismus sein in erster Linie beabsichtigter Gegenstand sind. Und dies haben zum Teil schon andere Verfasser von Kommentaren erklart. Und es ist auch selbst ausgesprochen worden von dem Herrn der Welt, der die in der anwachsenden Verblendung versunkene Welt zu retten suchte und das Licht seiner reinen Erkenntnis leuchten liess, in Versen wie.

"In dem Grade wie der Lauf der Welt als nichtig sich (vor" "uns) abspielt, in demselben Grade entsteht uns sonder Zweifel" "Gleichgiltigkeit gegen sie".

und anderen mehr. Und weil nun die quietistische Stimmung und die Befreiung als Daseinsziel, beide von anderen subordmierten Stimmungen und Daseinszielen begleitet, als der hauptsächlich beabsichtigte Gegenstand erscheinen, so tritt die eigentliche Tendenz des Mahābhārata klar hervor. Wie Stimmungen der dominierenden gegenüber in ein Subordinationsverhaltnis treten, ist früher dargelegt worden. Übrigens hindert nichts anzuerkennen, dass, ohne Rucksicht auf das eigentlichste innerste Wesen, wie der Leib (obschon der Seele subordiniert), so auch eine subordinierte Stimmung und ein subordiniertes Daseinsziel, sofern sie in der ihnen zukommenden Sphare dominieren, ihre eigene Schonheit haben.

Man könnte nun einwenden, dass in der Anukramanī des Mahābhārata alle beabsichtigten Gegenstande aufgefuhrt werden, aber nichts von dem, was du eben gesagt hast, darinstehe; dass vielmehr mit ausdrücklichen Worten an jener Stelle gesagt werde, das Mahābhārata lehre alle Daseinsziele und enthalte alle Stimmungen<sup>2</sup>) Darauf erwidern wir: ganz recht; dass die quietistische Stimmung die dominierende im Mahābhārata und die Befreiung das vorzüglichste aller Daseinsziele sei, wird in der Anukramanī nicht mit ausdrücklichen Worten gesagt, gesagt wird es andeutungsweise.

<sup>1)</sup> Rām. I, 1, 40 siehe oben p. 28.

<sup>2)</sup> Ersteres I, 1, 49; 2, 238; letzteres nur indirekt I, 1, 92; 2, 385.

Denn in den Worten (I, 1, 256): "hier wird der erhabene Vasudeva, der ewige, gepriesen" ist folgender Sinn als das Unausgesprochene beabsichtigt Wenn hier im Mahābhārata die Thaten der Pāṇḍava's etc. geschildert werden. so enthalt es den deutlichen Hinweis auf folgenden Gedanken: "Richtet euer andachtiges Sinnen auf ihn den erhabenen höchsten HERRN, hangt euer Herz nicht an eitle Erscheinungsformen (vibhūti) oder an die Guņa's, wahrend ihr eure Gedanken ausschliesslich nur auf solche Dinge, wie naya vinaya parākrama etc. richtet, und erkennet des weiteren die Nichtigkeit des Weltlebens". Und der Ausdruck (dieses Sinnes) wird durch die Kraft des Andeutenden 1) unterstutzt. Denn die folgenden Verse (256 ff.) zeigen an, dass sie den fraglichen Sinn 239 in sich schliessen. Und indem der schopfergleiche Dichter Kṛṣṇa Dyaipāvana nach Beendigung des Mahābhārata durch die Schilderung des Hariyamsa das Werk abschliesst, macht er den geheimen entzückenden Sinn recht deutlich. Durch eben diesen Sinn, der das hochste Mass der Liebe auf eine andere, über der Welt stehende Wesenheit lenkt, erscheint das ganze weltliche Treiben ganz deutlich als überwundener Standpunkt2). Die heilige Kraft von Gottheiten, Wallfahrtsorten, Askese etc. wird gepriesen als ein Mittel, jenes hochste brahman zu erlangen, oder um andere individuelle Gottheiten als Erscheinungsformen 3) ebendesselben darzustellen. Weil die Erzahlung der Thaten der Pandava's den Zweck verfolgt, Entsagung zu erzeugen, und weil die Entsagung die Grundlage der Befreiung ist, und weil in der (Bhagavad)gītā etc. die Befreiung als das vornehmste Mittel zur Erlangung des (d. h. Vereinigung mit dem) Erhabenen dargestellt wird, ist (alles dies) ein Mittel zur successiven 4) Erlangung des höchsten brahman. Dieses, der Sitz unermesslicher Krafte, welches an gewissen Stellen der Bhagavadgītā unter diesem Namen als das durch die Namen Vasudeva etc. Bezeichnete zur allgemeinen Anerkennung gebracht wird, dessen volle Natur sich in dem Mensch gewordenen Krsna abspiegelt, nicht aber die Teilinkarnation Krsna, ist als die übergeordnete Idee wirklich gemeint, weil jenem (Kṛṣṇa) das Attribut der Ewigkeit beigelegt wird 5) und weil im Rāmāyaņa etc. dieselbe Bezeichnung von einer anderen Erscheinungsform des Erhabenen gebraucht wird. Diesen Teil (d. h. die Grundidee des MBh.) haben diejenigen festgestellt,

<sup>1)</sup> Nach auderer Lesart: durch die Andeutefähigkeit.

<sup>2)</sup> Wortlich. zum pūrvapaksa gemacht, d. h. zur Ansicht des Gegners, die nur ausgesprochen wird, um widerlegt zu werden und der richtigen Ansicht Platz zu machen. Statt adhyaksyena muss wohl ādhyaksyena oder adhyaksena gelesen werden. Die Lesart von G., svaksena, ist auch nicht befriedigend.

<sup>3)</sup> vibhuti, vgl. Nīlakantha zu MBh. I, 1, 32 ff.

<sup>4)</sup> Ich setze ein Interpunktionszeichen vor pāndava und vor vāsudeva.

<sup>5)</sup> Ich lese mit G. angurūpam, dessen technische Bedeutung durch "übergeordnete Idee" wenigstens einigermassen angedeutet ist. Mäthura ist Krsna als Inkarnation Brahma's.

welche das Wesen der Sprache kennen Darum ist unsere Behauptung richtig, dass im Mahābhārata, welches durch den in der Anukramaņī stehenden Satz die Verganglichkeit alles Seienden ausser Bhagavat lehrt, die Befreiung als einzig wahres hochstes Daseinsziel nach den in der Wissenschaft geltenden Grundsatzen, sowie nach den in der Poesie geltenden die quietistische Stimmung, die in dem seligen Gefühl beim Schwinden der Weltlust besteht, als Hauptsache beabsichtigt ist. Und weil diese Idee den Schwerpunkt bildet, wird sie nicht direkt ausgesprochen, sondern als das Unausgesprochene angedeutet Denn ein intimer Gedanke gewinnt ungemein an Schönheit, wenn er als mit entsprechenden Worten unaussprechbar hingestellt wird. Es ist ja eine ausgemachte Sache in der feinen Gesellschaft gebildeter Leute, dass man das, was einem am meisten am Herzen liegt, nicht mit direkten Worten ausspricht, sondern andeutungsweise zu verstehen giebt 1)

Somit ist es unumstosslich, dass wenn bei der Abfassung eines Gedichtes stets auf die dominierende Stimmung etc Rucksicht genommen wird, der Stoff neu und originell erscheint, wahrend zugleich die Komposition grosse Schönheit gewinnt. Daium zeigen Beispiele, dass die Darstellung gewisser Stoffe in Angemessenheit mit der Stimmung, selbst beim Verzicht auf jeden weiteren dichterischen Schmuck, eine hervorragende Schönheit zur Folge hat, z. B.

"Heil dem heiligen Fürst der Yogins, dem erhabenen Krug-"
"gebornen, der in einer Handvoll Wassers Fisch und Schildkrot"
"sah, die Götter". 14.

Denn hier ist das Erblicken von Fisch und Schildkröte in einer hohlen Hand der märchenhaften Stimmung angemessen und 240 erzeugt daher eine hervorragende Schönheit, weil namlich hier das Erblicken der beiden übernatürlichen Wesen, Fisch und Schildkröte in einer hohlen Hand statt in dem Ocean²), wegen der Neuheit des Gedankens der marchenhaften Stimmung viel angemessener ist. Eine abgedroschene Sache, wenn sie auch an sich wunderbar ist, erregt doch nicht unsere Verwunderung, weil sie eben allgemein bekannt ist. Jedoch ist die Ausführung eines originellen Gedankens nicht bloss der märchenhaften Stimmung angemessen, sondern auch andern Stimmungen, z. B.:

"Jetzt noch schwitzt, ist mit Wonneschauer bedeckt und" "zittert ihre an die Strassenlaube gelehnte Seite, Glücklicher, wo du vorbeigingst<sup>3</sup>). 15.

Die Stimmung, die man bei Vergegenwürtigung des Inhaltes dieser Strophe empfindet, wird nicht im Geringsten durch die

<sup>1)</sup> Cf p. 201.

<sup>2)</sup> Ich glaube, dass mit samnidhana der Lokativ umschrieben wird.

<sup>3)</sup> Die Worte sahaatīi sind verdorben Ich conjiciere: suhaa tīa. Der "Er" hatte wohl an der Laube vorbeigehend sie gestreift.

Vorstellung hervorgerufen, welche man aus dem folgendermassen ausgedrückten Gedanken gewinnt¹)· als sie dich sah, schwitzte, schauerte und bebte sie.

So haben wir denn gelehrt, wie durch die Anwendung der verschiedenen Arten des "Tones" poetische Stoffe immer wieder als neue erscheinen; dasselbe geschieht auch bei der Anwendung der verschiedenen Arten von Poesie, die sich aus den verschiedenen Arten des subordinierten Unausgesprochenen ergeben. Aber aus Besorgnis vor Weitschweifigkeit führen wir dies nicht aus; der urteilsfahige Leser möge es sich selbst zurechtlegen.

6. So ist durch Anwendung des "Tones" und der Poesie mit subordiniertem Unausgesprochenen kein Ende in der Hervorbringung poetischer Stoffe, sofern (der Dichter) Erfindungsgabe hat.

Trotz der Werke alterer Dichter - wenn (der Dichter) Erfindungsgabe hat. Wenn diese aber fehlt, so fehlt dem Dichter auch jeglicher Stoff. Auch die Schonheit der Komposition, welche in der Setzung von Worter besteht, die dem zwiefachen Sinne (d. h. dem ausgesprochenen und dem unausgesprochenen) angemessen sind, ist undenkbar, wenn die Einbildungskraft keinen Inhalt bietet.2) Denn dass die Schönheit der Komposition in der Anordnung von Silben ohne Rücksicht auf den speziellen Sinn bestande, dazu wird sich kein Verständiger verstehen. Denn in dem Falle wurde das Setzen von klingenden, singenden Sätzen, bei denen der Sinn gar nicht in Betracht kommt, die Bezeichnung Poesie verdienen3). Fragt man, wie etwas derartiges fur Poesie gelten konnte, wenn das Wesen der Poesie auf dem Einklang von Ausdruck und Inhalt beruhen soll, so erwidern wir, dass gerade wie man die Bearbeitung eines von einem andern Dichter dargestellten Stoffes als Dichtung des (Bearbeiters) gelten lasst, ebenso derartige dichterische Produkte (den Namen Poesie bekommen).

Um nun zu lehren, dass nicht nur mit Rücksicht auf den unausgesprochenen Sinn, sondern auch mit Rücksicht auf den ausgesprochenen Inhalt der Stoff der Poesie unerschöpflich sei, heisst es weiter:

- 7. Der ausgesprochene Inhalt ist durch die verschiedenen Zustände, Örter, Zeiten etc. schon an sich infolge seiner eigenen Natur von unendlicher Mannigfaltigkeit.
- Schon an sich, d. h. ohne Rücksicht auf das Unausgesprochene, ist der ausgesprochene Inhalt von unendlicher Mannigfaltigkeit infolge seiner eigenen Natur. Denn das ist die Natur der zu schildernden lebenden und leblosen Wesen, dass sie durch die Ver-

<sup>1)</sup> Man muss wohl pratīyamānānmanāg lesen.

<sup>2)</sup> Lies samniveso 'rtha.

<sup>3)</sup> Lies pravarteta fur pravartate.

schiedenheit ihrer eigenen Zustande, durch die Verschiedenheit des Ortes, durch die Verschiedenheit der Zeit und durch Verschiedenheit hinsichtlich ihrer Individualität 1) unendlich mannigfaltig erscheinen Werden so beschaffene Dinge geschildert nur durch anschauliche Beschreibung<sup>2</sup>), die in der getreuen Wiedergabe der anerkannten verschiedenen Eigentumlichkeiten derselben besteht, so ist der poetische Stoff unerschöpflich. Beweis: Durch die Verschiedenheit der Zustande erscheint derselbe Gegenstand immer wieder neu, wie im Kumārasambhava die erhabene Pārvatī. Nachdem sie zuerst (im 1 Sarga) mit solchen Ausspruchen wie: "Mit Mühe hat sie der Schopfer des Alls durch die an je seiner Stelle angebrachte Fulle aller Vergleichsgegenstände geschaffen, als wenn es ihn verlangte, die Schonheit an einem Orte vereinigt zu schauen" (1. 49) vollständig geschildert worden ist, wird sie in anders gewendeter Darstellung als ein Werkzeug Amors aufs neue geschildert, wie sie vor die Augen des erhabenen Siva tritt "geschmuckt mit Frühlingsblumen" (3, 53). Und dann wird ihre Schönheit noch einmal von neuem hei der Hochzeitstoilette auf eine neue Weise geschildert in der Stelle 7, 13 ff.: "Als die Frauen da die Schlanke mit dem Antlitz nach Osten hingesetzt hatten und vor ihr hockten, waren sie trotz der Bereitschaft des Brautschmuckes eine Weile mussig. wahrend die wahrhafte Schönheit jener ihre Augen im Bann hielt". Und diese verschiedenen Arten der Schilderung desselben Gegenstandes erscheinen bei diesem Dichter nicht bloss in einem Falle als vollstandig originell und überströmend von immer neuen Details Darüber habe ich mich in meiner Visamabānālīlā folgendermanssen ausgesprochen.

"Und es findet sich ihrer kein Ende, und sie scheinen uns" "nirgends schon dagewesen: die Reize der Schonen und die Ge-"

"danken in den Gedichten grosser Poeten."

Es giebt aber noch eine andere Art der Verschiedenheit des Zustandes: leblose Wesen haben eine zweite, beseelte Form, in der sie als Personlichkeiten gelten, wie der Himālaya, die Gangā etc.: und wenn diese vermittelst einer Darstellung angemessener Eigentümlichkeiten lebender Wesen geschildert wird, dann wird sie eben eine andere (als erstere). So findet sich im Kumārasambhava (1, 1 ff.) die Schilderung des Himālaya als Berg; wenn dieselbe aber in den Lobsprüchen der sieben Rsi's (6, 66 ff.) mit Rücksicht auf seine beseelte Form ausgeführt wird, so erscheint sie als etwas ganz neues. Dies ist ein wohlbekanntes Verfahren bei guten Dichtern,

2) svabhūvokti, eine poetische Figur, auch jūti genannt.

<sup>1)</sup> svālakṣanya ist das, wodurch etwas als sui generis erscheint (dafur wird p. 242 višesātman gebraucht). Dieser terminus stammt aus der buddhistischen Philosophie, mit der Ānandhavardhana ja vertraut ist (cf. p. 233). Auch Ruyyaka zeigt sich von ihr beeinflusst, da er Alankārasarvasva p. 12 (ed. Kāvyam.) als Grundlage des anumāna nur tādātmya und tadutputtu gelten lasst.

242

das auch wir zur Belehrung der Dichter ausführlich in der Visa-

mabāṇālīlā gezeigt haben 1)

Die Verschiedenheit lebender Wesen je nach ihren Zuständen als Kindheit etc ist wohlbekannt, und innerhalb eines solchen Zustandes zeigt sich auf Grund anderer Zustände weitere Mannigfaltigkeit, wie z B. bei Madchen, deren Herz Amor mit seinen Pfeilen gegetroffen hat, im Verhaltnis zu anderen. Wenn nun die naturliche Erscheinung von zahmen und wilden, leblosen und lebenden Wesen je nach der Verschiedenheit ihres Zustandes, wie Anfangsstadium etc. geschildert wird, so ergiebt das eine endlose Mannigfaltigkeit, z. B.:

"Jetzt brechen in den lotusüberwucherten Stellen (der Seen)" "die den matt glänzenden Zahnstumpfen weiblicher Elephanten" "gleichenden Wurzelschosse hervor, durch deren Verschlingen sich" "wahrend des Hin- und Herwindens ihrer klangvollen Halse ein" "lieblicher Gurgelton zu dem Geschnatter<sup>2</sup>) der geschwatzigen"

"Enten gesellen wird." 16.

Nach diesen Andeutungen kann man sich anderes zurechtlegen. Durch die Verschiedenheit des Ortes erscheinen bekanntermaassen leblose Wesen verschieden wie der Wind nach der Richtung, aus der er kommt, ferner die Gewasser, Blumen etc.; auch bei lebenden Wesen wie Menschen, Vieh, Vögel etc., die in Dorfern, Waldern, auf dem Wasser etc. leben, ist eine grosse gegenseitige Verschiedenheit leicht zu erkennen. Wenn dieselbe richtig beobachtet und naturgetreu dargestellt wird, so ergiebt sich eine unendliche Mannigfaltigkeit. So zeigt sich bei den nach ihren Wohnsitzen verschiedenen Menschen eine grosse Mannigfaltigkeit hinsichtlich ihrer Sitten und Beschäftigungen, die niemand vollstandig aufführen könnte, namentlich bei den Frauen. Und das alles stellen gute Dichter dar, wie es ihnen ihr Genie eingiebt

Die auf der Verschiedenheit der Zeit beruhende unendliche Mannigfaltigkeit zeigt sich bei leblosen Wesen z.B. bei dem Raum, dem Himmel, dem Wasser etc., je nach den verschiedenen Jahreszeiten; bei lebenden Wesen sind die durch die Verschiedenheit der Zeit bedingten Zustände wie Sehnsucht etc allgemein bekannt. — Selbstredend endlich ist, dass jedes Ding der ganzen Welt genau nach seiner Individualität dargestellt werde; auch dies ergiebt, wenn es naturgetreu geschieht, eine unendliche Mannigfaltigkeit des

poetischen Stoffes.

Es könnten nun einige folgenden Einwand erheben: "Die Dinge bilden Objekte der Darstellung ihrer allgemeinen Idee nach, nicht ihrer Individualität nach. Indem namlich die Dichter die selbstempfundenen Freuden etc. oder deren Ursachen einem anderen (d. h. den von ihnen geschilderten Helden etc.) unterschieben, schildern sie die betreffenden Dinge lediglich in Anlehnung an die

<sup>1)</sup> Cf. S. 39 Anm. 2 (zu p. 176).

<sup>2)</sup> Ich lese mit K., Kh. ninadeşu statt sarasīsu.

allgemeine Idee, die deren eigenen Natur angemessen ist. Denn sie nehmen ja nicht nach Art der Yogin's Vergangenheit und Zukunft und solche gegenwartige Dinge, wie die Gedanken anderer, direkt wahr<sup>1</sup>). Und diese allgemeine Idee, welche die gewünschte Vorstellung zum Bewusstsein bringt, ist allen denkenden Wesen (d. h. Dichtern und Lesern) gemeinsam; da nun die Anzahl dieser Ideen beschrankt ist, so sind sie alle schon im Besitz der alten Dichter gewesen - man darf sie ja nicht als Objekt (ihrei Erkenntnis) bezeichnen<sup>2</sup>). Wenn also die Neueren irgend etwas als neu empfinden, so sind sie in einer Täuschung befangen: die Verschiedenheit wird lediglich durch den sprachlichen Ausdruck bewirkt "Hierauf erwidern wir folgendes: Wenn nur die allgemeinen Ideen in der Poesie in Betracht kamen, dann müsste wohl ihre oben nachgewiesene Mannigfaltigkeit je nach den speciellen (geschilderten) Zustanden eitel Wiederholung sein; giebt man das 243 nicht zu, dann lasst sich die Unerschopflichkeit der Poesie nicht leugnen. Was aber gesagt wurde, dass nämlich in der Poesie nur die allgemeinen Ideen in Betracht kamen, und dass, weil diese wegen ihrer begrenzten Anzahl schon früher bekannt gewesen waren, es keine neue poetischen Stoffe gabe, so trifft das nicht zu Denn, wenn in der Poesie nur die allgemeinen Ideen in Betracht kamen. woher kommt es dann, dass die von Klassikern verfassten Werke so hoch uber den ubrigen stehen? Ein anderer Dichter als Valmīki ...... ") Oder weil es so keine anderen dichterischen Stoffe als die allgemeinen Ideen giebt, und weil diese schon von dem ersten Dichter dargestellt sind. Entgegnet ihr, dass unser Einwurf nicht zutrafe, weil die Mannigfaltigkeit durch den sprachlichen Ausdruck bewirkt werde, so fragen wir worin besteht denn die Mannigfaltigkeit des sprachlichen Ausdruckes? Denn sprachlicher Ausdruck bedeutet doch nur eine Redewendung, welche einen bestimmten Inhalt zur Erkenntnis bringt. Wenn bei dieser nun Mannigfaltigkeit zugegeben wird, wie kann man dann an der Mannigfaltigkeit des Inhaltes vorbeikommen? Denn der Inhalt und sein Ausdruck treten immer zusammen auf, und was in der Poesie in Gestalt des Inhaltes erscheint, das stellen wir uns als von den ausseren Dingen nicht verschieden vor. Darum muss derjenige, welcher Mannigfaltigkeit des sprachlichen Ausdruckes anerkennt, auch wenn er es nicht will. Mannigfaltigkeit des Inhaltes notwendig zugeben. Dies wird in folgender Strophe zusammengefasst.

1) Sondern sie haben nur die allen Menschen gemeinschaftliche Idee eines Helden und verkorpern diese in dem Helden ihres Werkes, cf. Dasarupa 4, 38.

3) Hier fehlen im Original einige Worte, nach dem Zusammenhang muss etwa dagestanden haben: konnte keine Originalität besessen haben Das evam ist dabei aber nicht motiviert.

<sup>2)</sup> Hier wird ein Unterschied zwischen gocara und visaya gemacht. Ich vermute, dass das sāmānya dadurch als prakūra des jūūna, nicht als das jñeya bezeichnet werden soll.

"Wenn auch nur ein einziger Dichter, ausser Vālmīki, eine unerschöpfliche Schöpfungskraft hat, so ist sie überhaupt un-

erschopflich "

Fernerhin ist die von euch als Grund der (scheinbaren) Neuheit der Poesie angeführte Mannigfaltigkeit des sprachlichen Ausdruckes Wasser auf unsere Mühle. Denn alles, was wir eben als Grund für die unendliche Mannigfaltigkeit der Poesie dargelegt haben, wird durch die Mannigfaltigkeit des sprachlichen Ausdruckes noch verdoppelt. Und der ganze Apparat von poetischen Figuren wie Vergleich, Wortspiel etc., der in seiner Anwendung an und für sich schon unbegrenzt ist, wird wegen der Mannigfaltigkeit des Ausdruckes noch verhundertfaltigt.

Die Ausdrucksform, bestehend in der besondern Art des Erzählens, bewirkt noch eine weitere Unerschöpflichkeit der poetischen Stoffe, die ihren Grund hat in Mannigfaltigkeit des speciellen Inhaltes, der sich für die einzelnen Sprachen eignet Wie z. B. (meine

Apabhramsastrophe):

"Die Zeit verstreicht den Leuten, indem sie "mein, mein" " "sagen, aber der Gott Janārdana offenbart sich darum doch nicht" ihrem Geiste." 1)

Wie man auch die Sache ansieht, so findet sich kein Ende der Stoffe der Poesie. Dies aber soll gesagt werden:

8. Die Darstellung der je nach den Zustanden verschiedenen Stoffe, (was oben gezeigt wurde)

zeigt sich in reichlichem Maasse in der Litteratur; das lasst sich nicht ableugnen.

Schon wird sie aber durch die Verwendung der Stimmungen<sup>2</sup>). Dies wird jetzt in Kurze zur Belehrung guter Dichter ausgesprochen:

9. Wenn das Feld der Stoffe, welches verschieden je nach Ort, Zeit etc., mit Stimmungen, Gefühlen etc. befruchtet ist und der Angemessenheit Rechnung tragend bearbeitet wird, wie sehr es auch

(gar nicht von anderen schwächeren Poeten zu reden)

10. von tausenden und aber tausenden Vācaspati's abgeerntet wird, so erschöpft es sich nie ebensowenig wie der Weltenstoff.

dvyakṣaras tu bhuven mṛtyus tryakṣaram brahma śāśvatam | mame'ti ca bhaven mrtyur na mame 'ti ca śāśvatam ||

<sup>1)</sup> Siehe Pischel, Materialien zur Kenntnis des Apabhramsa S. 45f. Wegen des Sinnes vergleiche M. Bh. XII 13, 4. XIV 13, 3. 51, 30:

<sup>2)</sup> Diese Worte tut tu bhāti rasūšrayāt konnten vierte Pāda des Verses sein, dann misste na tac chakyam apohitum Bemerkung des Vrttikāra sein, was mir besser gefiele.

Denn gerade, wie man vom Weltenstoff, aus dem sich in der unendlichen Reihe vergangener Aonen die Fulle mannigfachster Dinge entfaltet hat, nicht sagen kann, dass seine Fähigkeit zur Gestaltung von Dingen jetzt erschöpft sei, ebensowenig nimmt der Stoff der Poesie, aus dem die Muse zahlloser Dichter geschöpft hat, jetzt ab, vielmehr nimmt er noch zu durch neue und aber neue Erfindungen. Wenn sich dieses auch nun so verhalt,

11. Es finden sich Übereinstimmungen in Fülle zwischen klugen (Dichtern);

(denn es steht fest, dass die Gedanken der Klugen übereinstimmen; jedoch)

soll ein Verständiger dieselben nicht alle als Identitäten betrachten.

Wie das zu verstehen ist, sagt die folgende Strophe:

12. Denn Übereinstimmung ist Ähnlichkeit mit etwas anderem, und diese ist wie das Spiegelbild oder wie eine gezeichnete Figur oder wie ein ähnlicher Leib von Wesen.

Denn, was man Übereinstimmung des poetischen Inhaltes nennt, ist die Ahnlichkeit mit einem anderen poetischen Stoffe, und diese ist dreifach: 1) wie das Spiegelbild eines Wesens, 2) wie die gezeichnete Figur desselben, 3) wie ein ähnlicher Leib. Denn zuweilen ist ein poetischer Stoff ein Spiegelbild eines anderen lebendigen Stoffes, d. h. wie ein Spiegelbild, zuweilen wie eine Abbildung desselben, zuweilen ist er einem gleichen Wesen ahnlich.

13. Des ersten Seele ist nicht seine eigene, das zweite hat keine Seele, das dritte hat eine wirkliche Seele; der Dichter braucht die Ähnlichkeit (seines Stoffes) mit einem andern nicht zu vermeiden

Ein Verstandiger soll einen poetischen Stoff, der wie ein 245 Spiegelbild eines anderen ist, vermeiden, weil dessen Seele nicht ihm eigen ist, d. h. weil er in Wahrheit keinen eigenen Leib hat 1) Auch die zweite Art von Übereinstimmung, die einer Abbildung zu vergleichen ist, muss, obschon dabei ein eigener Leib vorhanden ist, wegen des Mangels einer Seele vermieden werden. Anspiechend aber ist die dritte Art poetischen Stoffes, bei der ein eigener Leib 2) vorhanden ist, weshalb ihn trotz seiner anderweitigen Übereinstimmung Dichter nicht zu vermeiden brauchen. Denn kein beseeltes Wesen kann trotz der Ähnlichkeit mit einem anderen für identisch mit ihm erklart werden. Um dies zu begrunden, heisst es weiter:

14. Wenn ein Stoff seine eigene Individualität hat, so gefallt er gar sehr, auch wenn er eine altere Sache nachahmt, wie das Antlitz einer Schönen, das dem Monde gleicht

<sup>1)</sup> Sondern nur den Reflex eines solchen.

<sup>2)</sup> Man erwartet "Seele" statt "Leib".

Wenn ein Stoff seine eigene Individualität hat, so gefallt er gar sehr, auch wenn er die ältere Natur einer anderen Sache¹) nachahmt. Denn wie der Leib, so erlangt auch ein Stoff durch den Anklang an einen alten reizenden (Gegenstand) eine hohe Schönheit und erscheint darum nicht als Wiederholung von etwas schon dagewesenen; wie das Antlitz der Schönen, das dem Monde gleicht.

In der angegebenen Weise zerfallen also mit anderen ubercinstimmende poetische Stoffe, die in Satzen ausgedrückt sind, (in drei Klassen). Wenn aber in einem Gedicht poetische Elemente in Form von Wortbedeutungen früheren ähnlich sind, so hat das nichts zu sagen. Das soll jetzt begründet werden.

15. Wenn, wie die Silben etc. schon bekannte Dinge gebraucht werden und der poetische Stoff dennoch neu erscheint, da ist das Werk offenbar nicht zu tadeln.

Denn selbst Vācaspati kann keine noch nicht dagewesenen Silben oder Wörter zur Anwendung bringen; und wenn immer wieder die alten gebraucht werden, so thut das der Neuheit in der Poesie und anderswo keinen Abbruch. Ebenso verhalt es sich mit den sachlichen Elementen in Form der Wortbedeutungen, welche Elemente in sleya's etc. bestehen. Darum:

16. Wenn bei irgend einem entzückenden Gegenstande der Leser denkt, dass das ein origineller Einfall sei, so gereicht ein jeder derartige Gegenstand, auch wenn er einem früheren ahnlich ist, in der Darstellung eines guten Dichters demselben nicht zum Vorwurf.

Wenn bei irgend einem entzückenden (Gegenstande, der gewissermaassen) den Leib eines Gedichtes bildet, die Leute die Idee haben, dass dus em origineller Einfall sei, d. h. wenn die Gebildeten 246 es als einen originellen Einfall bewundern, so gereicht ein derartiger Gegenstand, auch wenn er einem früheren ühnlich ist, in der Darstellung eines guten Dichters, welcher die Wörter zum Ausdruck des beabsichtigten, unausgesprochenen und ausgesprochenen Sinnes passend wahlt, demselben nicht zum Vorwurf.

17. Es thessen die Reden gewürzt mit dem Nektar reichen Inhaltes! Nicht hadere mit den Dichtern ob ihres preiswürdigen Stoffes! Dem Dichter, der nicht fremdes Gut sich anzueignen strebt, bereitet die erhabene Muse selbst in gewünschter Weise den Stoff.

Dem guten Dichter, der nicht fremdes Gut sich anzueignen sucht, weil er weiss, dass es noch neue poetische Stoffe giebt, und

<sup>1)</sup> Ānandavardhana löst das anyasya aus seiner im Text gegebenen Verbindung mit tattvasya und zieht es zu  $p\bar{a}rcasthiti$ .

dass es kein Lob für den Dichter ist, einen von anderen dargestellten Stoff zu behandeln, bereitet in gewünschter Weise die erhabene Muse selbst den Stoff. Bei denjemigen wahren Dichtern, welche ihre Kunst ausuben kraft ihres Verdienstes in früheren Existenzen, ihrer Ubung und ihrer künstlerischen Reife, und welche kein Verlangen tragen, von anderen dargestellte Stoffe sich anzueignen, genügt nicht die Annahme eigener Anstrengung, sondern die erhabene Muse selbst giebt ihnen die nötigen Gedanken ein. Darin eben besteht das Wesen der grossen Dichter, Amen!

In dem Poesie genannten, alle Wonnen bergenden Göttergarten möge der von uns gelehrte "Ton", dem Wunschbaum ähnlich an Herrlichkeit, welchen die durch Anwendung stets reiner Stimmung passende Charakterarten (guna) und poetische Figuren schmücken, und von welchem wahre Dichter jeden erwünschten Stoff erhalten:

dieser möge sein zum Genusse lauterer Seelen.

Das Wesen wahrer Poesie, dessen Erkenntnis im Geiste tiefer Denker auf blitzte und wieder erlosch, habe ich klar dargelegt zum Nutz und Frommen der Leute von Geschmack, ich Änandavardhana gepriesenen Namens



Zur Kritik des Deboraliedes und die ursprüngliche rhythmische Form desselben.

(Schluss.)

Von

## J. W. Rothstein.

Das Verhältnis des vom alexandrinischen Übersetzer gelesenen hebräischen Textes zum MT ist unseren früheren Beobachtungen entsprechend auch hier wieder ein ziemlich nahes; aber es fehlt doch auch nicht an beachtenswerten Differenzen. In Cod B lesen wir folgendes: οὐχ εύρήσουσιν αὐτὸν διαμερίζοντα σκῦλα; οἰκτείρμων οικτειρήσει είς κεφαλήν Ανδρός σκύλα βαμμάτων τῷ Σεισαρά, σκύλα βαμμάτων ποικιλίας, βάμματα ποικιλτών αὐτά, τῷ τραχήλῳ αὐτοῦ σεῦλα. — Der Aufang dieser Ubersetzung stimmt zu der Lesart des MT, nur kann man zweifeln, oh αὐτὸν emem auch im hebräischen Texte vorliegenden Pronomen (Suffix) entspricht; notwendig ist die Annahme nicht. Von Wert, weil an die syrische Lesart erinnernd. ist dagegen das singularische διαμερίζοντα, denn dies zeigt (eventuell mit מיניסי zusammen), dass der Grieche die Form las. Plural σχῦλα entspricht dem griechischen Sprachgebrauch, der diesen Plural dem Singular σαῦλον vorzieht, gemäss dem hebräischen ১১৩. Die Worte οἰκτείομων οἰκτειρήσει εἰς κτλ. setzen zwar in ihrem Kerne die Konsonantenlesart des MT voraus, im übrigen aber muss der Text, den der Uhersetzer las, vielleicht infolge besonderer Verderbnis innerhalb der agyptischen handschriftlichen Überlieferung, doch etwas anders ausgesehen haben als der, welchen die Masoreten festgelegt haben. Das erste Wort and hat er wohl gelesen, aber als adverbialen Infinitiv ausgesprochen, denn es ist kaum anzunehmen, dass er ein allerdings dem οἰπτείομων mehr entsprechendes las. Dagegen kann das, was er danach geschrieben fand. nicht die vom MT gebotene Gestalt החמהים gehabt haben. ist die Vermutung vielleicht nicht zu kühn, dass sein εἰς nicht das Aquivalent von 5, sondern einem begrifflich ja nicht wesentlich verschiedenen 5x ist. Wenigstens liesse sich mittels dieser Vermutung einer der drei letzten Konsommten von בחמתים als vom Übersetzer vorgefunden erweisen. Dabei müsste allerdings unentschieden bleiben,

welcher von ihnen, ob D oder n, da wir (vgl. S. 102) ja zunächst ohne Schwierigkeit von dem - absehen können. Auch können wir nur feststellen, dass der Übersetzer geglaubt hat, οἰπτειοήσει übersetzen zu sollen; ob in seinem Texte wirklich יַרָּהם gestanden hat, ist damit noch nicht uber allen Zweifel sicher. Dagegen steht die kritisch in hohem Maasse beachtenswerte doppelte Thatsache unanfechtbar fest, erstens dass die vom masoretischen Texte fixierte konsonantische Lesart im allgemeinen, wenigstens die Buchstaben ירומי - רות auch auf agyptisch-alexandrinischem Boden im Umlauf war, — sie ist also wahrscheinlich schon auf palastinensischem Boden hergestellt und schon vor der Abzweigung der agyptischalexandrinischen Texttradition in wichtigen, an maassgebenden Stellen gebrauchten Handschriften fortgepflanzt worden; die Textverderbnis, die die Zwiespaltigkeit der einerseits vom MT, andererseits von der vom Targum und von Syr.-Peš. anscheinend vorausgesetzten Lesart herbeigeführt hat, müsste demnach ihrem Ursprunge nach in eine noch weiter ruckwarts liegende Zeit hinaufführen —; zweitens steht ebenso fest, dass die vom MT festgelegte exegetische Auffassung nicht die gewesen ist, welche auf alexandrinischem Boden anscheinend die herrschende war, denn die von Cod. B bezeugte Auffassung, die an sich kaum recht verstandlich ist, sich auch nur schwer in den Zusammenhang schickt, darum aber, wie ich meine, das Prajudiz, wirklich die echte LXX zu bieten, beanspruchen darf, liegt sehr weit ab von der von den Masoreten dargebotenen, wie mmer sie ihr "מום רחמ מוב auch verstanden haben mögen.

Im folgenden herrscht genaue Übereinstimmung zwischen Cod. B und MT, nur im Schlusssatz gehen beide wieder auseinander. Βάμματα ποικιλτῶν αὐτὰ ist hebräisch = בכיר רקמים הם. Ich halte es aber nicht für richtig, was uns der griechische Text jetzt bietet; er weicht zu weit vom MT ab. Statt ποικιλτῶν wird wohl richtiger nach dem ποιπιλίας für הקסה am Ende des vorausgehenden Versteiles ποικιλιών gelesen; dann würde jener Satz hebraisch lauten: עבעי רקמת הם den beiden letzten Konsonanten des masoretischen רקמתים entsprechen. Ob dei Grieche in seinem hebräischen Texte wirklich צבע gelesen hat, oh sein βάμματα nicht vielmehr irrtumlich aus dem zweimaligen Plural im Vorausgehenden entstanden ist? Eine sichere Antwort lasst sich auf diese Fragen auch nicht erteilen. Die Loslösung der letzten beiden Konsonanten von und thre Lesung הם durfte eme Textveranderung sein, die lediglich der ägyptisch-alexandrinischen handschriftlichen Überlieferung eigen war. Als der Text nach Agypten übersiedelte, stimmte er anscheinend auch luer noch mit der von MT bezeugten Lesart überein. Allerdings könnte man zu jenem pluralischen בכל (möglicherweise sogar אבערם) auch auf die Lesart des Targum und Syr.-Peš hinweisen.

Von größerem Interesse ist, dass auch Cod. B לְּצֵיָארוֹ voraus-

setzt, wie Targum Demnach müsste man annehmen, dass die Lesart לצומר, die MT und anscheinend auch Syr.-Peš. bietet, erst dann in einen Teil der handschriftlichen Überlieferung eingedrungen ist, nachdem sich die ägyptische Texttradition abgezweigt hatte. Und das ist naturlich durchaus möglich. — Auch Cod. B zeigt, ein wie alter Bestandteil des Textes das zweifellos nicht ursprüngliche שכל am Ende des Verses ist

Die griechische Textgestalt, welche Cod. A, Luc. u. a bieten. stimmt in v 30 a a genau mit Cod B, dann aber lautet sie folgendermaassen · φιλιάζων (ed Ald. grammatisch allerdings richtiger φιλιάζοντα) φίλοις εἰς πεφαλὴν δυνατοῦ (Α δυνατοί, sicher Schreibfehler: ed Ald. und einige Codd. ανδρός δυνάστου, ebenso fehlerhafte Doppelübersetzung) Das ist wieder keine blosse Variante der von Cod B bezeugten Lesart, sondern unzweifelhaft eine unmittelbar auf hebraischer Textgrundlage ruhende eigentumliche Übersetzung, und nach unserer bisherigen Erfahrung dürfen wir darin, auch wenn uns jedes direkte Zeugnis dafür gebricht, die Ubersetzung O's erblicken. Der Ubersetzer scheint (oder החמים (רחמם vor sich gehabt zu haben. Zu der in seiner Übersetzung wiedergegebenen Auffassung konnte er dann aber nur von neuhebraischem oder aramaischem Sprachgebrauche aus gelangen, indem er den Konsonantentext so las: רָחֵם רְחָמִים. Nach seinem Anfang wenigstens steht dieser Text dem des MT sehr nahe. Jedenfalls fand der Ubersetzer nichts, das ihn hatte veranlassen können, an zweiter Stelle eine Verbalform zu lesen, wie Cod. B voraussetzt. Ob er nun aber von dem im MT stehenden a gar nichts vorgefunden, oder ob dies ihm infolge Verderbnis als , oder infolge undeutlicher Schreibung als 2 (bei vorausgesetzter Schreibung החמם) erschien, — zwei palaographisch durchaus haltbare Möglichkeiten — wer will das entscheiden? Ebenso lässt sich schwerlich mit Bestimmtheit sagen, ob sein είς κεφ. nur auf Festhaltung der LXX-Ubersetzung beruht, oder ob er (vielleicht auch unter suggestiver Einwirkung der LXX, was ja bei  $\Theta$  besonders leicht möglich ware) ein  $\Sigma$  zu lesen gemeint hat Dass er im übrigen dem Texte selbstandig gegenüberstand, lasst sich allenfalls auch aus dem schliessenden δυνατοῦ entnehmen, denn dies scheint die Aussprache לָבֶר (oder aram.: נָבֶר) vorauszusetzen. Lassen wir die vorgeführten Möglichkeiten gelten, so würde sich daraus ergeben, dass es zwar zweifelhaft ist, aber nicht ausser dem Bereiche des Möglichen liegt, dass der Text, auf den Cod. Au. s. w. zurückweisen, also wahrscheinlich der von Ø benutzte Text, hier im wesentlichen mit dem übereinstimmte, welchen die Masoreten festgelegt haben.

Im folgenden stimmen Cod. A, Luc. u. a. im wesentlichen auch mit MT und zum Teil auch mit Cod. B. Man liest dort: σκῦλα βαμμάτων τῷ Σισαψὰ (A ohne Artikel, Luc.: τὸν Σ., vgl. ed. de Lag., natürlich fehlerhaft), σκῦλα βαμμάτων ποικιλίας βαφὴ (A

talsch βαθη) ποικίλων περί τράχηλον αὐτοῦ σαῦλον (Luc. ohne σαῦλον, das Syr.-Hex. bezeugt). Hier ist deutlich an der Spitze des letzten Satzes die masoretische Lesart צבע. Von nicht geringem textkritischen Interesse ist das darauf folgende. Zunachst wird auch hier צוארן bezeugt und nicht die Lesart des MT Dann aber zeigt ποιπίλων περί ebenso bestimmt und deutlich, dass der Übersetzer auch noch einen oder zwei Konsonanten hinter רקמת (das kann = ποικίλων sein) gelesen, sie aber weder wie LXX Cod. B noch entsprechend der im MT festgelegten exegetischen Auffassung deuten zu sollen geglaubt hat. Es mag sein, dass auch hier die von Cod B bezeugte griechische Lesart von Einfluss auf die Wortabteilung und Deutung des dem Übersetzer vorliegenden Textes gewesen ist, aber sein megl spricht doch auch für seine Selbstandigkeit. Aber was er statt der masoretischen Konsonanten יכ gelesen hat oder lesen zu mussen gemeint hat, ist nicht leicht zu erkennen (man konnte versucht sein, an das 🔌 ın Syr.-Peš. zu denken). Für uns genügt es auch festgestellt zu haben, dass auch diese Übersetzung eine Textauffassung bezeugt, die von der im MT kanonisierten abweicht und sich der des Targum und des Syrers nahert, zugleich aber auch, dass die diesem Übersetzer (Θ) vorliegende handschriftliche Textuberlieferung hinter רקמת noch Konsonanten las, die anderwarts auch die vom MT gebotene Gestalt annehmen konnten. Ob man das Fehlen des σχύλον am Ende des Satzes bei Luc. auf die zu Grunde liegende hehruische Handschrift zurückführen darf, wollen wir dahingestellt sein lassen. Vor allem aber müssen wir nun die hier bezeugte Linie der palästinensischen handschriftlichen Textüberlieferung mit Rücksicht auf ihr "n החם החם naher zu MT als zu der vom Targum und Syr.-Peš. bezeugten stellen. Es drüngt sich dabei wiederum das Bedauern auf, dass wir von 'A nichts wissen.

Beachtenswert ist auch die Übersetzung der Vulgata. Sie forsitan nunc dividit spolia, et pulcherrima feminarum eligitur ei: vestes diversorum colorum Sisarae traduntur in praedam et supellex varia ad ornanda colla congeritur. Die grosse Freiheit, mit der die lateimsche Übersetzung den Text behandelt, ist uns in schon zur Genüge bekannt. Auch dieser Vers ist wieder ein Beweis dafür. Es ist darum an sich nicht leicht, sie kritisch recht zu verwerten. Aber das, was sie an Material zur Bildung eines Urteils über die ihr zu Grunde liegende hebraische Textgestalt darbietet, ist immerhin wertvoll genug, um es so bestimmt wie

möglich ans Licht zu stellen.

Zunachst fallt auf, dass hier das hebraische ימצאר kein Aquivalent hat. In dem Adverb nune kann es nicht wohl stecken. Diesem würde hebraisches בתה entsprechen, aber schwerlich hat Hieronymus dies in seinem Text gelesen. Wir dürfen dies nunc wohl als freien, dem Sinne und Zusammenhange ja trefflich angepassten Zusatz des Übersetzers ansehen. Dass ימצאר nicht übersetzt ist, scheint thatsachlich nicht anders als durch die Annahme

erklart werden zu können, dass es in dem zu Grunde liegenden hebräischen Texte fehlte. Aber die Singularitat dieser Thatsache gegenüber dem Zeugnis aller übrigen Versionen auf beiden Traditionsgebieten hindert uns, dieselbe ohne weiteres textkritisch auszunutzen. Es liegt vielmehr nahe zu vermuten, dass in dem von Hieronymus benutzten handschriftlichen Texte das Wort ırrtumlich ausgefallen war, oder auch, was allerdings weniger wahrscheinlich ist, dass es vom Übersetzer übersehen worden ist. Eher zu verwerten scheint mir dagegen sein singularisches dividit, denn dies hat einerseits in Syr.-Peš, andererseits in der alexandrinischen Tradition seine Analogie Hier ist es erlauht zu schliessen, dass die Lesart יחלק (Syr.-Pe's יחלק, das ja ohne Schwierigkeit in יחלק verwandelt werden kann) gegenüber der vom MT, auch Targum, bezeugten יחלקר die altere ist, ja, dass sie die allgemeingültige war, ehe sich die agyptischalexandrinische Textuberlieferung abzweigte Die pluralische Schreibung konnte naturlich leicht von dem vorausgehenden מצאר aus eindringen, und sie wird erst nach jener Spaltung der Textüberlieferung durch einen Schreibfehler in einen Teil der Handschriften auf palästinensischem Boden hineingekommen sein Dass die singularische Lesart auch von dem Zusammenhang der letzten Strophen als ursprungliche empfohlen wird, darüber werden wir zuletzt noch

zu reden haben. Hochst auffallig ist aber, was wir nun weiter lesen. Zunachst muss allerdings festgestellt werden, dass Vulg. von allen von uns herangezogenen Versionen die einzige ist, die sichtlich in der Deutung der Worte "הום רחם der gleichen Auffassung folgt, die von den Masoreten vertreten wird. Wir haben hier also ausser MT das einzige Zeugnis dafür, dass diese Auffassung einer auf palastinensischem Boden (neben anderen) vertretenen Exegese entspricht. Der leider unbekannte 'A wurde uns sagen können, ob es sich dabei um eine wirklich alte jüdische Textauffassung handelte. Aber fragen wir nun nach der hebraischen Grundlage des latemischen Satzes: et pulcherrima feminarum eligitur ei, so ist jedenfalls zunachst ganz deutlich, dass Hieronymus einen teilweise sehr undeutlichen oder verderbten Text gehabt haben muss, um so übersetzen zu können. Von dem et können wir absehen, da sich ja im hebraischen Text leicht ein ; einschleichen konnte; aber möglicherweise handelt es sich dabei auch nur um einen freien stilistischen Zusatz des Ubersetzers. Kritisch interessanter sind aber die Worte pulcherrima feminarum Dieser Superlativ scheint durch die Auffassung von "חדם חמר nach Analogie von קדש קדשים (Ges.-Kautzsch, Gramm. § 133i) herbeigeführt zu sein, da ja sonst nichts im Konsonantentext vorliegt, das den Schönheitsbegriff ausdrückte. Aber wie sah nun der dem Hieronymus vorliegende hebräische Text aus? Ich glaube es nicht für wahrscheinlich halten zu sollen, dass er genau das las, was im MT steht. M. E. liegt die Vermutung mindestens ebenso nahe, dass er רחם רחם las, also das, was  $\Theta$  (vgl. oben

Cod A, Luc) in seinem hebraischen Texte gefunden hat. Gesetzt, die Sache verhalte sich so, dann durften wir uns hier wieder der von LXX Cod. B wahrscheinlich vorausgesetzten Lesart erinnern. Jedenfalls wurde sich von hier aus das Maass der Wahrscheinlichkeit steigern, dass der alexandrinische Übersetzer in seinem hebräischen Texte ein n hinter der zweiten Konsonantengruppe nicht angetroffen, sondern etwa "מממ gelesen hat. Und alles in allem würde uns zu dem Schluss führen, dass die von den Masoreten sanktiomerte Lesart רחמתים durch ein erst in jungerer Zeit in einen Teil der palastinensischen handschriftlichen Textuberlieferung eingedrungenes n entstanden sein müsse. Und das scheint mir auch durchaus möglich zu sein Denn zunächst ist wohl zu beachten, dass weder im Althebraischen (so weit es uns im alten Testament zugänglich 1st), noch im Neuhebraischen, soweit ich sehe, ein הממה = Mutterschoss (ubertragen = Weib, Sklavin) nachweisbar ist 1). Dass man Jer. 20, 17, wo wir nach der Masora alleidings החמה lesen sollen, wie das Raphe zeigt, nicht dagegen anfuhren darf, ist zweifellos. Da unmittelbar vorher und nachher das gewohnliche החם vorkommt, versteht es sich ganz von selbst, dass die masoretische Lesart auf einem Irrtum beruht; es ist בתמה zu lesen. Sodann ist es gewiss an sich nicht unmöglich, dass neben die Form D. zumal in poetischer Diktion, in rhythmischem Wechsel die Femininform המה gesetzt wurde, aber immerhin müsste dazu das Vorkommen dieser Form im Sprachgebrauche vorausgesetzt werden, ja, man konnte thatsachlich erwarten, dass irgendwo an den verhältnismässig zahlreichen Stellen poetischer oder doch poetisch gehobener Prophetenrede, wo and gelesen wird, auch einmal vorkomme. Aber das ist nicht der Fall, und das dürfte auch nicht zufallig sein<sup>2</sup>), der wirkliche Sprachgebrauch kannte die Form החכלה nicht. Es ist daher m. E. auch mit Rücksicht auf das unmittelbar vorhergehende החמים (oder vorhergehende החמים (oder dass die Lesart החמים)

<sup>1)</sup> In der Mesainschrift, Zeile 17, scheint המכוח im Sinne von (kriegsgetangener) Sklavin vorzukommen Aber das wurde, wenn es absolut sicher als moabitischer Sprachgebrauch erwiesen ware, nichts fur das Hebraische beweisen konnen.

<sup>2)</sup> Vgl. dazu ZatW XVI, S. 81

<sup>3)</sup> Übrigens verdient die Aussprache [77] im MT einige Beachtung. Naturlich ist an sich nichts gegen die Annahme zu sagen, DTT sei Stat. abs., also biete nur eine andere Aussprache des sonst an gelesenen Wortes. Aber dabei durfen wir doch auch nicht übersehen, dass an den vier Stellen, wo ausser unserem Verse noch die Aussprache Dan vorausgesetzt wird, namlich Gen. 49, 25; Jes. 46, 3; Ez. 20, 26; Prov. 30, 16, das Wort jedesmal an einer Pausalstelle steht. Da kann also die überlieferte Aussprache unter Mitwirkung der starken Gutturalis durch die Pausalbetonung herbeigeführt sein, wie man gewiss zugeben wird. Und giebt man dies zu, so liegt die Vermutung auch nicht allzufern, zumal wenn man die von Hieronymus bezeugte exegetische Auftassung der Wortgruppe ins Auge fasst, dass an unserer Stelle der vom MT fixierten Aus-

alter ist als die des MT: רחמתים. Das fehlerhafte Eindringen des n liesse sich auch ohne allzugrosse Schwierigkeiten begreiflich machen. Vielleicht verdankt es seine Herkunft einer Einwirkung des hernach folgenden רקמהים, mit dem es ja im ganzen grosse Ahnlichkeit hat — es unterscheidet sich nur in dem zweiten Konsonanten n:p -, und das bei der älteren, von uns vorausgesetzten stichischen Schreibung der Strophe unmittelbar unter ihm stand, in dem ausserdem auch das n unzweifelhaft ursprünglich ist, wahrend dies von der Endung or, wie wir sahen, nicht mit gleichem Rechte gesagt werden kann (sie könnte — um das nicht ungesagt sein zu lassen — umgekehrt ganz gut aus dem in stichischer Schreibung uber הקמה stehenden החמרים oder auch בחמרים eingedrungen sein). — Schweben alle diese komplicierten Erwägungen nicht vollig in der Luft (was ich allerdings nicht glaube), so hatte uns an diesem Punkte die lateinische Version einen nicht zu unterschatzenden textkritischen Dienst geleistet.

Weniger können wir nun aber mit allem folgenden anfangen. Selbstverständlich ist ausgeschlossen, dass Hieronymus den klaren Wortlaut des MT: לראש גבר vor sich gehabt hat, als er eligitur ei übersetzte. Nur das eine ist sicher, dass er von dem ihm sicher in starker Verderbnis oder Undeutlichkeit vorliegenden Konsonantentexte zunachst ein 75 absondern zu müssen geglaubt hat. Sodann hat es den Anschein, als wenn er dahinter eine Form von בחר zu sehen gemeint habe. Wir dürfen daraus keine weiteren textkritischen Schlüsse ziehen. Daran hindert uns das Zeugnis aller übrigen Versionen. Wir können nur feststellen, dass Hieronymus jedenfalls einen recht schlechten handschriftlichen Text benutzt hat - Was sodann den Satz: vestes . . . . traduntur in praedam anlangt, so fühle ich mich ausser Stande, zu erkennen, ob damit nur in freier, verständlicher Übersetzung die hebraischen Worte كناف wiedergegeben sind, oder ob er das erste שבעים לכיכרא nicht gelesen, dagegen das hinter לסיסרא stehende שׁלל herangezogen hat (letztere Seite der Alternative halte ich für durchaus möglich). Der Ausdruck vestes diversorum colorum scheint lediglich צבעים zu umschreiben. Für traduntur weiss ich kein Äquivalent im Text zu finden. - Nicht minder frei ist der letzte Satz, aber in Verbindung mit dem Vorausgehenden ist er nicht ganz ohne kritischen Supellex varia scheint nur הקמה (oder הקמה) zu entsprechen. schwerlich hat er damit eine Wortverbindung, wie wir sie jetzt

sprache die Auffassung der Verhindung "בוה" בה" als Konstruktusverbindung zu Grunde liegt, wobei vollig gleichgültig ist, wie die Masoreten selbst die Wortgruppe grammatisch aufgefasst haben. Man konnte dabei sich auch an die einerseits von LXX Cod. B, andererseits von  $\Theta$  (Cod. A u. a) vorausgesetzte Auffassung und Aussprache dieses בה" erinnern und zu dem Schlusse fuhren lassen, die Aussprache der ersten Silbe des Wortes mit dem A-Laut beruhe auf alter Tradition.

im MT finden, also ein "צבע רקמי, wiedergeben wollen, denn dagegen spricht der Umstand ganz deutlich, dass er vorher seine Kenntnis der wirklichen Bedeutung von בער Genüge bekundet hat. Ist dem so, und dürfen wir ferner (wie ich oben meinte) voraussetzen, dass der Übersetzer hinter לסיסרא ein שלל las, dann ergiebt sich, dass in seinem Exemplar dies שׁלכֹ in unmittelbarer Verbindung mit רקמה (oder הקמה) stand, sich also in der von ihm vertretenen handschriftlichen Texttradition ebensowenig wie in der vom Targum und Syr.-Peš. bezeugten die im MT dazwischen stehende Textwucherung צבעים רקמה צבע vorfand. Wir hatten hier also ein mit dem Targum im Einklang stehendes, allerdings von Syr.-Peš. nicht geteiltes, sehr wertvolles Zeugnis dafür, dass in der zweiten Verszeile unserer Strophe der zweite Halbvers wie der erste fur den dies ja nicht bloss durch MT, sondern auch durch den Syrer und Targum wie LXX und @ (Cod. A u. a.) bestatigt wird ursprunglich mit einem שלל begonnen hat, und dass dies die ursprungliche Lesart ist, daran zu zweifeln sehe ich keinen Grund. — Die Worte et supellex varia erinnern ubrigens recht lebhaft an die oben (S. 100) besprochene Variante im Text des Targum ומכר Die Möglichkeit ist nicht ausgeschlossen, dass Hieronymus von der gleichen Strömung in der judischen Exegese der Stelle beeinflusst war, als er jene Worte wählte. — Die letzten Worte ad ornanda colla congeritur lassen nur erkennen, dass auch in seiner Textvorlage צראר stand, im übrigen sieht man nicht, welche Worte er sonst gelesen hat; mindestens aber bedarf es keines Beweises, dass er recht frei nach dem ungefahren Sinn übersetzt hat. Textkritisch Verwertbares ist nicht daraus zu entnehmen.

Ehe wir nun zu dem Versuch übergehen, auf Grund der Ergebnisse unserer kritischen Bearbeitung der Versionen festzustellen, welches etwa die ursprungliche Textgestalt der beiden Verszeilen unserer Strophe gewesen sein könnte, lenke ich die Aufmerksamkeit noch auf die schon oben (S. 93f) zu v. 29 erwähnte und besprochene besondere und eigentumliche griechische Übersetzung un-Dort sahen wir schon, dass der unbekannte bekannter Herkunft Grieche die beiden eisten Worte von v. 30 in der Form: רָלֹא יָמֵצָאוֹר (= καὶ οὐχ εὐρέθησαν) zu v. 29 gezogen habe. Es ist — was ich hier noch hinzufügen muss — völlig unklar, wie der Übersetzer diese Worte verstanden, was er als Subjekt dazu genommen hat, ob das unmittelbar vorhergehende אמריה (= τοὺς λόγους αὐτῆς) oder was sonst? — Und nun die Fortsetzung dieser Version! Sie lautet: διεμερίσθη σκύλα μήτρας αὐτῆς εἰς κεφαλὴν ἀνδρὸς d. i. (mit möglichster Anlehnung an MT) hebräisch: הַחָלָק שׁלֵל הַחָּמָה לראשׁ aber was hat sich der Übersetzer unter σαῦλα μήτρας αὐτῆς wohl vorgestellt und auf wen geht das Pronomen αὐτῆς? Kritisch interessant ist diese sonderbare Übersetzung in erster Linie insofern, als ihr Autor in seiner hebraischen Vorlage nur einmaliges "החמ"

gesehen zu haben scheint, aber ich glaube nicht, dass wir dies textkritisch verwerten durfen oder konnen. Es mag sein, dass in der handschriftlichen Vorlage nur דחמה zu lesen war; dann aber ist anzunehmen, dass die Gestalt dieses handschriftlichen Textes die Frucht von vorausgegangener Textverstümmelung oder einer vielleicht mit einer solchen Hand in Hand gehenden Kopistenflüchtigkeit war. Sodann ist die vorauszusetzende Lesart החמה insofern von Wichtigkeit, als sie imstande ist, unsere Bedenken gegen die Richtigkeit des masoretischen החמה in רחמה (vgl. oben S. 349) wesentlich zu stützen. Der Übersetzer lehrt uns, dass ihm ein Nomen החמה neben רחם fremd war, und auch, dass in dem ihm vertrauten althebraischen (und ich darf hinzusetzen: neuhebräischen und aramaischen) Sprachgebrauch ein החמה in dem Sinne von "Sklavin" kem Heimatsrecht besass. Man sollte in Bezug auf den letzteren Fall sonst sagen, er hatte anstatt des wenigstens für unser Verstandnis sinnlosen σαῦλα μήτρας αὐτῆς einen verstandlicheren Ausdruck gewahlt. - Im ganzen kann es schwerlich zweifelhaft sein, dass die Handschrift, deren er sich bediente, zu der Familie gehörte, aus der auch der MT erwachsen ist.

Eme höchst sonderbare Gestalt zeigt der nachste Satz. Da lesen wir: ἐτίτρωσκον δακτύλοις ἐν τῷ Σισάρα. Das entspricht (ich halte mich selbstverständlich wieder an MT) folgendem hebraischen Satze: (oder "בלו[ר בא]צבעים לסיסרא. Hier ist nun wieder zweierlei ganz deutlich, namlich erstens, dass der Übersetzer ganzlich unabhangig von jeder anderen semitischen oder griechischen Version aus dem hebräischen Texte übersetzt hat, sodann aber zweitens auch, dass er wirklich — wie 1ch schon S. 93 vermutete — den Text mit den Augen eines Aramäers gelesen und verstanden hat. Letzteres ergiebt sich eigentlich sehon aus seinem ἐτίτρωσπον. Dies Wort entspricht im MT: שלל, in dem er eine Form von der Wurzel erblickt haben muss. Nun lehrt aber ein Blick auf Eutings Schrifttafel, dass aus einem hebraischen z auch in dem kursiveren Duktus der nachchristlichen Zeit (nur auf diese dürfen wir aus von selbst deutlichen Gründen unsere Aufmerksamkeit richten), selbst unter der Voraussetzung eingetretener teilweiser Verwischung oder Verstümmelung, nicht gerade leicht ein π herausgelesen werden konnte Anders liegt die Sache bei der besonderen aramaisch-syrischen Man vergleiche Eutings Schrifttafel bei Zimmern (Kol. 12ff.), oder seine noch reichhaltigere Tafel in Nöldekes Kurzgef. syr. Grammatik(2 1898). Man wird gewiss leicht zugeben, dass hier, zumal wenn wir teilweise Verwischung und Verstümmelung oder auch unsorgfaltige Ausführung des Buchstabens voraussetzen. viel leichter ein hebrüisches wi für das Auge des Lesers die Gestalt eines  $\pi$  (...) annehmen konnte. Es liegt darum, wie ich meine, die Vermutung recht nahe, der Übersetzer habe, sonst ziemlich gewöhnt an die aramäisch-syrischen Schriftzüge, unter dem Einfluss

dieser Gewöhnung, die hebräischen Buchstaben 55t, in denen er das ש nicht mehr zu erkennen vermochte, als הלל aufgefasst. zumal er diesem Worte in Verbindung mit dem folgenden Text einen ihm gewiss ertraglich erscheinenden Sinn abzugewinnen vermochte. -In m. E. besonders deutlicher Weise grebt sich der Ubersetzer als Aramäer, oder als vom aramaischen Sprachgebrauch beeinflusst zu erkennen durch seine Deutung von צבעים, denn auch er wird nur dieses Wort gelesen haben und nicht auch die oben in Klammern beigesetzten Buchstaben Im alttestamentlichen Hebräisch kann dies Wort niemand mit "Finger" übersetzen; das bedarf keines weiteren Beweises. Im targumischen Hebraisch findet sich gewöhnlich auch die Form אצבע und zwar (wie das Althebraisch) mit Femininendung im Plural (Levy, Chald. Wb. z d. Targ., verzeichnet nur diese, aber Buxtorf, Lex. chald. talm. rabb., führt auch אצבעין an, auch bei Dalman, Aram.-neuhebr. Wb, finden wir neben אצבעוה die Form מצבעים). Dagegen die Form, die dem Übersetzer vor Augen schwebte, als er צבעים = "Finger" deutete, ist die im Syrischen gewöhnliche حداً (Plur. حداً, allerdings neben المحدداً). Die entsprechende aramaisch-neuhebraische Form בְּבְּנָא wird von Buxtorf gar nicht angeführt, dagegen hat Levy (a a. O. s v.) sie verzeichnet, aber mit dem ausdrücklichen Vermerk: "nur in jerus. Trgg. Lev. 11, 13; Deut. 14, 11", wo es von den Zehen des Geflügels steht. Levy erwähnt auch zwei Stellen mit dem Plural des Wortes, aber beide Male ist es die Femininform, die wir lesen. Ich meine, all' dies mache es sehr wahrscheinlich, dass der Ubersetzer den Text mit aramsischen Augen las, um ihn nicht ohne weiteres als einen hellenistischen Syrer zu bezeichnen. Es bedarf wohl für niemanden eines weiteren Beweises, dass der Ubersetzer eine handschriftliche Textgestalt vor sich hatte, die ursprünglich mindestens in keinem wesentlichen Zuge von der im MT fixierten Lesart abwich

Doch nun drängt sich uns die Frage auf, was sich denn der Übersetzer bei dem, was er seinen griechischen Lesern bot, gedacht habe? Vielleicht gelingt es jetzt schon die allerdings ganz singulare Auffassung zu kennzeichnen, die er mit dem Texte verband. Sichtlich ist er von dem an sich ja auch richtigen Gedanken an die Thatsache beherrscht, dass Sisera getötet worden ist, also vergeblich erwartet wurde. Und der zuletzt besprochene Satz weist mit kaum zu verkennender Deutlichkeit auf die v. 26 geschilderte That der Ja'el zurück. Von hier aus gewinnt dann auch die Übersetzung der weiteren vorausgehenden Satze, bis zu dem zal οὐχ εὐρέθησαν zurück, wenigstens etwas an Licht. Für diesen Übersetzer haben die im masoretischen v. 30 stehenden Sätze unter der Hand den Charakter eines geschichtlichen Berichtes empfangen. "Und (oder aber) sie wurden nicht gefunden" soll allem Anschein nach sagen. die von Siseras Mutter so sehnlich Erwarteten waren nicht mehr zu finden; sie waren eben überhaupt nicht mehr. Der Pluial εὐοέθησαν weist alsdann, wenn die Sache so richtig aufgefasst ist, darauf hin, dass der Übersetzer auch in der Sehnsuchtsfrage der Mutter Siseras nicht von diesem allein geredet sein liess. sondern von einer Mehrzahl. Diese Erwägung fuhrt zu der m E. ziemlich sicheren Vermutung, dass die früher zu v. 28 b \beta (S. 85 f.) besprochene Übersetzung δισσοί ἀναβάται αὐτοῦ der Arbeit unseres unbekannten Autors angehort. — eine Vermutung, die darin eine Stutze finden mag, dass wenigstens einer der Codices, die jene Wiedergabe von v.  $28\,\mathrm{b}\,\beta$  überliefern, auch zu denen gehort, in denen die uns beschäftigende Übersetzung von vv 29 30 erhalten ist (vgl. dazu Field). Natürlich wird, wenn wir nicht irren, der Übersetzer auch den Satz διεμερίσθη κτλ. auf Sisera und sein Geschick bezogen haben. In σαῦλα μήτρας αὐτῆς durfte das Pronomen auf Siseras Mutter zu beziehen und mit μήτρα eben ihr Mutterschoss zu verstehen sein. Was sich der Übersetzer im übrigen bei dem ganzen Satze gedacht hat, wird wohl nicht mir allein verborgen sein.

Der Schluss von v. 30 lautet sodann: ἐστηλώθη στίγματα (oder sing. στίγμα) εν τῷ τραχήλῷ αὐτοῦ, καὶ ἐσκυλεύθη. Hier ist die Verbindung ἐστηλώθη στίγματα wiederum hochst sonderbar. Die Sonderbarkeit des Ausdruckes wird wohl auch nur die Folge der Bemühung des Übersetzers sein, den ihm vorliegenden hebraischen Text so, wie er ihn lesen zu müssen glaubte, moglichst genau und im Einklang mit der soeben charakterisierten Auffassung des Gesamtinhaltes von v. 30 wiederzugeben, und dass er dabei der griechischen Sprache Gewalt anthat, bemerkte er vielleicht deshalb nicht, weil er von Geburt kein Grieche war. Aber was hat er nun in seiner handschriftlichen Vorlage lesen zu sollen gemeint? Der griechische Wortlaut könnte folgendem hebraischen Satze entsprechen: הצבר (?) נקרת לצוארו השכל. Von kritischer Bedeutung ist hierin vor allem, dass dieser Übersetzer in seinem Texte auch vorfand im Einklang mit allen anderen Zeugen, ausser MT und anscheinend auch Syr-Pes. Und sollte die Vermutung, dass er בקדח zu lesen geglaubt hat, richtig sein, so würde auch dies kritisch verwertbar sein. Es konnte dazu an das erinnert werden, was früher zur Lesart des Targum und der Syr.-Peš. bemerkt wurde, aber auch an die Lesart oder Exegese, welche von LXX Cod. B emerseits und von Cod. A u. a. und Vulgata andererseits vertreten wird. Denn יקדת würde auf בעדת zurückschliessen lassen, und nicht auf die Wortform des MT.1) Ich muss es sodann unentschieden

<sup>1)</sup> Anmerkungsweise will ich eine andere Moglichkeit wenigstens noch erwähnen. Es ware namlich auch möglich, dass in der sicher starker Verderbnis verfallenen handschrittlichen Vorlage des unbekannten Übersetzers die masoretische Lesart מושר של ursprünglich gestanden hätte. Infolge der Verderbnis konnte sich המשפר des Lesers entweder gänzlich entzogen oder auch in

lassen, ob er wirklich אבר vor sich zu sehen gemeint hat, oder ob sein ἐστηλώθη (vorausgesetzt, dass dies selbst tadellos überliefert ist) nicht vielmehr einer anderen hebräischen Wortform entspricht. Sollte הצבר eine richtige Vermutung sein, so ergabe sich, dass der Übersetzer vor רקמה, wie MT in seiner Vorlage, noch die Spuren von בבל vorgefunden habe, aber er müsste vor dem 🗷 auch noch Buchstabentrümmer gesehen haben oder zu sehen gemeint haben. Freilich möglich ware auch, dass er sich aus den Trümmern von צבל eine nach seiner Überlegung in den Text passende Verbalform aus freier Hand zurechtmachte. Jedenfalls spricht recht viel dafür, dass sein ἐστηλώθη auf jenes צבל hinweist. Sollte dies richtig sein, so bedeutete dies: in dem Texte, der ihm vorlag, fehlten die drei im MT hinter לסיסרא stehenden Worte, im Schlusssatze stimmte derselbe aber abgesehen von den oben genannten Abweichungen mit MT, und es ergabe sich, dass sein Verhaltnis zum MT sehr ahnlich dem ware, das zwischen der vom Syrer vorausgesetzten Lesart und dem MT besteht, ja, man könnte wenigstens teilweise auch das Targum noch vergleichen Die hier vertretene handschriftliche Tradition auf palastinensischsyrischem Boden würde also im grossen und ganzen eine Mittelstellung zwischen Targum und Syrer einerseits und MT andererseits eingenommen haben, immerhin aber im allgemeinen, wenn wir auch auf die früheren Satze sehen, der vom MT vertretenen Traditionslinie etwas naher stehen als jene beiden. Unzweifelhaft aber liegt auch hier vollkommen deutlich am Tage, dass der Ubersetzer unbeeinflusst von irgendwelcher anderen exegetischen, in den überlieferten Versionen und im MT zum Ausdruck gelangenden Auffassung den ihm vorliegenden Text sich zurechtgelegt und danach übersetzt hat. — Schliesslich möchte ich noch die Vermutung aussprechen, dass auch die oben eingehend besprochene, sonderbare Ubersetzung in v. 26 a β: τοῦ εἰς τέλος ἀχοειῶσαι, der Arbeit jenes unbekannten Autors entnommen sein dürfte, allerdings ist unter den von Field angegebenen Codices, welche diesen Satz bieten keiner von den zu v 29. 30 ausdrücklich angemerkten; ob diese letzteren auch nicht unter den alii, von denen zu v. 26 a \beta die Rede ist, zu finden sind, das zu untersuchen bin ich jetzt nicht in der Lage.

den übrig gebliebenen Spuren mit den wohl auch stark verstümmelten Elementen des vorausgehenden Wortes verbunden haben. Es blieb dann nur Dirig. Wenn nun die oben geausserte Vermutung begründet sein sollte, dass der Übersetzer ein hellenistischer Syrer gewesen sei, so dürfte die Möglichkeit ins Auge gefasst werden, dass er Dirig im Sinne des aus dem Griechischen (κέντημα) stammenden syrischen  $\frac{1}{2}$  auffasste. Aber die Sache ist darum sehr unwahrscheinlich, weil  $\frac{1}{2}$  auffasste. Aber die Sache ist darum das  $\frac{1}{2}$  auffasste, das  $\frac{1}{2}$  weil  $\frac{1}{2}$  auffasste, das  $\frac{1}{2}$  der die Sache ist darum sehr unwahrscheinlich, weil  $\frac{1}{2}$  weil  $\frac{1}{2}$  wielmehr das Werkzeug bezeichnet, mit dem das  $\frac{1}{2}$  gemacht werden kann.

Doch wie dem auch sei, es genugt für unsere Zwecke das, was wir hinsichtlich der Grenzen der kritischen Bedeutung der zuletzt besprochenen auffälligen griechischen Version festgestellt haben, vollkommen. Machen wir nunmehr den Versuch, mit Verwertung der allerdings verhaltnismassig geringen, aber doch auch nicht zu unterschätzenden Ausbeute unserer kritischen Besprechung der Versionen, soweit als möglich, den, wenn auch nur annahernd ursprünglichen Wortlaut der beiden Verszeilen der Strophe zu rekonstruieren. Vor allem dürfen wir hierbei nun auch das rhythmische Schema ein ernstes Wort mitreden lassen, umso mehr, als sich ja aus allen Zeugen, welche uns ausser MT für die Texttradition auf palastinensischem Boden zu Gebote stehen, ergeben hat, dass in v. 30 thatsachlich nur das Wortmaterial für vier Halbverse zu suchen ist, da der Wortwirrwarr, den wir im MT (und LXX Cod. B, auch Cod. A u. s. w.) hinter לסיסרא antreffen, von ihnen nicht geteilt wird, wenigstens soweit die nach jenem Namen zunächst folgenden Worte des MT in Betracht kommen

Zur Wiederherstellung von v. 30 a ist nun zunachst folgendes zu erwagen. Mit Rücksicht auf den Inhalt scheint der erste Halbvers wirklich mit 550 abgeschlossen werden zu mussen. Aber in der überlieferten Gestalt enthalt er eine Hebung zu viel. Auch mochte es rhythmisch besser sein, wenn die beiden Verba so, wie der Syrer den Text auch wirklich gestaltet hat, auf die beiden Halbverse verteilt waren Aber das Nebeneinander derselben im ersten Satz ist allerseits so fest bezeugt, dass das Zeugnis des Syrers nicht dagegen aufkommen kann. Auch ist der Plural מלצאר mit Ausnahme des Syrers von allen Versionen bezeugt, ebenso auch die Imperfektform. Das bedeutet nun aber nicht ohne weiteres, dass der Plural ימצאר wirklich die von dem Urheber des Wortes gemeinte Lesung darstellt. Der Syrer kann auch hier im Rechte sem, denn es ist nicht ausgeschlossen, dass von dem, der unseren Konsonantentext schuf, die Lesart "ימצא ריה wollte. Dagegen stehen für die Form יהלקר nur MT und Targum ein, sonst keine Version, selbst nicht der zuletzt besprochene unbekannte Grieche. Es ist darum aus dem Zusammenklang der Mehrzahl der Zeugnisse von palastinensisch-syrischem wie agyptisch-alexandrinischem Boden wohl zuversichtlich zu schliessen, dass מחלק die altere und bessere Lesart ist. Daber muss ich es dahingestellt sein lassen, ob das Perfekt des Syreis, das ja mit Rücksicht auf die Perfekte der früheren Strophen Beachtung zu verdienen scheinen könnte, nicht die wirklich ursprüngliche Lesart bewahrt hat Jedenfalls aber spricht auch die syrische Lesart dafür, dass die Form יחלק vor den Vorzug verdient. Ist jedoch יחלקר oder möglicherweise, wie gesagt: רמצא ויחלק, als die altere Textgestalt gegenüber der allein vom MT und Targum bezeugten anzusehen, so glaube ich nun aus diesen Lesarten einen sachlichen Grund entnehmen zu durfen für die Annahme, dass ימצא oder "י nicht ein Be-

standteil des ursprünglichen Textes ist, sondern sein Dasein einer jüngeren Einarbeitung verdankt Ich gehe mit Bedacht von der zweiten der beiden möglichen Lesarten aus. Sie ist sachlich beurteilt die naturlichere und darum auch wohl wirklich die ursprüngliche. Sie sagt, Sisera finde Beute und verteile sie und darum verzögere sich seine Heimkehr. Die andere Lesart dagegen sagt, wie LXX Cod. B, auch A, Luc. u. a. richtig übersetzen, man finde ihn die Beute verteilend, und das könnte im Zusammenhang mit dem Vorausgehenden den Sinn haben, die ihn Suchenden wurden ihn als Sieger beim Beuteteilen antreffen. Aber wer sind nun diese "Sie", die ihn finden? Auf diese Frage ergiebt sich aus dem Vorausgehenden keine direkte Antwort, es müsste also, was grammatisch ja ohne Schwierigkeit sein würde, der Pluralis das allgemeine Subjekt "man" bezeichnen. Aber diese Wendung des Gedankens scheint mir im Vergleich zu jener so unnatürlich wie nur möglich zu sein. Fur die Bevorzugung der Lesart ימצא ויחלק lasst sich auch die vom MT und Targum vertretene exegetische Auffassung geltend machen. Die Lesung beider Verba im Plural geht eben von dem richtigen Gefuhl aus, dass das Subjekt in beiden Verben dasselbe sein müsse; etwas anderes erwartet man gar nicht, wenn man von der besorgnisvollen Frage der Mutter Siseras herkommt. Und dass in der tröstlichen Antwort auf diese Frage der Singular des Subjekts vor dem Pluralis das Prajudiz wahrscheinlicher Ursprünglichkeit für sich hat, lasst sich auch aus der Erwägung entnehmen, dass doch wohl der Führer der siegreichen Truppen derjenige ist, dem es zukommt, die Beute zu verteilen. Doch, wenn nun, wie ich meine, ימצא ו ein jüngerer Einschub ist, — was könnte jemanden zu diesem Einschub bewogen haben? M. E. hat der Urheber des Zusatzes das Bedürfnis gehabt, die unerwartet lange Dauer des Ausbleibens Siseras noch besser zu motivieren Er hat damit angedeutet, dass der vermeintlich siegreiche Heerführer nach der gewonnenen Schlacht auf Beute ausgegangen sei, dass er selbstverständlich solche auch in reichem Maasse gefunden habe und schliesslich auch durch die Verteilung derselben so lange aufgehalten werde. Genau überlegt, ist in der That durch den Zusatz ein durchaus prosaisches Element in den Vers hineingekommen. Das, was in demselben gesagt wird, liegt selbstverstandlich der Hauptsache nach auch in der in. E. ursprünglichen Lesart des Halbverses: הלא יהלק שלל, nur dass hierin das, was wirklich die Hauptsache ist, ausdrücklich ausgesprochen ist. während die Beifügung der Nebenumstande in poetischer Weise dem Denken des Lesers oder Hörers überlassen wurd, ohne dass irgendwie eine Undeutlichkeit im Texte vorhanden ist. Und selbstverständlich genügt der Satz auch vollkommen dem Zweck, den er als Antwort auf die angstliche Frage der Mutter Siseras erfüllen soll. Dass derselbe den Anforderungen des rhythmischen Schemas genügt, während der überlieferte Text das nicht thut, kann natürlich

nur in der kritischen Beseitigung des ימצאר oder ימצאר bestarken, wahrend die Lesart der Vulgata, in der es, wie wir sahen, kein Aquivalent für jenes Wort giebt, zwar auch beachtenswert ist, aber doch allein gegenuber den anderen alten Zeugen nichts beweisen könnte.

Sehr viel schwieriger liegt die Sache bei dem zweiten Halbverse. Dass die im MT vorliegende Lesart nicht die ursprüngliche ist, daran kann wohl nach dem, was uns die Versionen und die daran angeschlossenen kritischen Erwägungen gelehrt haben, nicht mehr gezweifelt werden; alleidings ebensowenig daran, dass diese Lesart in einem Teil der handschriftlichen Überlieferung seit recht alter Zeit verbreitet und fortgepflanzt worden ist, freilich auch hier nicht überall genau in der Form des MT, wenigstens soweit n in in Betracht kommt. Von grösster kritischer Wichtigkeit ist natürlich hier die so auffallig abweichende Lesart, die einerseits Syr.-Peš. und Araber, andererseits das Targum voraussetzen. Diese Lesart hegt inhaltlich so weit von der durch MT, LXX u. s. w bezeugten ab, dass sie gerade um deswillen schon sorgfaltige Beachtung verlangt. Und fragen wir, welche von all' den durch die Versionen und den MT vertretenen Texten bei ruhiger sachlicher Überlegung ihres Inhaltes den Vorzug verdiene, so meine ich, der vom Syrer gebotenen gebühre der Vorzug. Denn, dass die israelitischen Kriegsleute Weiber mit sich geführt hatten, davon ist im vorausgehenden Zusammenhang des Liedes gar nicht die Rede: es ist auch wohl nicht gerade wahrscheinlich, und an einen Beutezug vom Schlachtfeld hinweg ins Land hin, wobei freilich auch Weiber hätten gefangen werden können, zu denken, das wird auch durch nichts im Liede nahegelegt. Dagegen wissen wir, dass, wenn auch die gewöhnlichen Kriegsleute in jenen Zeiten Fusssoldaten waren. so doch die Führer sich vor der Pferde einführenden Zeit Salomos der Esel und Maultiere als Reittiere bedienten (vgl. Nowack, Hebr. Archaologie I, S. 224 f. 366). Und darum wäre es an sich durchaus möglich, dass der Dichter in dem der Mutter Siseras geltenden Trostworte von der Beute an solchen, für Israel wie selbstverstandlich auch für die Kana'anüer wertvollen Tieren habe Allerdings eine in einer Dichtung immerhin begreifreden lassen. liche Übertreibung lage darin, dass er jedem einzelnen Manne der vermeintlich siegreichen Truppe ein כרד zuteilen liess. Und dieser Umstand ist, wie ich glaube, wiederum wohl geeignet, Zweifel an der Ursprünglichkeit auch der vom Syrer vertretenen Lesart zu erwecken, und ich stehe auch nicht an, solche Zweifel für durchaus begründet zu halten. Aber damit sage ich keineswegs zugleich. dass ich etwa die von LXX Cod. B oder @ beziehungsweise Cod. A, Luc. u. a. oder gar die Lesart des MT für eine solche halte, die dem ursprünglichen Texte nüher stehe. Im Gegenteil, diese halte ich geradezu für die dem ursprünglichen Texte am fernsten stehende. Eine wie wenig sichere exegetische Tradition sich mit dieser ver-

bindet, ersieht man ja daraus, wie verschieden nach dem, was wir früher besprachen, die Deutung des Textes in LXX Cod B, auch bei O oder Cod. A u. s. w. und die Deutung ist, die wahrscheinlich die Masoreten mit ihrem Texte verknüpften Allerdings ist es wahrscheinlich, dass das Wort, welches im ursprünglichen Texte stand, wo wir nach Cod. B ירחם oder nach Cod A u. a. בחמים lesen müssen, mit einem Buchstaben begann, der nach einiger Verderbnis auch als n gelesen werden konnte. Für nicht minder wahrscheinlich halte ich es, dass dies Wort die Pluralendung (oder bloss 1) besass. Die Entstehung eines רחמים (oder כחמם) aus der unbekannten Textgrundlage ist vielleicht einer Einwirkung zu verdanken, die von dem bei der von uns von Anfang an vorausgesetzten stichischen Schreibweise unmittelbar unter jenem Worte stehenden "מנה" ausging Die grosse formelle Ahnlichkeit von "מים und "בקב ist ja unverkennbar. Und dass solche vertikale Beeinflussung von Lesern und Schreibern sowohl von oben her als von unten her nicht eine Unmöglichkeit war und ist, daran ist m E nicht zu zweifeln. Allerdings muss, um die Thatsache eines solchen Einflusses su erweisen, zugleich angenommen werden, dass das verdrangte Wort mit dem den verhangnisvollen Einfluss ausübenden einige formelle Ahnlichkeit, vielleicht auch inhaltliche Verwandtschaft besass So ware es denkbar, dass unter der Einwirkung des Wortes "מנמ aus dem in der darüberstehenden Zeile ursprünglichen Worte zunachst (oder רקמים) wurde und dies dann hernach in רחמים (oder שמים) umgewandelt wurde, eben weil jenes Wort als Fehler erkannt wurde, denn in der, so viel wir wissen, allem möglichen Aussprache passte es nicht in den Zusammenhang. Ein weiteres Eindringen des n auf dem gleichen Wege in noch spaterer Zeit und die Überlieferung der dadurch herbeigeführten Lesart in einem noch engeren handschriftlichen Traditionskreise bis auf MT hinab habe ich schon früher als möglich bezeichnet, und daran glaube ich auch festhalten zu dürfen. Die Herkunft des voranstehenden and liesse sich auf verschiedenem Wege begreiflich machen. Es konnte zunachst lediglich auf fehlerhafte Doppelschreibung der drei ersten Konsonanten des folgenden Wortes zurückgehen, — ein Schreibfehler also der Art, wie es solcher im alten Testament an nicht wenigen Stellen giebt Es könnte sodann auch glossatorischen Charakter haben und beigesetzt sein, um anzugeben, wie das vielleicht noch nicht klar ausgepragte, noch - wie vorhin angenommen - einem מבי" ahnlicher als einem "מום aussehende Wort in Wirklichkeit nach der Meinung des Glossators zu lesen sei Endlich liesse sich seine Entstehung auch mit Hülfe der früher im Anschluss an die syrische Version und das Targum ausgesprochenen Vermutung begreifen, es habe sich vielleicht schon in einer Abschrift vor aller tiefergreifenden Verderbnis des Textes hinter 550 ein an eingedrangt, und dies könnte sich alsdann unter dem Einflusse der weiteren Verderbnisse des Textes zu zna fortentwickelt haben, nachdem es vorher

auch nicht ganz unschuldig gewesen war an eben der Verderbnis des nächstfolgenden Wortes Doch, welche von diesen Moglichkeiten wir auch vorzuziehen haben mogen, auf alle Falle glaube ich festhalten zu müssen, dass das Wort dem ursprunglichen Texte nicht angehört hat. An seiner Stelle aber hat m. E. - und darin hat auch Budde recht gesehen - ein Wort gestanden, das ganzlich ın Verlust geraten ist. Wie beide Halbverse der zweiten Verszeile unserer Strophe, so hat auch diese mit 550 begonnen und darauf ist ein Genitiv gefolgt, der ahnlich wie im nachsten Halbverse מבעים angab, worin die Beute bestand. Der bei der Abschrift des Textes geschehene Ausfall von lässt sich leicht begreifen, weil unmittelbar vorher am Ende des ersten Halbverses שלל stand. nicht minder leicht aber auch selbst dann, wenn hinter diesem schon das oben vermutete an zu lesen war.

Aber nun fragt sich, welches Wort hat einst hinter jenem gestanden? Der Syrer wurde nahe legen, an פרדים, womit sich ja auch das targumische "ausgleichen liesse, zu denken Das glaube ich nun allerdings nicht. M. E hat hier ursprünglich ein allgemeinerer Ausdruck des gleichen Sinnes gestanden, den in der zweiten Verszeile die beiden Worter בבעים und הקמת ausdrucken, nur dass sie die gemeinten Gegenstande in zwei verschiedenen Richtungen genauer spezialisierend beschreiben. Ich halte für die ursprüngliche Lesart יִשׁלֵל בנָדִים. Die Entstehung eines "aus מרד aus "בגד") ist palaographisch unschwer verstandlich (man vgl. wieder Kol. 9 bei Zimmern), und unter der Voraussetzung einer durch Komstenfehler eingedrungenen Umstellung von zu zu wäre auch das targumische "בבר an dieser Stelle sofort erklarbar dings wurde ich den Ursprung der Lesart "מוד mir nur durch die Annahme verständlich machen können, dass sei es infolge von undeutlicher kursiver Schreibung der Konsonanten oder auch infolge Verderbus einzelner Züge der ursprünglichen Buchstaben die drei Konsonanten 722 für das Auge eines Abschreibers die Gestalt von angenommen hatten und es so einen Moment auf das darunter stehende "zz- ablenkten, und von hier aus dann zunachst die fehlerhafte Schreibung בקמים (oder במס) herbeigeführt wurde.

<sup>1)</sup> Es ist nicht uninteressant, hierzu die Stelle 2 Chron. 20, 25, die wir schon einmal zu einer der Varianten im Targum zum letzten Satze unseres Verses erwahnten, zu vergleichen, eine Stelle, von der man fast glauben könnte. sie habe auch auf den eingewirkt, der NYD, vielleicht auch II, in unseren Vers hincinbrachte. Hier findet man unter der Beute seltsamerweise auch בריכם (Leichname). Die LAX hat hier סצלות. Aber man hat schon längst m. E. ganz richtig — vermutet, es habe dort ursprünglich בנדרם gestanden. So gut aber Dance dass das Wort in v. 24 mit an der Textverderbnis schuld ist, durfte gewiss anzunehmen sein) aus einem בנדים werden konnte, so gut konnte daraus auch ein DITE werden.

Em = und ¬ zu verwechseln, war in der alten Schrift (vgl. Kol. 9 bei Zimmern) sehr leicht, und dass 72 unter jenen Voraussetzungen fur ein nicht gerade scharf zusehendes Auge zu der ungefahren Gestalt eines p zusammenzuwachsen vermochten, bedarf auch kaum eines Beweises Man kann sich dies mit Hulfe jener (von Kol. 9 gebotenen) Papyrischrift plausibel machen Noch leichter kann dies geschehen mit Hulfe noch anderer Formen der gleichen Schrift in Kol 7 der Euting'schen Schrifttafel in Noldekes Kurzgef. syr. Gramm — Dass ich der Überzeugung bin, dass am Ende des Halbverses לכל איש statt לראש zu lesen sei, das habe ich schon fruher genugend, wie ich meine, dargethan. Was das im MT und sonst uberlieferte anlangt, so kann es, wie ich früher angab, Glosse zu einem vorhergehenden in sein; aber es ist auch möglich, dass es seine Existenz dem Worte verdankt, das m. E ursprünglich am Ende der zweiten Verszeile stand Ich komme darauf hernach noch zuruck

Die erste Verszeile unseier Strophe lautete m. E. nach alledem also ursprunglich folgendermaassen

שלל בגָרים לכל איש 30a הלא יחלק שַלל

gethan Ferner ist die Verszeile nicht bloss formell, sondern auch nach ihrem sachlichen Inhalt von kraftvollem Rhythmus. Dem "Er" in בחלק, auf das der Eingang des ersten Halbverses den Hörer oder Leser nachdrücklich hinweist, entspricht am Ende des zweiten das allgemeine שלל בגדם den allgemeine שלל בגדם im ersten Halbverse im zweiten das bestimmtere שלל בגדם (vgl. v. 19 a שלל בגדם und שלכה בגדם). In hohem Maasse grinstig ist unserer Textrekonstruktion sodann der weitere Umstand, dass sie, wie wir schen werden, auch mit der richtig wiederhergestellten zweiten Verszeile im vortrefflicher rhythmischer Harmonie steht. Wenden wir uns dieser Verszeile zu"

Tadellos ist der ursprungliche Wortlaut ihres ersten Halbverses überhefert. An איסים למום ist von keinem Gesichtspunkte aus etwas auszusetzen.¹) Die abweichenden Lesarten im Targum und Syr-Peš kommen dagegen nicht in Betracht, wie früher schon zur Genuge festgestellt wurde. Und dass im MT der jetzt auf folgende Wortlaut sehr fehlerhaft ist und Wucherungen am Texte aus jüngerer Zeit enthalt, darüber sind wir ja auch aufgeklärt worden. Wir haben hier nur noch das Wortmaterial für einen Halbvers zu suchen. Und wie dieser Halbvers gelautet hat,

<sup>1)</sup> Die von Budde vorgeschlagene (anch von Marquart, a. a. O., S. 10 und Segond, a a O., S. 58f. angenommene) Lesung des Nomons als Dual ist auch micht mehr nötig; noch weniger aber kann mit Rucksicht auf den Rhythmus seine Lesung: איארי בקקום לשנים לש

daruber bin ich meinerseits auch nicht mehr im Zweifel ME lautete er so. ישלֵל רְקָמת לְגבוּרָיו. Fur רקמת verweise ich auf unsere frühere Untersuchung der Lesart des Targum und des Syrers, wie LXX Cod. B und Cod. A u. s. w. Die Form des Wortes רקטתים beruht auf einem Fehler Für die Lesart לגברין kann ich allerdings nur auf die Variante im Targum verweisen. Indes, schon der Parallelismus zur ersten Verszeile der Strophe legt es nahe, וח לצוארו (so musste sicher nach den meisten Versionen, wie wir sahen, gelesen werden) einen Fehler zu erblicken, mögen wir nun das m. E. unmögliche לראש גבר oder das iichtige, oder doch richtigere, ככל איש lesen Hat Jedermann einen Anteil an der Beute erhalten, so erwartet man auch in der zweiten, durch den sachlichen Inhalt mit der ersten eng zusammenhangenden Verszeile neben Siscra eine Erwähnung der mit ihm siegreich gewordenen Helden. Die Lesart כצוארו verdankt, wie schon fruher bemerkt wurde, lediglich dem fehlerhaften "לראט וim vorhergehenden Satze sein Dasem und beruht wahrscheinlich auf bewusster Korrektur. Dass die richtige Lesart doch nicht ganzlich aus der handschriftlichen Überlieferung wenigstens auf assatischem Boden verschwunden war, dafür würde die Variante im Targum Zeugnis ablegen. Schon früher deutete ich an, dass vielleicht in dem jetzt am Ende der ersten Verszeile stehenden בבר noch eine Spur der richtigen Lesart am Ende der zweiten Verszeile zu erblicken sei sonderbaren Durchemanders der thatsächlich dem ursprünglichen Texte zugehörigen Worte, wie es sich uns im MT und in den Versionen darbietet (in letzteren allerdings mit neuen Variationen), wird man zugehen, dass jene Annahme nicht wenig für sich hat. - Es bedarf wohl keiner besonderen Erwahnung mehr, dass das schliessende 550 (in welcher Aussprache auch immer; man erinnere sich des Targums, Syr.-Pes. und Vulg.) unzweifelhaft ein fehlerhafter Eindringling ist. Damit fallen natürlich auch alle Versuche, dasselbe so, wie es dasteht, oder nach einer Veränderung (wie von Ewald u. a. zuletzt auch noch von Grimme, Niebuhr und Stephan in (oct ) in den Zusammenhang hineinzuzwingen.

Die Verszeile lautet demnach in rhythmisch tadelloser Gestalt so:

שאל שבינים לסיסהא שאל רְקְניוֹת לְּגְבוּהיר

Hier erhalten also einerseits das ganz allgemeine 550 und das zwar schon bestimmtere, aber immerhin auch noch allgemein gehaltene der ersten Verszeile ihre ganz spezialisierte Erganzung in den beiden wiederum in schönem rhythmischen Wechsel einander gegenüberstehenden Worten. ש" בבעים und הקטות "ש. Andererseits entspricht לגבוריו in 30 b a dem "Er" in 30 a a und לגבוריו in 30 bβ dem ככל איש in 30 aβ, und zugleich bietet diese persönliche Unterscheidung der Empfänger der Beute eine sachlich durchaus notwendige Erganzung zu der ersten Verszeile, insonderheit zu dem לכל אים, denn nach dieser Verszeile könnte es scheinen, als habe Sisera die Beute verteilt und für sich nichts behalten, was ja ganz wider alle Erfahrung gewesen ware. Wir sehen also, dass nach allen Seiten hin, sowohl rhythmisch wie sachlich, nach unserer Rekonstruktion die die Strophe bildenden Verszeilen eine angemessene, vortreffliche Gestalt gewinnen. Ich glaube daher, in dieser Gestaltung derselben dem ursprunglichen, vom Dichter selbst ausgegangenen Wortlaut mindestens sehr nahe gekommen zu sein, naher jedenfalls, als es bisher der kritischen Untersuchung gelungen war

Damit sind wir an das Ende des Liedes gelangt. Ich brauche nicht mehr nachzuweisen, dass v. 31 a (von v 31 b versteht es sich erst lecht von selbsti nicht mehr zum Liede gehört. Der Verfasser des Satzes scheint allerdings nach Kraften bestrebt gewesen zu sein, seinem Zusatz rhythmische Gestalt und ihythmischen Schwung zu verleihen, ihn auch einigermaassen dem rhythmischen Schema des Liedes anzugleichen. Dass ihm das nicht besonders gelungen ist, das zu erkennen darf ich getrost dem Leser überlassen. Ich beschranke mich auf den Ausdruck einer Vermutung. Ich halte os durchaus für möglich dass der Verfasser dieses Gebetswunsches nicht bloss identisch war mit dem Schriftsteller, der das Lied überhaupt in den Zusammenhang des Richterbuches einfügte, sondern auch mit dem, dem die Zusatze v. 27 und v. 29, vielleicht auch der dogmatische Zusatz in v. 23 und die archaologische Glosse in v. 24 zu verdanken sind und von dem vielleicht auch zum Teil die Textrekonstruktionen aus den überlieferten Trümmein herrühren. die wir gelegentlich angetroffen haben

### Nachwort.

Herr Prof Dr. E Nestle hat die Fieundlichkeit gehabt, duich gutige Vermittelung des früheren Leiters der Zeitschrift mir eine Reihe von Bemerkungen zu meiner Arbeit zur Verfügung zu stellen, die ich ausdrücklich verheissen habe in einem Nachwort zur Kenntnis der Leser zu bringen. Ich komme diesem Versprechen nach, wobei ich mir erlaube zu den oben S 197 f abgedrückten, mir vorher nicht bekannt gewordenen Bemerkungen einiges zu sagen.

Was Nestle am meisten und, wie ich selbst am wenigsten leugne, mit Recht rugte, ist der Umstand, dass ich bei der Benutzung der synschen Version nur den in der Londoner Polyglotte veröffentlichten Text herangezogen hatte. Das hatte aber, wie ich erklären darf, nicht seinen Grund darm, dass ich den fragwürdigen Wert dieses Textes nicht kannte, mir ist vielmehr sehr gut bekannt, wie übel es mit allen dem gewöhnlichen Sterblichen zuganglichen Texten der synschen Bibel bestellt ist. Der einzige Grund, warum ich mich seiner Zeit, als ich die Arbeit durchführte, lediglich mit

der Polyglotte begnügte und begnugen musste, war ein rein ausserlicher, namlich der, dass mir eine andere Ausgabe nicht zu Gebote Soweit solche hier überhaupt noch vorhanden sind. waren sie in anderen Handen. Mein Fehler war es nun, und den gestehe ich ohne Rückhalt und mit Bedauern ein, einerseits, dass ich dem Polyglottentext doch mit zu viel Vertrauen gegenübertrat, andererseits, dass ich hernach versäumt habe, eine Nachkontrolle auf Grund anderer Textausgaben vorzunehmen Dass die Arbeit im Ganzen dadurch sehr wesentlich in ihrem Werte geschädigt worden sei, kann ich nicht zugeben, ebensowenig, wie ich glaube, dass andere Ausstellungen denselben beeintrachtigen, denn da, wo ich Dinge übersehen habe, die ich hatte anderwarts finden können, oder auch wo ich in meiner Urteilsbildung oder mit meinen Vermutungen in die Irre gegangen bin, ist mir das begegnet, was zwar eigentlich micht vorkommen sollte, aber doch auch sonst wohl vorkommt. Für unfehlbar halte ich mich nicht, das geht, wie ich meine, aus der ganzen Art meiner Arbeit hervor, und gerne lasse ich mich zurecht weisen und belehren und bin dankbar dafur.

Zur moglichsten Wiedergewinnung des ursprünglichen Wortlantes der Verszeile v. 19 b habe ich Bd 56, S. 192 ff Syr.-Peš herangezogen. Unglicklicherweise hat die Polyglotte in v. 19 a b emen Textverlust, den ich mir klar zu machen suchte, um dabei zugleich auf den wahrscheinlich ursprunglichen Wortlaut von v. 19 b $\alpha$ Schlüsse zu ziehen. In der Voraussetzung, der Textverlust habe schon der hebraischen Vorlage des Syrers angehört, habe ich geirrt. Wir haben es mit einem innersyrischen Abschreibefehler zu thun Der syrische Text von v. 19a ba lautet (der Wortstellung der arabischen Tochterversion nicht ganz entsprechend, vgl. S. 200 Anm, für uns aber um so interessanter): والمُدِّل ل والمُدِّل ل والمُدِّلِل والمُدِّلِل والمُدِّلِل والمُدِّلِل والمُدِّل والمُدِّل والمُدِّل so in der مدقر وديد دهديد المدمه دا ميا وهيون Urmaedition: in Cod. Ambros findet sich der Schreibfehler anst. wie Nestle mitteilt; Ceriani's Ausgabe ist mir hier leider nicht zuganglich). Der syrische Text bestatigt nun aber vollkommen. was ich vermutete, dass vor של מה eine Verbalform stand, und zwar stand da נכחכר. Ob es zu kuhn ist, von dieser Thatsache aus zu vermuten, der Syrer habe in seiner hebraischen Vorlage wirklich letzteres Wort gelesen, habe also eine handschriftliche Überheferung vor sich gehabt, die an diesem Punkte der ursprünglichen Lesart naher gestanden als MT? Ich meine nicht. Freilich, hatte ich gleich den ganzen Text vor mir gehabt, hätte ich den umständlichen Weg nicht zu gehen nötig gehabt, aber im ganzen darf ich mich doch freuen, dass meine Vermutung in dem wichtigsten Punkte durch den syrischen Text gerechtfertigt worden ist. In Bezug auf בחבנך halte ich meine Erwägungen im ganzen auch heute noch für richtig. Es liesse sich ja mit dem syrischen Texte zu v. 19 a ziehen, ist dann aber gegen den Rhythmus Wie seine Herkunft an seiner jetzigen Stelle zu erklaren ist, lasse ich jetzt dahingestellt. Es würe moglich, dass die Strophe v. 19 a. b ursprünglich so lautete:

19 a באה מכבים [1] ברכו אז נלחמ מלכי כנען 19 מלחמו על מגי מגדור בתענק ערכו מלחמה

So wurde auch der vom Syrer in v 19 ba vorausgesetzten Lesart ihr Recht. Der Chiasmus der Verba entsprache auch allen Ansprüchen rhythmischer Schönheit und Kraft. Die Verdrangung des in v. 19 aa durch בלחמו in der auf MT und Pes. führenden Textuberlieferung liesse sich von dem folgenden doppelten מלחמו leicht begreifen

S. 205 (zu v. 20) hat sich unter dem Einfluss von "Loos die falsche Pluralform "Liest) eingeschlichen Nestle stellt die Gleichung מסכים in Frage, vielleicht mit Recht. hat wahrscheinlich (ich weiss es heute nicht mehr sicher) der Blick auf die im Targum (S. 204) vorkommende Variante "בושר הבשיר, vielleicht auch die Erinnerung an hebr. 777 zu der Vermutung geführt. m dem "Loos stecke ein verderbtes" Dies synsche Wort heisst gressus, passus, ob es auch almlich wie targ. מבטא und hebr. 777 das, worauf man tritt, die Bahn, den Weg bezeichnen kann, vermag ich freiheh nicht nachzuweisen. Die überlieferte Lesart mag also bleiben. Nestle ermnert mich an die nin natürlich wohlbekannten "Sternörter" und meint, der Syrer habe "an die gedacht und uns damit den richtigen Sum erhalten" Das ist an sich gewiss moglich, aber das eine Mal, wo im A Test vorkommt 2 Reg 23, 5, wird es in der synischen Bibel mit wiedergegeben Ich meine, es sei darum doch nicht so מדלות = מסלות = נסכים, ganz sicher, ob wir berechtigt sind, "מדלות zu setzen

S. 448 ff. (zu v 21 b) hat der Araber mit seinem \_\_\_\_\_\_ recht: das Suff II. p., das die Polyglotte bietet. ist ein Schreibfehler; sonst hest man \_\_\_\_\_\_. Die Satze, die im Zusammenhang der Erwagungen zu v. 21 b die falsche syrische Lesart heranziehen, sind demnach auszuscheiden, dagegen glaube ich das, was ich zu der Lesart des Targum gesagt habe, im wesentlichen festhalten zu durfen.

S. 454 Anm. (zu v. 22). In ed. Urm. lautet der Text: كَفُرُو الْمُعْنِينَ (Cod. Ambr. liest nach Nestles Mitteilung المُعْنَى ich kann leider nicht feststellen, ob auch المُعْنَى: ich kann leider nicht feststellen, ob auch عنه em Kollektivum ist, so ist die pluralische Lesung mindestens

Ich bemerke, dass es mir moglich war, zu v. 29. 30 die von der Polyglotte abweichenden Textlesarten der syrischen Bibel nachzutragen. Zu wesentlichen Abanderungen meiner Ausführungen fand ich keine Veranlassung Bei v. 23—28 fanden sich keine Differenzen Man lese aber S 468: Zu S 475 bemerke ich ausdrücklich, dass auch ed Urm. den Singular bietet. Feiner bitte ich, S. 713 Z 17 vo. zu lesen "auf sie allem"

reiner bitte ich, S. 713 Z 17 v o. zu lesen "auf sie alle und S. 716 Z. 6 v. u. Kolumnenzeile.

Zu S 471 (oben) vgl nut S 469 (unten) habe ich nachzutragen, dass auch Swete in seinem Apparat für A δυνατοῖς bezeugt. Nestle hat mich darauf aufmerksam gemacht, wofur ich ihm auch dankbar bin Dass es sich dabei lediglich um ein unglückliches Versehen handelt, bedarf wohl kaum der Versicherung. Nestle meint nun aber, die ganze Auseinandersetzung auf S. 469-471 sei nach Korrektur dieses Versehens "gegenstandslos" kann ich nicht zugeben. Es handelt sich dort doch nicht bloss um Erörterung einer Differenz zwischen Swete und Tischendorf uber die Lesart des Cod. A. Wenn S. 470 (Mitte) der Satz: "denn dann sollten . . . . der Fall" und S. 471 der Satz: "Nun glaube ich . . . zu dürfen" gestrichen wird, ist beseitigt, was diese Auffassung, soweit ich sehe, begründen kann. Es handelt sich mir darum, δυνατός oder δυνατοίς semer Herkunft nach möglichst plausibel zu erklären und diese Lesart mit Ø in Verbindung zu bringen. Welches Interesse ich hieran habe, ergiebt sich ja aus der Arbeit.

Zu den oben S. 197 f. gedruckten Bemerkungen sei mir folgendes zu sagen gestattet.

Zu 1. Nestle sagt, ich hatte nicht gesehen, "dass κατακοπτων ein ganz gewöhnlicher Schreibfehler für das völlig richtige κατακόπων" sei, und verweist mich auf 2 Makk. 12, 36. Dass es

sich hier um einen "ganz gewohnlichen" Schreibfehler handele, daran habe ich allerdings nicht gedacht, vielleicht geht es anderen Sterblichen ebenso. Ich muss annehmen, dass der Fehler an mehr Stellen vorkommt, denn die eine angegebene rechtfertigt das Attribut "ganz gewohnlich" jedenfalls nicht. Dazu kommt aber, dass die angegebene Stelle mindestens nicht glucklich ausgewahlt ist, falls es noch mehrere giebt. Dort steht κατακόπων όντων (Gen. abs), der Schreibfehler κατακοπτων ist also unter dem Einfluss des folgenden οντων leicht begreiflich. In dem Text Jud. 5, 26 Cod. A u s w fehlt bei γατακόπων ein Wort der Art, das auf eine Verschreibung desselben hatte hinwirken konnen. Ich meine. der Vorwurf, den N. mir macht, sei doch meht ganz begrundet. Dass κατακόπων = στάτε ser oder sein könne, habe ich nicht bestreiten wollen (vielleicht hatte ich S. 702 das ausdrücklich sagen sollen) Dass ich es aber micht für die ursprüngliche Lesart im griechischen Texte halte, dazu habe ich das subjektive Recht; ich meine, dies um so mehr, als ich in nicht ohne Begründung der Lesart zazazozzor den Vorzug gegeben habe. Ob ich darm auf rechtem Wege gewesen bin, ist eine andere Frage Vorlaufig kann ich unich auch noch nicht durch das anmerkungsweise beigefügte summarische Urteil, das, was ich über exorone zoder exoronedes gesagt, ser "durchaus unwahrscheinlich" als geschlagen fühlen.

Zu 2 muss ich bemerken: Es ware eine gänzlich überflussige Frage der Neugier, ob Jael Kamele gehabt habe, denn sie zu beantworten ist unmöglich. Aber selbst wenn sie keine Kamele gehabt hatte, wurde einem Dichter doch nichts im Wege gestanden haben, in dem Verse davon zu reden Gewichtiger scheint die Frage zu sem, die ich, wie Nestle meint, mir hatte verhalten sollen, ob man auch Kamele mit dem המלכים angetrieben habe. Dass mir die einzige Stelle, wo "2 vorkommt, genau vor Augen stand, zeigt die Ausführung S 706 ff. Ob man damit auch Kamele antrieb, weiss ich nicht: das alte Testament schemt mit dem einen Zeugnis dagegen zu sprechen. Aber absolut sicher ist das auch nicht. Im übrigen mochte ich bitten, auch nicht zu übersehen, dass ich die Lesart בקרם כלמד oder בי בקר auch für moglich erklart und auch palaographisch mit dem überlieferten Texte in Einklang zu bringen wenigstens versucht habe. Ich würde also nicht anstehen, wenn mir jemand nachwiese, dass man den בלמד nicht auch zum Antreiben von Kamelen gebrauchte, diese Lesart einfach vorzuziehen. Ich muss bitten, die nach memen Kraften eindringenden Erwagungen in threm ganzen Zusammenhang aufzufassen. Ich glaube, man wird alsdann vielleicht doch etwas mehr Beweiskraft ihnen zuerkennen, als Nestle zu thun schemt.

Nun muss ich aber noch em Wort hinzufugen zu der Fussnote Nestles auf S. 197. Er will von השלחכה das ב zum vorausgehenden יחד ziehen und den Plural יחד lesen. Aber wie will er das gegenüber der einstimmigen Tradition rechtfertigen, die hier das singularische יחד fordert? Warum ich es für ausgeschlossen halte, dass ım zweiten Halbverse von "Hammern" überhaupt ursprunglich die Rede war, habe ich, glaube ich, S 705 f., vgl. dazu

auch S 699 f., ausreichend motiviert.

Ich bekenne, nicht an διηλοω gedacht zu haben. Es ist mir leider hier ergangen, wie es vielleicht gelegentlich auch anderen ergehen mag, ich habe den Wald vor Baumen nicht gesehen, bin in die Weite geschweift, wahrend das Gute so nahe lag. Ich danke Nestle für die Korrektur. Sachlich wird damit freilich an meiner Argumentation nichts geändert.

Zu 4. Die Bedeutung von εξοδευθείς = verendet, tot ist mir allerdings unbekannt gewesen. Meine griechischen lexikalischen Hulfsmittel wissen von dieser Bedeutung auch nichts. Meine Unwissenheit ist also allenfalls entschuldbar. Schleussner resp den Thesaurus nachzuschlagen, habe ich freilich versaumt, vielleicht aber ware ich auch angesichts der mir sonst bezeugten Bedeutung

des Wortes an ihrem Zeugnis zweifelhaft geworden.

Zu 5. Dass ich weiss, was βαρύνω eigentlich heisst, brauche ich wohl nicht zu versichern. Ich habe zu βαουνθείς nur in einer Klammer ,i. S v. gelahmt, kraftlos" zugefügt; wie das Wort mit in Verbindung zu bringen sei, das nachzuweisen, habe ich allerdings damals, als ich schrieb, nicht das Bedürfnis verspürt. Die Rechtfertigung dafur liegt m. E. in der von mir festgestellten Bedeutungslosigkeit der S. 714 (unten) behandelten Textgestalt für meine Hauptaufgabe. Wie ich zu der Deutung = gelahmt, kraftlos (naturlich = beschwert) gekommen bin, ergiebt sich aus dem übertragenen Gebrauch des Wortes, wie ihn das Lexikon aufweist

Zu 6. u. 7. Ich danke Nestle für die Mitteilung dieser von mir leider nicht beachteten Thatsachen Übrigens suche ich in der mir gehörigen Ausgabe von Pape vergebens nach der Bedeutung

des τοξικόν als Schiessscharte.

Die Bemerkung unter 8. veranlasst mich folgendes hinzuzufügen. In Bezug auf meine Beurteilung des Cod. B der LXX gegenüber den anderen Zeugen fur diese Version habe ich mich, wie ich meine, in meinen einleitenden Bemerkungen (Bd. 56 S. 183) mit der nötigen Vorsicht ausgedrückt. Ich bemerke ausdrücklich, dass sich mein von dem gelaufigen abweichendes Urteil nicht lediglich auf das kleine Stückchen Text gründet, das ich in der vorstehenden Arbeit behandelt habe; ich bin dazu durch jahrelange Beobachtungen auch anderwarts geführt worden. Gegenüber Moores Ansicht bin ich misstrauisch geworden; ich fühle mich viel eher in Übereinstimmung mit der Ansicht, der Brooke und McLean in ihrer Ausgabe des griechischen Textes des Richterbuches nach Cod. A (Cambridge 1897) Ausdruck verliehen haben, die ich leider nur aus Swetes Introduction to the Old Test. in Greek p. 488 kenne, von der aber Swete als von einer weisen Selbstbescheidung redet und von der er meint, dieselbe sei einer weitergreifenden Anwendung fahig. Sie sind nämlich der Meinung, the true text of the Septuagint sei probably contained neither in the one nor in the other (d h weder in B noch in A) exclusively, but must be sought for by comparing in detail, verse by verse and word by word, the two recensions, in the light of all other available evidence and especially of the extant remains of the Hexapla. Ich meine, gerade diesen Weg hatte ich in meiner Arbeit eingeschlagen, und nicht ohne Erfolg. Wenn ich daber aber immer und immer wieder den m E. bestehenden besonderen Wert des Cod. B gegenuber A, Luc u. s. w. hervorgehoben habe, so verfolgte ich damit zugleich den Zweck, umso scharfer den Nachweis des besonders engen Verhaltnisses der mit A, Luc. gemeinten Gruppe von Zeugen zu @ hervortreten zu lassen. Es hat sich mir daraus eine sehr deutliche Illustration zu dem ergeben, was man als Urteil Swetes in seiner Indroduction (p 489 f) über Cod. A lesen kann. Er sagt (489). Cod A, der grosse Rivale von Cod. B, exhibits a text which has been systematically corrected so as to agree more closely with the Hebrew; etwas spater: In fact A is often little more than a transcript of the fourth column of the Hexapla, but without the critical signs, by which Origen's additions were marked off from In other words, adaptation to the Hebrew has been effected not by direct use of the official Hebrew text, but through the medium of Origen's work Uber theodotionsche Elemente in ihm brauchen wir uns also nicht zu wundern, und dies bestätigt zu haben, das betrachte ich als ein Nebenergebnis auch meiner Arbeit Nun sagt Swete ferner, gewisse Thatsachen liessen darauf schliessen, dass A ein Text von hohem Alter, vielleicht a pre-Christian recension made in Syria zu Grunde liege, aber er lässt doch dazu in einer Fussnote (freilich nur in einer solchen) auch die Moglichkeit bestehen, dass die Lesarten in B, die fast als einzigartig dastanden, to a still earlier text of the LXX gehorten, which had not received Palestinian revision. Jedenfalls urteilt er (p. 490), dass B freeer from Hexaplaric interpolations and offering generally a more neutral text sei; ja, er neigt zu der immerhin interessanten Ansicht (p. 489), B reprasentiere vielleicht in part the text, which lay before Origen, when he began his task, A, at least in the historical books, answers roughly to the result, at which he arrived Die Bemerkung von Redpath zu Jud 4 5, die oben S. 198 Nestle citiert, stort mich nicht, denn, dass dieselben Ausdrücke in LXX und in den anderen Versionen vorkommen, beweist nicht, dass der Text der LXX resp des fraglichen Cod an den betreffenden Stellen von diesen Versionen abhangig ist: das Verhaltnis kann doch auch das umgekehrte sein - Naturlich wird das, was Swete über B sagt, und auch das, was ich in dieser Richtung meine als wahrscheinliches Eigebnis meiner Arbeit betrachten zu dürfen, von besonderer Bedeutung, wenn Rahlfs der Nachweis gelingt, dass B die agyptische (hesychianische) Recension der alten griechischen Bibel repräsentiere, und so die einst von Grabe vertretene Ansicht wieder zu Ehren bringt (vgl. A. Rahlfs, Alter und Heimat der vaticanischen Bibelhandschrift, in Nachrichten der K Ges. d. W. zu Gottingen, Phil hist. Klasse 1899, S 72 ff)

Im übrigen muss ich es dem Urteil der Fachgenossen, die es nicht scheuen, mit ruhiger und wohlwollender Prüfung meinen oft komplicierten und vielleicht manchmal bei ihrem Vordringen in minutiose Verhaltnisse der Textentwickelung auch recht gewagten Untersuchungen, Erwagungen und Darlegungen nachzugehen, uberlassen, ob es wirklich möglich ist und inwieweit es mir gelungen ist, auf dem von mir eingeschlagenen Wege zu einer Textgestalt zu gelangen, die, wenn auch nicht als die ursprüngliche, so doch als eine solche betrachtet werden darf, aus der sich alle verschiedenen, von den alten Textzeugen vertretenen Lesarten ableiten lassen Dass eine solche Textgestalt zu finden das Ziel unserer kritischen Bemuhungen sein muss, halte ich für selbstverstandlich, ebenso aber auch, dass wir uns so lange mit einer auf kritischem Wege gefundenen Lesart nicht begnugen durfen, als es uns nicht zugleich auch moglich ist, alle vorhandenen Zeugnisse textgeschichtlich, notigenfalls auch palaographisch, vollkommen bestimmt zu erklären

## Das angebliche Akrostichon Simon in Psalm 110 und einige andere Notarıka in den Psalmen.

Von

### Fr. Baethgen.

Duhm schreibt im Kommentar zu Ps 110:

"Dass der Angeredete der Hasmonaer Simon ist, geht aus dem Inhalt von v 1—4, besonders aber auch aus dem durch Bickell entdeckten Umstande hervor, dass diese Verse ein Akrostichon mit dem Namen שמלן sind; das שנה, mit dem das Orakel

beginnt, liefert den ersten Buchstaben".1)

Duhm hatte mit demselben Mittel den urkundlichen Nachweis führen können, dass Ps. 2 auf Alexander Jannaeus geht oder noch wahrscheinlicher <sup>2</sup>) von ihm gedichtet ist. Er halt es (wie ahnlich schon Hitzig) für sehr wahrscheinlich, dass dieser Psalm bei der Salbung Aristobuls I oder des Alexander Jannaeus entstand. Als ich die Entdeckung Bickells auf Ps. 2 anzuwenden versuchte, wai ich in hohem Maasse überrascht, zu sehen, dass die Anfangsbuchstaben der vier ersten Verse des Psalms das Wort ergeben, das, wie es scheint, kaum anders verstanden werden kann als 22 mit dem b auctoris. <sup>3</sup>)

Ist dies Zufall oder Absicht? —

Die Bildung eines neuen Wortes aus den Anfangs- oder Endbuchstaben mehrerer Worter nennen die Kabbalisten Notarikon<sup>4</sup>), die Griechen ἀκρόστιχον, was Cicero erklart quum deinceps ex

 "Durchweg deutet der akrostichische Name [in syrischen, synagogalen und samaritanischen Liedern] auf den Autor der Lieder, nicht auf andere Person-

lichkeiten"; Grimme, a. a. O

4) Siehe P. Beer, Geschichte, Lehren und Meinungen aller . . Secten

der Juden und der . . . Kabbalah, Brunn 1823, Bd II, S 48.

<sup>1)</sup> Genauer behauptete Bickell, "dass der Psalm akrostichisch die Widmung an den Hasmonaer Simon in den Worten שמ"ד, ימכן vor sich hertrage, was Duhm zur Nennung des Namens שמ"ד in V 1—4 vereinfacht"; Grimme, Psalmenprobleme, S. 103. — Gunkel, Genesis, S. 261 ist mir nicht zuganglich.

<sup>3)</sup> Nachtraglich habe ich aus zweiter Quelle (die direkte ist mir auf meinem Patmos nicht zuganglich) gesehen, dass bereits Margoliouth u A. in der Academy 1892 dieselbe Beobachtung gemacht haben; s E. Konig, Einleitung in das Alte Testament, S 404, Anm. 1.

primis versus litteris aliquid connectitur. Em Notarikon ist z. B. das aus den Endbuchstaben von ברא אלהים לעשות Gen. 2, 3 zusammengestellte Wort ממה welches beweist, dass Gott die Welt nur um der Wahrheit willen geschaffen hat. Aus den Anfangsbuchstaben der einzelnen Worte von Ps. 96, 11 bildet Bickell (und teilweise Duhm) das doppelte Akrostich [Notarikon] des Tetragrammaton יהוה יהור. Ein weiteres Beispiel bei Konig, a. a. O., S 293.1)

Auch umfangreichere Notarika in den Psalmen zu finden ist nicht so schwer. Ps. 31, 2-12 hat die Anfangsbuchstaben בהכתבשאוחכם, die sich leicht in die Worte zerlegen lassen בהַבַּחָב שָאר חָבֶם, deren Deutung ich freilich den Kabbalisten selbst überlassen mochte.

König, a. a O., S. 404 hat gegen das Akrostich Simon in Ps. 110 eingewendet, ehe man ein Akrostich für einen Teil der Verse eines Gedichtes zugebe, müsse doch ein Beispiel dafür beigebracht werden, dass ein ganzes Gedicht akrostichisch sei (wie etwa die alphabetischen Psalmen). Auch mit solchem Beispiel kann ich Die Anfangsbuchstaben der einzelnen Verse von Ps. 39 sind אכחההאומנהבשה, die sich bequem folgendermaassen abtrennen und vokalisieren lassen: אַנָחָה (² הָאומן הבשָה. Beim Deuten dieser Worte ist freilich auch mein Seufzen in Wahrheit zu Schanden geworden. -

Es verlohnt sich, jetzt noch einmal auf Ps 2 zurückzukommen. - Vers 5 beginnt mit x, das eine Abkurzung des griechischen Namens Jannais (אולכסנדרוס sein konnte.3) Und nun kommt eine Überraschung. Die Verse 6-10 haben die Anfangsbuchstaben אמשתר.

"Ich bin des trocknen Tons nun satt."

Es musste, meine ich, schon ein eingefleischter Weiberfeind sein, der diese funf Buchstaben anders vokalisieren wollte als יראשתר; also: "von Jannai Aslexander] und seiner Frau".4) Das genügt. Die Deutung der beiden Anfangsbuchstaben von Veis 11 12 überlasse ich anderen. Die Perspektive, die das Notarikon לינר א' ראשותר in das eheliche Leben des blutdürstigen Tyrannen eroffnet, ist schon interessant genug.

Ich denke, wer in Zukunft in Ps. 110 das Akrostich שמענן findet, wird so hoflich sein müssen, auch der begabten Frau Gemahlin des Alexander Jannaus ihre Autorrechte auf Ps. 2 nicht zu verkummern.

<sup>1)</sup> Auch bei dem von de Lagarde entdeckten Dichter von Ps. 25 Phadahel (25, 22) und bei seinem Bruder Phadayas (34, 23) hat das Notarikon Gevatter gestanden. In diesen beiden Fallen ist die Methode freilich eine etwas andere

<sup>2)</sup> ארכון gegen die Regel plene geschrieben wie umgekehrt שבושן Ps. 110 gegen die Regel defektiv.

<sup>3)</sup> Wenn man lieber will, kann man das N auch mit dem Anfangs-7 von Vers 6 zu in verknupfen, das dann wohl die Bedeutung "oder vielmehr" hatte. 4) Eventuell: "Von Jannai, oder vielmehr seiner Frau".

# Eine angebliche Äusserung Abulwalîd Ibn Ganâh's über die Ursprache.

Von

#### W. Bacher.

In seiner Schrift "Hebraisch und Semitisch" (Berlin 1901), S. 114, erwahnt Eduard Konig die "talmudische Auffassung" von der hebräischen Sprache als der Ursprache, sowie diejenigen jüdischen Gelehrten des Mittelalters, die sich jener Auffassung angeschlossen haben. Zu diesen rechnet König auch Abulwalid, indem er sagt. "Dies that z B. Abulwalid im Riqmah (ed. Goldberg), S. 1, indem er sein Buch mit den Worten "Wisse, dass der Anfang des Redens überhaupt das Hebraische ist" beginnt". Was finden wir aber thatsachlich am Anfange des ס' הרקבלה? Das erste Kapitel desselben beginnt mit folgenden Worten. אמר מררך בן גנאח דע כי התחלות הדבור כולו, עברי וערבי וזולתם מן הלשונות, .... שלש, והם שמות ופעלים ומלות המעם אין לשון חסר מהם.... arabische Original dazu lautet (כתאב אללמע, Le livre des parterres fleuris, ed. J. Derenbourg, Paris 1886, p. 19): קאל אבו אלוליד מרואן בן גנאח אעלם אן מבאדי אלכלאם כלה עבראניה וערביה ואי לגה כאן סוי התין אללגתין תלתה והי אסמא ואפעאל וחרות מעאן לא . בכלה לסאך מנהא. Das heisst: "Wisse, dass die Elemente der gesamten Rede, im Hebraischen und Aiabischen und welcher Sprache immer ausser diesen beiden Sprachen, drei sind: Nomina, Verba und Partikeln; sie fehlen in keiner Sprache" In meiner Schrift Leben und Werke des Abulwalîd Merwân Ibn Ganâḥ und die Quellen seiner Schrifterklarung, S. 38, habe ich darauf hingewiesen, dass dieser erste Satz des Kıtâb al-Luma' eine indirekte Polemik gegen den ersten Satz von Sîbaweıhi's Kitâb enthalt. Dieses beginnt mit den Worten: "Dies ist das Kapitel von der Erkenntnis dessen, welches die Redeteile (eig. Worter) im Arabischen sind" Abulwalid, indem er sein erstes Kapitel ebenso beginnt, berichtigt Sibaweihi, عبرانية وعربية واتى لغه كان durch من العربية ersetzt. König nun, als er die erste Zeile سوى هتين اللغتين des Rikma las, kam nicht einmal bis ans Ende der Zeile, übersah

das Komma nach כולו, sah nicht, dass התהלות ein Plural (התחלות) und nicht mit הַּהָלֵה identisch ist, las das Wort eventuell הַהָּלַה und machte so aus dem Anfange eines Satzes über die drei Redeteile eine Ausserung über das Hebraische als Ursprache. Dabei hielt ihn auch nicht die Erwagung zuruck, dass der von ihm angenommene Satz: דע כי חתחלות הדבור כולו עברי nur auf sehr gezwungene Weise so übersetzt werden kann, wie er es thut. Diesem bedauerlichen Missverstandnisse ware der um die hebraische Sprachforschung so hochverdiente und sonst gerade durch seine Akribie ausgezeichnete Gelehrte entgangen, wenn er das nun schon seit siebzehn Jahren in der oben citierten Ausgabe zugangliche arabische Original der Grammatik Abulwalid's zu Rate gezogen hatte. Dass die durch nichts entschuldbare Nichtberucksichtigung des arabischen Originals des Rikma auch in Konigs "Stilistik, Rhetorik und Poetik" manchen unliebsamen Irrtum bewirkt hat. habe ich in meinen Bemerkungen zu diesem Buche in Stade's Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft (Bd. 21, S. 318 ff.) gezeigt.

Auch den Midraschsatz, in dem aus Gen 2,23 bewiesen wird, dass das Hebraische die Sprache war, "mit welcher die Welt erschaffen wurde", giebt König auf ganz unverstandliche und unrichtige Weise wieder. Dieser in Genesis rabba c 18 und c. 31 enthaltene Ausspruch des Agadisten Simon (Ende des 3. Jahr-כשם שניתנה תורה בלשון הקדש כך נברא העולם :hunderts בלשון הקדש שמעת מימיך אומר גיני גיניא אנתרופי אנתרופיא גברא . גברתא אלא איש ואשה למה שהלשון הזה נופל על חלשון הזה übersetzt das so: "Entsprechend dem, dass die Tora in der heiligen Sprache gegeben ist, so ist auch die Welt durch die heilige Sprache geschaffen worden, man hore ja von jeher [griechisches] γυνή (גוני) neben [griechischem] מותרופי neben [griechischem] מיליס (גוני), [aramäisches] gebarta, aber 'iš und 'išša, weil der eine Ausdruck mit dem andern Ausdruck zusammenfallt". Diese Übersetzung ist geradezu eine Verunstaltung des Originals. Von einzelnen Unebenheiten abgesehen, sowie davon abgesehen, dass Konig den Fragesatz in שמשת מימיך nicht erkannt hat, beseitigt er stillschweigend die eigentliche Argumentation, mit der der Agadist seine These beweist Dieser Beweis beruht darauf, dass nur im Hebraischen das Weib mit einem Worte benannt ist, welches aus dem zur Benennung des Mannes dienenden Worte abgeleitet ist (איש von אישה). Hingegen giebt es im Griechischen kein Wort zur Bezeichnung des Mannes, das zu γυνή, der Bezeichnung des Weibes, gehört, noch ein Wort zur Bezeichnung des Weibes, das zu ἄνθοωπος, der Bezeichnung des Mannes, gehort. Ebenso gehort im Aramaischen zu גברתא, Mann, kein גברתא, als Bezeichnung des Weibes. Wenn also die Bibel erzahlt, dass Gott das Weib bei der Schopfung nach dem Manne benannt habe, so kann diese Benennung nur in hebräischer Sprache stattgefunden

haben. In meiner "Agada der palästinischen Amoraer" (II. Bd., S. 445) gebe ich den mittleren Teil des Midraschsatzes frei so wieder "Hast du je gehört, dass man im Griechischen oder Aramaischen Mann und Frau mit zwei zu einander gehörigen Wörtern bezeichnet, etwa γυνή und γυναῖος oder ἄνθρωπος, ἀνθρώπη, από μπα μια χυνή supponierte mannliche Form und die zu ἄνθρωπος supponierte weibliche Form kann allerdings aus der Schreibung im Midraschtexte nur erraten werden.

## Zu Jesaias 32, 11 (diese Zeitschr 57, 200; 56, 247 f.).

Nicht um die Prioritat zu beanspruchen, sondern lediglich im Interesse der Sache bemerke ich, dass ich zuerst im Winter 1900/1 (und spater) in meinen Vorlesungen über "Hebräische Grammatik auf vergleichender Grundlage" (§ 24), ohne von K. Marti's Jesaiaskommentar zu wissen, die bekannten Imperative הגוה, פשטה, וערה, בשטה, וערה als aramaische Formen bezeichnet habe.

K. Vollers.

### Anzeigen.

Der Dîwân des 'Ubaid-Allâh ibn Kais ar-Rukajjât, herausgegeben, übersetzt, mit Noten und einer Einleitung versehen von Dr. N. Rhodokanakis (Sitz.-Ber. der Kais. Akademie d. Wiss. in Wien, phil.-hist. Cl, Bd. 144). Wien 1902. C. Gerold's Sohn.

Die dichterische Produktion der Omejiadenzeit mit ihren Abspiegelungen des politischen und Stammeslebens gelangt in den letzten Jahren erfreulicherweise in ihren Hauptvertretern vollkommener zu unsrer Kenntnis. Nach den Temîmiten Farazdacı und Gerîr¹), den Taġlabiten Ahtal und Quţâmî kommt, wie schon früher 'Omar b. Abî Rabî'a, jetzt noch ein zweiter Qoreischit, 'Ubeid-Allah b. Qeis al-Ruqajjat zum Wort, dessen Diwan N. Rhodokanakis aus zwei ihm von R. Geyer zur Verfügung gestellten Kairiner Abschriften<sup>2</sup>) eines Konstantinopeler Codex — der selbst erst nach dem Druck der Ausgabe aufgefunden ist und nachtraglich kollationiert werden konnte - in einer sorgfaltigen, mit Übersetzung und kurzen erklarenden Noten versehenen, Ausgabe vorlegt. Die Anlage der Ausgabe ist sehr zweckmassig. Auf derselben Seite findet sich immer Text, kritische Noten mit Angabe der Citate der Verse, die deutsche Übersetzung, deren treffende Form bei einem geborenen Nichtdeutschen auffallt, und kurze erklarende Anmerkungen. Voran geht eine umfassende Einleitung des Herausgebers, welche die geschichtlichen und sonstigen sachlichen Momente gründlich darlegt, die sich aus den arabischen litterar-historischen Darstellungen und diesen Dichtungen selbst ergeben. — Der Dîwân stellt die Rezension Sukkari's nach Ibn Habîb dar. - Citate meist kleinern Umfangs und Fragmente, die in dieser Rezension fehlen, sind am Schluss als Anhang angefügt.

Ibn Qeis al-Ruq. gehort zum Stamm der B. 'Âmir b. Lu'ejj und ist Qoreischit. Er spricht stolz von seiner Abstammung von

<sup>1)</sup> Dieser letztere ist allerdings nur in unzureichender Form in Egypten herausgekommen

<sup>2)</sup> In der einen von beiden, B, fehlen die Gedichte LIV, 10 bis LXXIV. Die Varianten des guten Konstantinopeler Originals besorgte Giese; sie sind am Schluss nachgetragen.

den reinen Qoreisch (15, 23 f.) und fasst sich wiederholt mit ihnen als "wir" zusammen (z. B 39, 52 ff.). Seine Trennung von ihnen, wahrend er in Mesopotamien, sie in Syrien weilen, schmerzt ihn tief (46, 8—10. 14. 15 u. ö.) und ebenso die politische Zerklüftung seiner Landsleute in die Anhanger des 'Abdullah b. al-Zubeir und der Omejjaden (Gedicht 39). Dass er sein Geburtshaus in Mekka gehabt, hat Rhodokanakis nachgewiesen (S. 10) [in spaterer Zeit hat er auch ein Haus in Medîna, 6, 6]; dass er sich aber zu Unrecht als Abtahit, d. h. Angehöriger der feinern Bevölkerung der Unterstadt ausgebe, wie Rhodok. annimmt (S. 4), beruht auf einer falschen Deutung der Stelle 42, 6; s. unten z. St. — Zur Zeit der Harra-Schlacht ist er aber in Ragga in Mesopotamien, wurde alsdann dort in die Kämpfe der B. 'Amir b. Lu'ejj') bei Marg al-Dajazin, wie erzahlt wird, mit Suleimiten verwickelt, von dem Fuhrer der letztern, 'Umeir b. al-Hubâb, gefangen genommen und schimpflich behandelt<sup>2</sup>), aber durch das Einschreiten der suleimitischen Stämme Ri'l und Kunfud befreit<sup>3</sup>). Nach 30 jahrigem Aufenthalt in Mesopotamien und, wie es scheint, dann einem kurzen in Palastina, wendet er sich nach dem 'Irâq, wo er in dem Kampfe des Mus'ab b. al-Zubeir gegen Muhtar und spater gegen 'Abdulmalik sich auf Mus'ab's Seite stellt und ihn mehrfach feiert (z. B 39. 51)4). Als dieser bei Maskin gefallen war, halt er sich ein Jahr verborgen in Kufa bei der von ihm spater besungenen Katira auf, wendet sich dann nach Mekka und Medina, um alsdann durch 'Abdullâh b. Ga'far's Fürsprache von 'Abdulmalik etwa vom Jahr 72 an in Gnaden aufgenommen und beschenkt zu werden (s. unten zu Gedicht 2). Später ist er in Egypten bei dem Bruder des Chalifen, 'Abdul-'Azîz, für den er dann auch in den Streitigkeiten zwischen beiden wegen der Thronfolge eifrig Parter nimmt, und den er wiederholt feiert. Seine Anhanglichkeit an 'Abdulmalik hat keine lange Dauer gehabt, wozu wohl die Entziehung seines Jahresgehalts wesentlich beigetragen hat.

Soweit lasst sich der Lebensgang des Dichters verfolgen 5), der spater die Omejjaden, auch den Bisr b. Merwän, ebenso schwung-voll besang, wie fruher ihre geschwornen Feinde, die Zubeiriden, und auf den Namen eines politischen Cato ebensowenig, wie z. B. sein Zeitgenosse Farazdaq, Anspruch erheben kann. Die Kränkung

<sup>1)</sup> Siehe jedoch unten die Bemerkungen zu Gedicht 42.

<sup>2)</sup> Er wurde als Gefangener wie ein Pferd an der Seite gefuhrt; 43, 20.

<sup>3)</sup> Dies Schicksal des Dichters bildet ein Seitenstuck zu dem des Quţâmî, der durch Zufar b. al-Hârig's Grossmut freikam.

<sup>4)</sup> Wahrend er die Omejjadentruppen als "Kinder der Nebenfrauen" (العنوائية 39,50) bezeichnet. — Die Anhanglichkeit an 'Abdullâh b. al-Zubeir soll ihm die Ausstattung seiner drei Sohne und Tochter seitens des Ḥamza b 'Abdullâh b. al-Z. eingetragen haben (Agh. IV, 164 M.).

<sup>5)</sup> Vgl. Rhodok. S. 12-16.

seiner Ehre durch seine Gefangennehmung und öffentliche Beschamung hat er tief empfunden; sie machte ihm den weitern Aufenthalt in der Gezīra unleidlich; wie weit aber sein Anspruch auf Heldenhaftigkeit (14, 12. 14) begrundet ist, können wir nicht wissen.

Wer die Ruqejjät sind, die ihm seinen Beinamen eingebracht haben, ist nicht auszumachen. Der Name عَنْ kehrt öfter im Nasîb wieder; angeblich sollen drei Tragerinnen sich in ihn geteilt haben. Daneben erfreuen sich noch 23 Frauen — gewiss z. T. nach poetischer Fiktaon — der Ehre, im Nasîb verherrlicht zu sein (s. Einltg. 46 M.), darunter auch verheiratete Prinzessinnen¹) Dass in Gedicht 48 die Umm al-Banîn Walîd's I. Gattin sei, wie es nach Agh. zu sein scheint, hat Rhodok. (S. 52) schon mit triftigen chronologischen Grunden angezweifelt. Es spricht aber auch ausserhalb dieses Gedichts der Umstand dagegen, dass der Dichter sich 60, 4 ihren Vetter (ابن عنه) nennt; in andern, wie Nachtr. II, ist wenigstens keine Andeutung davon, dass sie furstlichen Cha-

sich 60, 4 ihren Vetter (البن عبر) nennt; in andern, wie Nachtr. II, ist wenigstens keine Andeutung davon, dass sie furstlichen Charakters war. Auch hatte der Dichter es schwerlich wagen können. den Namen der Gattin Walid's so offen im Nasîb zu gebrauchen, besonders in so cynischer Weise wie in der verfanglichen Traumphantasie Gedicht 48, 10 ff Im übrigen spricht er ganz unbefangen vom Liebesverkehr mit verheirateten Frauen (48, 5. 6). Auch bei ihm giebt der Hagg einen bequemen Anlass zur Anknüffung von Liebesabenteuern (46, 3. 4), wie so oft bei 'Omar bARabî'a, mit dem er auch die vielen Liebesboten gemein hat; s. 34, 3; 38, 6, 10. — Die Metra seiner leichtgeschurzten Liebeslieder sind ofters sehr grazios, wie z. B. das المال المالة عند المالة الم

Es versteht sich, dass die Herausgabe eines Dichters nach zwei modernen Abschriften, die auf einem einzigen Original beruhen, also bestenfalls nach einem Manuskript, immer eine Anzahl Schwierigkeiten und Rätsel übriglässt. Mit der möglichst korrekten Herstellung der handschriftlichen Überlieferung und ihrer Erklärung ist zunächst die Pflicht des Herausgebers erfüllt. Die nachfolgenden Erörterungen sollen z. T. durch Kritik dieser Überlieferung selbst, z. T. durch Vorschlage zu anderer Textgestaltung und Übersetzung weitere Beitrage für das Verständnis der Dichtungen zu der sehr anerkennens- und dankenswerten Arbeit des Herausgebers geben. Es ist natürlich, dass hierbei zumeist nur

<sup>1)</sup> So auch in Gedicht 38, dessen Inhalt sich dadurch gut erklart.

die Abweichungen davon zum Ausdruck kommen, womit aber dem Danke fur das viele treffliche vom Verfasser Gebotene kein Abbruch geschehen soll

Das Gedicht I gehört wie II der spatern Periode an, in der der Dichter zu den Omejjaden übergegangen ist. Diese haben für die früheren Unbilden an ihren Gegnern, den Zubeiriden, schon Rache genommen, so dass "die Lüge klar herausgekommen ist" (19. 20). — Vs. 8 مَا فَعُونُ لُو اللهِ تُلَّمُ تُلُوهُ لُو اللهِ تُلَّمُ لُو اللهِ لَمُ تُلُقُونُ لُو اللهِ لَمُ تُلُقُونُ لُو اللهِ لَمُ اللهِ تُلَّمُ لُو اللهِ اللهِ تُلَّمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ 
Spater ist Gedicht II entstanden, in dessen Überschrift Rhodok. als Belobten mit Recht 'Abdulmalik statt 'Abdul-'Azîz eingesetzt Hier hat der Chalif schon den Dichter in Gnaden aufgenommen und ihm in der Gûţa zu wohnen verstattet (Vs. 8), ihm auch Geschenke an Kamelinnen und Sklavinnen gemacht, wie aus Vs. 26. 27 zu erschliessen; vgl. auch Agh. IV 159, 22. 23. Der "Bewohner des Ḥaram's", d. h. 'Abdullâh b. al-Zubeir, ist überwaltigt Vs. 20, es ist also nach dem Jahre 73 gedichtet. Die ursprungliche Versordnung ist aber jetzt z. T. verwirrt V. 19 ist versprengt, er ist an 9-13 anzuschliessen. - Vs. 30 ist durch die Fassung von Rhodok. nicht erklarbar. Es ist meines Erachtens Vs. 32 zwischen 29 und 30 zu rücken, so dass der Zusammenhang ist. (29 b) "er vermindert seine Wohlthaten nicht (32) in der Harte des Lebens und der Zeitereignisse und in den schweren Geschicken, die unsere Zeit bringt, (30) — ich gebe mich fur ihn hin — und in den schweren hereinbrechenden Todesgeschicken und Krankheit".

— Vs. 31 ist schwerlich intakt; das من عدم setzt ein vorausgeganges . . . من voraus, das jetzt fehlt. Es ware nichts geholfen, wenn man in a نَعْزُ بند läse. — In Vs. 2 bedeutet معارف مُبْداك "die Stätten, wo du erschienen warst", dich aufgehalten hattest.

<sup>1)</sup> Die Var. أَنْ جُنْبُ giebt einen passenden Gegensatz.

<sup>2)</sup> Im Schol. zu Vs. 8, ebenso 8 104, Z. 4 ist من عندُها Druckfehler fur امن عندها

Gedicht III ist ein Madh auf 'Abdul-'Azîz b. Merwân, zwischen dem Jahre 70, wo dieser nach Hulwan übersiedelte, und 85, wo er starb, entstanden Auf die vergeblichen Versuche 'Abdulmaliks, ihn zum Verzicht auf die Nachfolgerschaft zu bewegen, zielt deutlich des Dichters Wunsch Vs 9, 'Abdul-'Azîz möge einst die Herrschaft über Mişr, 'Irâq, Schâm zufallen und seine Sohne ihm darın nachfolgen Vs. 16 (s. Rhodok. S. 40). — Vs. 2. 3 ist als die Traumerscheinung, خيال, zu verstehen. — Vs. 9 ist das plotzliche "es möge ihm Egypten wohl bekommen", ohne dass vorher eine Andeutung über den Gemeinten gemacht ist, unmöglich; es muss ihm Vs. 11 vorangehen "Lobe den Vortrefflichen, Abû Lailâ!" — Zu dem Lob seiner Söhne in 16-18 ist auch wohl V. 10, der jedenfalls an falscher Stelle steht, zu ziehen. — Es folgt Vs. 19. 20 ff das Treugelöbnis: "Wir bleiben dem 'Abdul-'Azîz treu". Das rätselin 19 erklart sich m. E. befriedigend نحني على بيعة الرسول nur so, wenn man الرسول auf den prasumptiven Chalifen bezieht, sonst bliebe auch das Suffix s in 20 b und das يَهْدى Vs. 22 ohne vorangehende Beziehung. - Wegen des engen Anschlusses dieses عن an 19. 20 b ist auch weiter Vs. 22 vor 21 zu setzen. — In Vs. 21 lies يَأْتَى statt زناً: das Wort bezieht sich auf

<sup>1)</sup> Siehe Rhodok. S. 40 unt.

أَرْعَنُ in Vs. 22; sonst hinge der Plur. أَبْعَنُ 21 b in der Luft. Der so entstehende Zusammenhang ist: (19) "Wir bleiben unserer Huldigung an den dereinstigen Chalifen treu; (20) dadurch ward uns bisher gegen die Feinde der Sieg, und wir huten das Geheime (dieses Chalifen), ob er nun nahe oder fern ist. (22) Er führt Reiterscharen an vor einem mächtigen Heer, . . . (21) welches, wenn du es rufst, in Panzern mit glatten Rumpfen und in seinen Waffenröcken einherkommt".

Die Lobgedichte IV und V auf den in Sigistân gestorbenen Talha drücken in Bezug auf dessen Sohn 'Abdullâh und dessen Brüder die starke Erwartung fortgesetzter Wohlthatigkeit an den Dichter aus. Schwierigkeit bereitet der Vers V, 16 a: وَلَفِد تَنْبُنُ , dem ein Sinn schwer abzugewinnen ist. Aber unter Vergleichung von XII, 17, wo von 'Abdullâh b. Ġa'far gesagt ist نابيت في الارومة والمجد , dürfte hier herzustellen sein:

"Sein alter Ursprung und Ruhm steht fest, und die Zweige gedeihen weiter durch (diese) feststehenden (Grundlagen, Wurzeln)".

Gedicht VI ist nur ein Nasîb mit Kaţīra. Vs. 6 übersetze: "Dies ist ein Feuer von ihr, dessen Glanz einem Geliebten erstrahlt, der in Jaţrib ein Haus hat. (7) Sie (die Stadt Jaţrib) erinnert mich an das Bündnis (ihrer Einwohner) mit Muḥammed; es kennen aber auch das Bündnis zwischen mir und ihr (der Geliebten) die Anşârer".

Gedicht VII stammt aus der spateren Zeit des Dichters; denn Merwan ist Vs. 3 ein Muster der Lebensführung. Es ist ein Madh auf einen 'Abdullah Vs. 4, der wohl mit al-Aṣamm Vs. 1 identisch ist. Er hat den "Abkömmling der 'Abd Schams aus dem Verderben und Elend der Krankheiten gerettet" (Vs. 2), wohl durch reiche Gaben. — Vs. 3 ist hinter Vs. 4 zu setzen; denn er schildert offenbar den Belobten, würde aber in seiner jetzigen Stellung auf den Geretteten, Vs. 2, sich beziehen. — Die Anspielung von Vs. 1 b ist wegen des unbekannten منافعة (der hartherzige) Ibn Karm".

Ein sehr hübsches Liebesgedichtchen ist Nr. VIII, die Reize der verschiedenen Geliebten kurz schildernd. — 2 b übersetze: "es ist ja auch der Edle oft von Gefühlen erregt und bewegt"; على ist ungefähr synonym mit غرب , nicht Gegensatz dazu. — Vs. 3

<sup>1)</sup> Beachte dieses auf a sich zuruckbeziehende Wort. Die Var. بالنابنات (s S. 327) ist durch die jetzige Überlieferung bedingt

قَرِيرُة وَ هُواتُا عَجُورِيرُة "eine herrliche Antilope"; vgl. Nabiga VI 4. 11; Hut. 31, 5; sowie غَرِيرُ " عَرِيرُ " good disposition or nature" (Lane nach Gauh. u A).

X, 4. Die Wendung: Sie erscheint keinem Gemahl am Morgen الله عن المُواكِبِ الطَّلْق fasse ich: "ohne dass er die Sterne der kühlen (Nacht) am Morgen, d. h. Wunderbares, erlangt hatte", wie وتُرِيع النَّجْمَ بِجرى بالظَّهُرُ Tarafa 5, 15 und der Vers des Farazdak bei Tebr. 189, 2; ahnlich Mufddl. 13, 4. Vgl. المُلِينُ طَلُقُ Aus b. H. 15, 2.

XI, 2. Der Textlesart مِمَا اَسْتَعْبَىٰ ist m. E. kein Sinn abzugewinnen; aber sehr passend ist das استعذر des Schol.: "Die Mönche im Kloster brauchten sich wegen (der Liebe zu) ihnen Beiden nicht zu entschuldigen".

XII, 17. Im Madh auf 'Abdullâh b. Ga'far. Statt حِيبِ الْفِنَاءِ لَلْأَصَّيَافِ wie z. B. V, 17¹) "dessen Hofraum weit war für d. Gäste".

XIII, 4. كم اللهُ والامانةُ الح übers.: "Euch ist Gott und die Treue und das Bündnis (Bürge dafür, dass) ich nicht lüge in dem, was ich sage".

<sup>1)</sup> So ist auch bei IAth. IV 109, 3 statt عَرْضُهم قناءً zu lesen إذناءً عرضُهم

XIV, 1. ولعد تكون لنا أَمِيرَة ubers.: "einst war sie mir eine Gebieterin". — Vs. 3 4. Besser عال هاه بيضاء سابغة . . غادة . . عان هاه بيضاء سابغة . . عادة . . كبيرة حَقًّا مَنِبَرَة wanchen weltlichen Besitz sah ich كبيرة حَقًّا مَنِبَرَة wahrheit bedeutend und stark".

aus dem 1. Hvs. als Objekt erganzen, weil الْخَتَّ nicht وَنُعَمَ وَاغْتُمَ وَاغْتُمَ وَاغْتُمَ وَاغْتُمَ وَاغْتُمَ وَاغْتُمَ وَاغْتُمَ الله aus dem 1. Hvs. als Objekt erganzen, weil الْخَتَّى nicht "angenehm finden" bedeutet. Es wird وَأُنْعَمَ gelesen werden mussen "und Annehmlichkeit fand (durch den Tausch) ein Begehrender". — Vs. 5. Statt مِنَ البلاد lies مِنَ البلاد, "in den Gegenden, worin sie sich aufhalten, sind Orte, wo man sich frei hin und her bewegen (wo es Einem gefallen) kann".

wegen des parallelen غَلُق von خَالُون abzuleiten "wohl parfümiert" und als act. Particip. zu lesen خَالُون — In V. 7 grebt am Schluss nur die Variante C لَيْعًا einen guten Smn: "wie eine Wildkuh ein weisses (ihr Junges) im Stiche lässt" — Die Verse 7. 8 hinken etwas nach; Vs. 8 schliesst eher an Vs. 3 als an das Vorhergehende an; Vs. 7 läuft mit 3 parallel.

XXIV, 3. Lies mit C فيمَن تَغَسَّم "und meine (andere) Halfte ıst im Ġaur bei Dem (d. h. bei der Geliebten), der einen Teil davon an sich genommen hat".

XXIX. Kleines Liebesgedicht. Vor Vs. 2 fehlt etwas, worin die Geliebte zuerst erwähnt wurde. Vs. 2a ist عرزتها zu lesen und zu ubersetzen: "Ihre (der Geliebten) Gestalt ist so, wie wenn der Mond strahlt" — Vs. 4. In a lies mit C فنعتبَعُهُ, in b ebenfalls mit C ما خَرْقًا wenn er aber am Abend kame, so ware er auch nicht thöricht".

Gedicht XXXII ist ein Madh auf die B. Omejja, die der von der Heimat ferne und bedrangte Dichter (9. 10) hier als seine Verwandten beansprucht (9. 24; s. Rhodok. S. 36). Der Zusammenhang ist teils durch fehlende Glieder, teils durch falsche Versfolge

gestört. Vs. 18, mit 12 parallel, konnte ursprünglich nicht, wie jetzt, durch Fremdes, wie z. B. durch Vs. 17, davon getrennt sein. Vs. 19 gehört vor 17. — Vs. 14 ist wohl zweiter Nachsatz zu 11 a Da Vs. 12 Dublette zu I, 22 ist (s. Rhodok. Anm. 2) und den Vs. 13 mit sich zieht, so ist deren Zugehörigkeit hierher wenigstens zweifelhaft. — Der Gedankengang von Vs. 11 ab ist demnach nach den notwendigen Herstellungen: (11) "Waren die B. Omejja um mich, so würden nicht Leute reden, die ich jetzt reden sehe; (14) Dann ware ich in einem Stamm, durch den ich in Ehren stünde u. s. w. Nun folgt ihre Schilderung [Vs. 12. 13, wenn diese hier echt sind, dann] Vs. 18. 15. 16. 19, sodann der Hinweis auf eine Affaire mit Mus'ab 17, wohl die bei Maskin (s. Rhodok. S. 36); in Vs. 17 b scheinen Ortsnamen dieses Ereignisses vorzuliegen; auch Vs. 20 mag einst diesem Zusammenhang angehört haben; Rhodok. a. a. O.

النوى XXXIII. Liebeslied, an Ruqajja gerichtet. In Vs. 3 lies in Vs. 2 abhangig. — Im Nasîb عيرُ نا برين برين hinter den Heerdsteinen وهاب كالغَرْخِ مُلْتَبِد "und aufsteigende Asche, aneinanderhängende, (schwarz) wie junge Vogel"; vgl. Zoh. 3, 3 وهابٍ مُحِيلِ هامدٍ مُتلَبِّدِهِ und in a daselbst weitere Beispiele in den Noten zu Quţâmî XXIX, 8. — Vs. 5 كالحمام ist kein Bild von Perlen her, sondern "edle züchtige العفائل الخُبُر (Madchen)"; vgl. Ṭab. II 213, 2 u. s. — Vs. 8b فبوعدٌ لغَد ist Nachsatz zu 🕅 "dann (wenigstens) ein Versprechen für morgen". - 11. أيُّدى الركاب ist Schwur "bei den Füssen der Reitkamele", wie oft bei den Opfertieren, die nach Mekka ziehen, geschworen wird. — Vs. 13b. لم يَمُن ولم يَكُد ,der nicht gestorben und auch nicht nahe daran ist"; (لم يكدل, wenn zum folgenden Verse gezogen, ergäbe ja das Umgekehrte "der beinahe nicht gesund aussieht"). — Vs. 17. Für و عَدَدي lies في عُدَدي, in die von mir angesammelten (Eigentümer)".

XXXIV. Torso eines Liebeslieds mit Liebesboten, im Stil des 'Omar b. Abî Rabî'a. Auch hier geht die Liebelei beim Ḥaģģ vor; so auch XLVI, 4. — Vs. 6 lies تَسْعُرُ عَن mit Agh., "sie entschleiert", 'Omar b. ARab. 32 unten (Cair. Ausg.) und oft, wahrend تشفق diese Bedeutung und Rektion nicht hat.

XXXVI, 12 ist nicht der Dichter, sondern das Ross gemeint, das seine Waffen trägt; . . لَكُبُعُ الْح bedeutet "neben oder in Vergleich mit dem die anderen Renner abgehetzt sind".

XXXVIII hat m. E. (gegen Agh.; s. Rh.'s Einleitung S. 43) die Liebe zu einer hochstehenden Frau, hier سَعْدَى genannt, wohl einer Prinzessin, zum Anlass, bei deren Gatten der Dichter durch einen Frömmler denunziert worden sein muss Für den hohen Stand der Frau zeugt سَرُطَة أَعْمَا 13, die sie bewacht 6, dass sie von "Burgen und Schlössern" umgeben ist 3. 5 [Vs. 4: die Burg المُنْفَى يُعْمَا عُلَا الله الله الله الله المُعْمَال المُعْم

XXXIX. Ein weit ausgesponnener Madh auf Mus'ab b. al-Zubeir, seine Bekampfung Muhtar's u. s. w., dessen Inhalt Rhodok. S. 21 ff klar entwickelt. — Vs. 7. Übersetze. "Sie verkaufen keine Kleider-koffer auf den Messen", sind zu vornehm für Kramerinnen. — Vs. 15. "wahrlich morgen wird der Tod sein". — 29 Statt نَزُنُ "wenn Du umkommst, wirst Du weggehen, wie die Wolke weggeht" (als ein so Freigebiger). — 40 b مما يُحَبُّ "Lies besser mit Gamh. تُحَبُّ "auf ihm war ihre (der Mekkaner) Liebe ein Mantel", mit dem من التجديد. — Vs. 33 Druckfehler für ...

XL, 2. وقد غَنيَتْ كراتَهُا يُطَعَى بِيَهُ. Übersetze: "wahrend ihre Edeln mich umgaben"; وقد غَنيَ ist hier اختُ كاري wie LIV, 10, LVI, 4, Ṭab. I 1134, 13 = Bekri I, 14. — Vs. 15 ist ينسونيّية gewiss "für meine Frauen", wie Rhodok. in der Anmerkung zur Wahl stellt.

Gedicht XLII, dem Schol. zufolge¹) nach der Niederlage der Banû ʿÂmir, des Stammes unserer Dichters, im Wâdi ʾl-Aḥrâr und

<sup>1)</sup> Aus dem Gedicht selbst ist aber nicht zu entnehmen, dass ein Kampf gegen die B. 'Âmir den Dichter in die schimpfliche Gefangenschaft gebracht

der Gefangennahme des Dichters entstanden, giebt nach der Überlieferung in dem aktuellen Teil Vs. 6 keinen befriedigenden Sinn. Nach dem aus gleicher Veranlassung stammenden Gedicht XLIII, 5. 6 lag es dem Dichter sehr am Herzen, aus Mesopotamien, wo ihm der schwere Schimpf widerfahren war, zu seinen Stammesgenossen in Syrien und Palästina wegzuziehen und dadurch das Erlebnis vergessen zu machen. In unserm Gedicht XLII ist m. E. erst die ursprüngliche Versfolge aus der verdorbenen Überlieferung herzustellen. Die ursprüngliche Folge ist demnach · Vs. 9. 8. 6. 7 und die Verse besagen:

"(9) Willst Du hiervon sprechen¹) oder von Deinem Aufenthalt²) unter den Qeis und Taglib, während sie Blut untereinander vergiessen? (8) Und Du warst³) dort ratloser als eine schwerfallige Kamelin, auf deren beide Seiten das Gerümpel der Hirten herunterhängt? (6) Wärest Du aber ein Abţaḥit (ein Abkömmling der edeln Einwohner des Thals in Mekka) gewesen,⁴) der abwehrt u. s. w., (7) so hattest Du der Gazîra adieu gesagt vor einem Tage, der die Manner die reinen Frauen vergessen liess."

So ist der Gedankengang klar und mit XLIII, 5.6 in Übereinstimmung. — Vs. 4 übersetze: "So manche Verpflichtung habe ich auf mich genommen, die ein anderer verschuldet (eigentlich. gefrevelt) hatte".

In Gedicht XLIII ist nun ersichtlich, dass diese Gefangennahme bei مُرِج الصيازي (s. auch 44, 28) stattgehabt und dass der Dichter durch die Stamme Ri'l und Kunfud aus der Haft des

hat Vs. 9 weist eher darauf hin, dass er in die Kämpfe der B. Qeis und Taglib verwickelt worden (s. unten meine Übersetzung) und dabei dasselbe Schicksal wie Qutāmī gehabt habe. Auch XLVI, 10, derselben Zeit angehörend, klagt er gerade, von den 'Âmir b. Lu'ejj fern zu sein; in XLIV, 15 ist nach der Lesart der Ḥamāsa Buht's von Kampfen der Nizār, d. h. der Qeis und Taglib, nicht von solchen der Qureiš untereinander, die Rede, die des Dichters "Scheitel gebleicht haben", und Rhodok. S. 201 Anm. 1 hat dort mit Recht diese Überlieferung bevorzugt.

<sup>1)</sup> Eine in Übergangen bekannte Ellipse.

<sup>2)</sup> Lies كُمُعَامُكِي.

<sup>3)</sup> Lies فكنت wegen في in V. 9.

ja auch notwendig المناف heissen. Er schmeichelt mit diesem Vers seinen nunmehrigen Gönnern, den Omejjaden, die Abtahiten waren und als solche für edler galten. Durch die richtige Fassung des لَوْما اللهُ fallt zugleich die an sich schon unwahrscheinliche Annahme fort (Rhodok., Einleitung S. 4), dass der Dichter sich lugnerischerweise vor Denen, die es doch wissen mussten, als Abtahit bezeichnet habe.

Gedicht XLIV gehort derselben Zeit und Lage an In dem Nasîb 1-13 ist 10. 11 m. E. unecht, weil sie sich syntaktisch nicht einfügen, und vor allem, weil der Dichter sich Vs 10 jenseits des Darb al-Rûm auf ostromischem Gebiet befindet, sonst aber im Gedicht in Mesopotamien, s Vs 23, nach 27 am Balih Von hier aus will er mit seiner Gattın nach Filastın zu seinem Stamme ziehen, wo er und sie vor Demutigungen, wie der soeben erfahrenen (23), sicher sind. — Vs. 2 Statt وُلُوبًا lies وُلُوبًا "und in stemigen Gegenden". - Vs. 4 جعوا منك لائمين, würde heissen "als Tadelnde", nicht "wie Schwächlinge", ware daher unpassend. Lies "nach Rechts", wie der nachste Vers auch durch sein باليمين bestätigt. — In 4a vokalisiere ننك der Dichter redet noch ımmer sich selbst an, wie in Vs. 1. 2 und nachher in 5; dagegen عندكم 4 b geht auf den Stamm der Geliebten. - 7 b übersetze geine mit den Madchen (Zofen; s. 8a) auferzogene Antilope". — 11 b besagt "für eine Unterhaltung, in welche ich heimlich Wunderbares hineingelegt hatte". — 12b فانتيث geht noch auf das Junge غ وي ), das hier feminin ist, vgl. غيل اعليه 13a Erst mit غيل 13a wird auf die Mutter übergegangen. — 14. عرس ist die Frau, vgl. 16. 17. — In Vs. 16 ist im 1. und 2 Hvs. offenbar ein Gegensatz zwischen dem Stamm des Dichters, zu dem die Gattin (mit ihm) nun ziehen solle, den B. Kinana (17), und dem der Frau بعومک), in welchem sie jetzt weilen, vorausgesetzt. Statt بعومی), in welchem sie jetzt weilen, vorausgesetzt. Statt بعومی), wegen des Gegensatzes von بغومی zu lesen sein; vgl. das نیکم Vs. 19. — Vs. 18 verstehe ich: "Wo Du, wenn das Schwert Deines Herrn (Gatten) zu Boden fallt [wie soeben, wo er gefangen war], keinen Menschen zu fürchten hast, der Verbrechen begeht". — Vs 21: (Als wir noch glücklich waren) رام تُعُول خطوباً ; hier ist ein جعل sowohl in I. wie IV. Konjug. inhaltslos; lies wohl تُعُول مُعالى "beseitigen, drängen zurück", s. zu II, 13.

Gedicht XLVI, zufolge Vs. 14—16 später als die vorangehenden entstanden, ist ein Fahr auf Grund von siegreichen Rachekampfen der B. 'Âmir b Lu'ejj (20. 31. 32) gegen die "Söhne der Nebenfrauen" (30—38), d. h. — s. Rhodok. S. 17 — die Omejjaden für die in der Harra-Schlacht gefallenen Stammesgenossen. — Vs. 1 ist m. E. nicht die ursprüngliche Voraussetzung von 2; als Subjekt von نَعْنَى اللهُ 
xLVIII, 5. Statt اتَمامُ لَخْسُنِ أَعْيَنُهَا lies النَّمَامُ الله أَوْيَنُهَا أَوْيَالُهِا أَوْيَالُهِا أَوْيَالُهِا أَوْيَالُهِا أَوْيَالُهَا أَوْيَالُهُا أَوْيَالُهَا أَوْيَالُهَا أَوْيَالُهَا أَوْيَالُهَا أَوْيَالُهُا أَلِيالُهُا أَلِيالُهُا أَلْمَالُهُا أَلْمَالُهُا أَلْمَالُوالُوالُولُوا أَوْيَالُهُا أَلْمَالُوا أَلْمَالُوا أَلْمَالُوا أَلْمالُوا أَوْيَالُهُا أَلَا أَلْمالُوا أَنْهَا أَلْمَالُوا أَنْهُا أَلْمَالُوا أَلْمالُوا أَنْهُا أَلْمَالُوا أَنْهُا أَلَا أَلْمالُوا أَنْهُا أَلَا أَلَا أَلْمَالُوا أَلْمالُوا أَلْمالُكُوا أَلْمالُكُوا أَلْمالُكُما أَلْم

XLIX, 6 kann nicht an diese Stelle gehören, da Vs. 7 unmittelbar den Vs. 5 fortsetzt. Jetzt hat er auch an keiner anderen Stelle Platz; doch kann ehemals hinter Vs. 7 auch von anderen Helden die Rede gewesen sein.

LI. Elegie auf den Tod Muṣʻab's. — Vs. 18 ("er sah weidendes Vieh hinter einer Höhe") تَرَى قِطْعَ السحابِ بها يَزولُ ; übersetze: "welches die Wolkenfetzen wegzutragen schienen" (so sehr verlor es sich darin).

LIII enthalt in Vs. 1—4 den Nasîb mit einer Geliebten Asmâ. Der verbleibende Vs. 5 spricht aber unvermittelt von zwei ungenannten. Es fehlt entweder einiges, oder Vs. 5 ist unecht.

LVI, 8. وَمُنانًا نِسائِهِم نُجُبُ bedeutet wegen des Plurals im Prädikat "die Nachkommenschaft, Sprosslinge i. Fr. sind edel"; so erklart auch C النَسْل; vgl. IHiš. 539 M = Ham. 437, 6; ISikk, Tahd. 2, 1 v. u.

<sup>1)</sup> Vgl. ebenso LVI, 1. 4.

LVII, 6. Für وَدَافِيَ lies بُرَافِي "welche (quas) dem Ibn Qeis ein Wegweisender zugeführt hatte".

LVIII. Letzte Ermahnungen, wohl an zwei Söhne. — Vs 2 مرافع "der Gast". In b ist بالخاليف noch von أُوصِي regiert: "und den durch Eidesschwur Verbündeten".

LIX. Eine warmgehaltene Elegie auf 'Abdullâh b. 'Abbâs. — Vs. 4—6 bieten starke Schwierigkeiten in Bezug auf den Zusammenhang, die Rhodok. dadurch zu lösen sucht, dass er 4 b als Frage an den Boten fasst. Aber aus Vs. 6 ergiebt sich, dass dieser vorher den Tod des 'Abdullâh ausdrücklich gemeldet hat, nicht aber darnach von einem Zweiten gefragt wird. Die Schwierigkeiten heben sich m. E., wenn Vs 5 vor 4 gesetzt wird; der Dialog geht folgendermaassen: (5) "Er (der Bote) sprach, er ('Abdullâh) hat Kopfschmerz und ist krank". "Du (erwiderte ich), nicht Der, den Du meinst, hat Kopfschmerz." (4) Da sprach er, was er sprach [d. h. das Schreckliche], und ging schnell bei Seite, (namlich): "ein schneller Tod hat ihn erreicht!" (6) "Meinst Du den Ibn Asmå [antwortete ich]? Er kann nicht umkommen, er, der so vielen Nutzen schuf."

LX, 6. Das وَحِلْ مُوَّرَرَهُ مِنَ اللَّهُمِ مَثْرَرُهُ مِنَ اللَّهُمِ ist mir unverstandlich; die Parallele XVII, 4 وَحِلًا فِي اللَّهِمِ مِثْرَرُه , wo die Variante des Schol في اللَّهِم اللَّهُ على durch unseren Text sich mehr empfiehlt, macht es auch nicht klarer.

. LXI. Lobgedicht auf 'Abdul-'Azîz b. Marwân, den Statthalter Agyptens, von dem Ibn Qeis reiche Gaben empfangen hat (34f) Da der Dichter klagt, dass die edlen Omejjaden hingestorben seien (10), den 'Abdulmelik aber, der doch noch lebt, in Vs. 17 neben Marwân und al-Ḥakam nicht erwähnt, so bestatigt auch dies die Bemerkung Rhodok.'s, dass er sich mit dem Chalifen nicht gut vertragen hat — Vs. 6. Das "Darreichen" von Scheiten ist kein passendes Vergleichsbild zu dem Blitz, es ist daher ما المنعنون "wie anzünden" zu lesen. — Vs. 18b. والمنعنون "wie anzünden" zu lesen. — Vs. 18b. والمنعنون "لانها تفي عنى الشمائد النها للمعادية (Lane), und zu عنى النها المنافذة الله المنافذة الله المنافذة المنافذة الله المنافذة الله المنافذة (Lane), und zu عنى عنى شَرَّى عنى الله المنافذة الله المنافذة (Lane), und zu عنى عنى الله المنافذة (Ein Wortspiel mit Stuten anzunehmen, ist durch b ausgeschlossen], "welche auf ihren Schultern keine Holzbündel tragen", wie es niedrige Frauen und Sklavinnen thun, Nâbiga

XXIII 19, Ṭarafa XIX 7, Quṭamī XX 3. So ruhmt er ja auch Gedicht XIV, 9, dass Katīra Stadterin sei, die sich nicht an den Ġaḍa-Kohlen warmt und dem Vieh keinen Pferch errichtet. — Vs. 24 b. تَنْعَ الْنَمْمَا "schützen die Klienten". — Vs. 30 gehört wegen des سنم und نحميس nicht in diese Schilderung des Löwen hinein, sondern neben Vs. 25. — Vs 32. Lies مُرَبُّتُ وَنَعْ "seinen Anfall haben die wilden Tiere erprobt". — Vs. 36 sind wegen des Attributs "schöne" die مُعَالَمُ Dienerinnen. — Vs. 38 b. Lies مُحَالَمًا Sinn: "das "Nein" ist aus seinem Munde verwiesen, ausser wenn es mit "Ja" verbündet ist"; er lasst jeder anfanglichen Versagung eine Gewährung folgen.

LXV, 2. مرحبّت "mogest Du (jetzt beim Wegzug) gutes Geleite finden!" — Vs. 3 b übersetze: "bist Du ja nach meiner Ansicht einer, der (meine) Geheimnisse nicht preisgiebt". — In 4 b ist سلعنه Hâl zu له.

LXVII. Ein kleines Liebesgedicht. — Vs 3 ("Wenn jene freigebig mit ihrer Gabe ist") قُلُبُه قُلْمُ قُلْمُ قَلْمُ منائلًه عَلْمُ منائلًه عَلَيْهُ هنائلًه به يعلنه "so ist IQeis' Herz erfreut", vgl. Agh III 79, 15 (wie مَرَّت عينُهُ u. s. w.).

Anhang I. سُخنُهُ في السَّناء übersetze: "(sie ist) warm im Winter, kühl im Sommer", gewährt in beiden Labung. Vgl. Ḥam. 383, 4 سُخِينَ ist = يُسَحِينَ s Lane.

Anhang II, 2 b: "als ein Mann, der doch einst ihre treue Freundschaft nicht verschmahte". — Vs. 6. Statt عَلُوائها أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْلُوائها "sie ging ihres Weges (eigentlich in ihrer Lebhaftigkeit) weiter"; vgl. Quṭ III 40 und Schol z. St.

Anhang XX, 2. Lies ذلانًا جُنومًا

Anhang XXVIII. In diesen ofter citierten Versen befriedigt die Auffassung von V. 7 nicht. Guidi hat Tab. II 813 die Vorsicht geübt, يبْقُوا . . . حربما vokallos zu geben. Es ist wohl يبْقُوا . . . حربما , der Reim Bd. LVII.

von a auf u (s. Freytag, Darstellung 329), oder die Reime im ganzen Gedicht ohne Endvokal anzunehmen. Ubersetze: "Wenn wir zu Grunde gehen, so werden Diese nach uns Keinem, der Geheiligtes besitzt, (sein) Geheiligtes schonen".

Die obigen Bemerkungen, von denen sich ein wesentlicher Teil auf die Recension der Handschriften bezieht, können die wertvolle Leistung des Herausgebers nicht vermindern. Es sei ihm zum Schluss nochmals für die treffliche Erstlingsschrift warmster Dank ausgesprochen.

Berlin, Nov 1902.

J. Barth.

A. de Vlieger, Kitâb al Qadr. Matériaux pour servir à l'étude de la doctrine de la prédestination dans la théologie musulmane. Leyde (Brill) 1902. XI und 213 S. 80.

Unter den dogmatischen Oppositionslehren, die später im System der Mu'taziliten sich vereinigt finden, ist der Versuch den Glauben an die Pradestination (kadar) zu gunsten des liberum arbitrium des Menschen zu mildern, am frühesten hervorgetreten. Die theologische Überlieferung des Islam versetzt die Anfange dieser dogmatischen Bestrebungen, gegen welche sie Muhammed selbst streitend auftreten lässt, sogar in die ersten Anfange des Islam. Thatsächlich werden ihre Anhanger vom Ende des VII. Jahrh.'s an (Regierung des 'Abdalmalik) bemerkbar, und die spateren Omajjadenchalifen mussten Stellung zu ihnen nehmen.¹) Nach einem Berichte des Mâlik b. Anas, dessen Authentie anzuzweifeln wir keine Ursache haben, befragte 'Omar II (wohl noch in seiner medinensischen Zeit) den Onkel des Mâlık um seine Ansicht über die Ķadarijja. "Ich glaube - so belehrte ihn der fromme Medinenser - du müssest vorerst versuchen, diese Leute zu bekehren; wenn dies nichts nützt, musst du sie dem Schwerte preisgeben." "So denke auch ich" meinte 'Omar.2) Die Formulierung dieser Lehre scheint schon um diese Zeit über die These hinausgehend, dass der Mensch selbst seine Handlungen hervorruft, allgemeinere Gesichtspunkte ins Auge gefasst zu haben. Der mit der Lehre von der göttlichen Gerechtigkeit (العدل) streng zusammenhängende Lehrsatz, dass Gott dem Menschen nichts zur Pflicht machen kann, was das Können وإن الله لم بكلّف العباد ما لا يطيقون (des Menschen überragt 3). ein in den dogmatischen Schulstreitigkeiten der folgenden Generationen

viel umstrittener Lehrsatz, wird von Abû Ḥajja al-Numejrî (Muchad-

<sup>1)</sup> Vgl. Wellhausen, Das arabische Reich und sein Sturz 217 oben, 235.

<sup>2)</sup> Muwatta' IV 83 unten. 3) Auch in einer chârigitischen Predigt 130 d. H. Ag. XX 104, 16.

nım der beiden Dynastien) als die meist charakteristische Lehre der Kadariten erwahnt.¹) In der That hangt die Voraussetzung der Bestrafung für vorherbestimmte Handlungen, deren Unterlassung nicht in der Macht des Menschen liegt, mit der Zulassung des Grundsatzes تكليف ما لا نطاف zusammen; Sure II v. 6 ist der hauptsächlichste Schriftbeweis der Verteidiger dieser These.²)

Es muss wohl zur Zeit ihres ersten Auftauchens sehr viel Disputation und Gezanke unter den Theologen, sehr viel Hin- und Herfragen unter den Jüngern über diese dogmatische Streitfrage gegeben haben. Alte Haditsprüche polemisieren in auffallig eifriger Weise gegen solche Vorgange und warnen vor den Gefahren, die das Disputieren und Fragen zur Folge hat. "Das viele Fragen" (كثبة المسائر) hasst Gott,3) wie der Prophet;4) es hat die alten Religionen zugrunde gerichtet. 5) "Die Menschen werden nicht aufhoren Fragen zu stellen, bis sie auch noch die folgende aufstellen werden: Gott hat die Welt erschaffen; wer aber hat Gott selbst erschaffen? "6) Dass man unter solchen Disputationen vornehmlich die Streitigkeiten über die Kadar-Frage versteht, verrat sich durch die Erzahlung, dass einst der Prophet unter die Leute trat und horte wie sie über die Vorherbestimmung disputierten. Da ward er zornig, sein Antlitz wurde rot und er rief: "Hat man euch denn solches befohlen; hat mich Gott solcher Dinge wegen gesandt? Die vor euch waren, sind nur deshalb zugrunde gegangen, weil sie über derlei Dinge stritten; ich aber befehle solche Streiterei zu unterlassen." 7) Es ist naturlich ausgeschlossen, in solchen Erzahlungen richtige Situationsbilder aus der Zeit des Propheten zu erblicken; 5) vielmehr sind sie Ausdrücke des Missbehagens der Gesetzestheologen an den eisten Versuchen, zu den Glaubenslehren des Islam definierte Stellung zu nehmen, eine ausgleichende dogmatische Formel zu finden für eine Religionsvorstellung, die sich im Koran selbst in widerspruchsvoller Weise<sup>9</sup>) reflektiert.

<sup>1)</sup> Ag. XV 64, 20.

وهده الآنة من ارضح الأُدلّة على فساد : Tabarî, Tafsîr I 87, 5: وهده الأُدلّة على فساد على المنكوبين تكليف ما لا بطات

<sup>3)</sup> Buch. Zakât nr. 53. Rikâk nr. 29. Istikrâd nr. 19 Ein reiches Material verwandter Spruche ist bei Gazâlî, Ihjâ III 370 zu finden.

<sup>4)</sup> Muwatta' III 49.

<sup>5)</sup> Dieser durch Muslim verzeichnete Spruch ist in die Arba'în des Nawawî nr. 9 aufgenommen; es wird auch Sure 43,58 darauf angewandt, Masâbîh alsunna I 15.

<sup>6)</sup> Abû Dâwûd II 178 unten.

<sup>7)</sup> Masâbîh al-sunna I 9.

<sup>8)</sup> Wie z. B. Henry P. Smith, The Bible and Islam 141.

<sup>9)</sup> Dass in den kadaritischen Disputationen die Aufweisung der schwankenden Stellung des Korans zu dieser Frage ein wichtiges Argument bildete, scheint daraus zu folgen, dass Muhammed in einer Strafrede, die er Leuten halt, die

Den Höhepunkt des Verdrusses stellt das summarische Urteil dar, das man durch Muhammed über die Stellung der Kadarijja in der religiosen Gesellschaft fallen lasst "Die Kadarijja sind die Majūs dieser Gemeinde; ihre Kranken sollt ihr nicht besuchen und über 1hre Toten sollt ihr kein Gebet verrichten "1) "Zwei Kategorien haben keinen Anteil am Islam: die Murgi'a<sup>2</sup>) und die Kadarijja." <sup>3</sup>) Die Echtheit des ersteren Spruches wird nicht wegen des Anachronismus, den er als Hadît des Propheten birgt, angegriffen, sondern wegen einer Schwäche seines Isnâd: 'Abd al-'Azîz b. Abi Hâzim, von seinem Vater, von Ibn 'Omar; nun wurde es als chronologische Ungereimtheit festgestellt, den Abû Hâzim (st. 140) mit Ibn 'Omar zusammenzubringen.4) Diese fanatischen Verdammungsurteile klingen allerdings sehr streng und schonungslos. Wir finden aber nicht, dass sie in der religiösen Gesellschaft der alteren Zeit auch in Wirklichkeit bethatigt worden seien. Die omajjadischen Machthaber verhangen wohl Tod und Qual über einen und den anderen kadaritischen Dissenter; dabei wird wohl nicht in hervorragendster Weise das Interesse dogmatischer Korrektheit vorgeschwebt Vielmehr wird den Machtigen jener Zeit die Verbreitung von Lehren nicht gut gepasst haben, die den fatalistischen Glauben der Menge durch Zweifel an der vorherbestimmten Notwendigkeit und Gesetzmassigkeit alles menschlichen Thuns beeinträchtigten. Die Regierung des Chalifen selbst ist ja durch das Kadar bestimmt<sup>5</sup>) und der gehorsame Unterthanenverstand betrachtet "den Emîr almu'minîn und die Wunden, die er schlagt, wie das Fatum, dessen Wirkung niemand bemängeln moge".6) Hingegen lassen die religiösen

er eben bei einem Streite über die Kadar-Frage antrifft, u. A den Vorwurf macht: تصربون الفرآن بعضم الفرآن. Ibn Mâga 9 penult., vgl. Maṣâbih al-sunna I 17.

<sup>1)</sup> Musnad Ahmed II 86, Abû Dâwûd II 175, Ibn al-A<br/>fîr, bei de Vlieger 200—1.

<sup>2)</sup> Als Analogie zu dem Magûs-Charakter der Kadarijja hat man sie ,die Juden des Islam" genannt: الكنّ الْمَة يهود ويهود هذه الأمّة المرجتّة Mîzân al-i'tidâl I 379

<sup>3)</sup> Tirmidî II 22, Ibn Mâga 8.

<sup>4)</sup> Erst Sirâg al-dîn al-Kazwînî (st. 750) hat dies verbreitete Hadît als unecht erklart; Abû Ḥâzim war em Kâṣṣ und solche Erdichtungen seien ihm wohl zuzutrauen. Bagama'wî, Glossen zu Abû Dâwûd 208.

<sup>6)</sup> A'śâ Taglib, Ag. X 99, 10; vgl. zum Gedanken Nâb. 17, 31; 'Antara 19, 20; App 17, 1. Als bemerkenswerte Parallele darf erwahnt werden, dass

Lehrer jener Zeiten in den wirklichen Beziehungen zu kadaritisch gesinnten Leuten jene verdammende Gesinnung nicht hervortreten.1) Es ware sonst unbegreiflich, von sehr angesehenen Mannern der religiosen Gemeinde erfahren zu konnen, dass sie Kadariten gewesen seien.2) Noch von Sa'îd b. Abî 'Arûba (st 156 im 'Irâk), der in der orthodoxen Gesetzwissenschaft eine sehr geachtete Stellung einnahm, hören wir, dass er Kadarit war, mindestens im Verdacht stand, es zu sein 3) Diese Thatsachen vertragen sich nicht mit der Voraussetzung der bedingungslosen Verketzerung jener, die das servum arbitrium ablehnten. Noch in spaterer Zeit gab es ja orthodoxe Theologen, die trotz der Erstarrung der sunnitischen Dogmatik in die Verketzerung des Glaubens an die freie Selbstbestimmung nicht willigten, da ja dieser Glaube — so sagen sie — in der löblichen Bestrebung wurzelt, die Gerechtigkeit Gottes zu erhohen, von ihm den Schein der Ungerechtigkeit fernzuhalten.4) Eher waren es noch die Mu'taziliten, die auf die Verketzerung jener verfielen, die das Dogma vom Kadar in seiner absoluten Grausamkeit bekannten 5) Abu-l-Hudejl al-'Allâf belegt den Dichter al-'Abbâs b al-Ahnaf mit Fluchen und zeiht ihn des Kufr wegen eines die Idee des servum arbitrium ausdruckenden Epigrammes. 6)

Die Abwehr, welche die Anhanger der Lehre von der freien Wahl den Verdammungsurteilen entgegensetzten, die ihre Gegner in die oben angefuhrte Haditform gefasst hatten, bestand darin, dass sie der Erklärung jenes allgemein anerkannten Satzes die

man auch unter den Epitheten der chinesischen Kaiser findet: "imitant le Cie et répondant au destin", "aidant le Ciel et assistant au destin" (Journ. asiat 1901, II 371).

<sup>1)</sup> Mâlık b. Anas billigt, wie aus Muw IV 83 (s. oben) ersichtlich ist, die strengere Auffassung; vgl. auch Marçais, Le Taqrîb de en-Nawawî traduit et annoté (Paris 1902) 90 Anm. 3

<sup>2)</sup> Vgl. die Liste bei Ibn Kuteiba. Ma'arif 301

<sup>3)</sup> Mîzân al-i'tidâl I 346; vgl. Muh Stud. I 142 Anm. 2, II 212 Anm. 1.

<sup>4)</sup> al-Nîsâbûrî, Garâ'ib al-Kur'ân wa-ragâ'ib al-Furkân (a. R. des Tafsîr

al-Tabarî ed. Kairo) I 144: كن ستالة الاصارى الله العدران الأمام البا الفاسم الاصارى ستالة العدر) فعال لا لأنيم عن تكفير المعترلة في همه المعترلة في همه المعترلة في المعترلة في المعترلة في المعترلة في Bei dieser Gelegenheit mochte ich daran erinnern, dass der Verf dieses Tafsîrwerkes am Anfang des VIII. Jahrh. d H. schrieb; er benutzt und citiert die Werke von Fachr al-dîn al-Râzî und Zamachśarî. Das Todesjahr 406 bei Brockelmann I 131 und 191 (Doublette) beruht demnach auf Irrtum und die richtige Stelle des Werkes ware erst Bd II 200. Vgl. noch die Hschrr. India Office nr. 94 (Loth), Kairo I 2 183. Im Index s. v. Nizâm al-dîn al-Nîsâbûrî bei Brockelmann fehlt der Hinweis auf jene beiden Stellen des Werkes.

<sup>5)</sup> Über den Dogmenfanatismus der Mu'tazihten vgl. Zeitschr. 52, 158 Anm. 1.

<sup>6)</sup> Ag VIII 16, 12 ff, vgl Abulkâsim, ein Bagdader Sittenbild ed A Mez 82.

Wendung gaben, dass in demselben unter Kadarijja eben die Vertreter des unbeugsamen Fatalismus zu verstehen seien (de V. 114) Diese Erklärung wird auf 'Alî zurückgeführt,1) den die der mutazilitischen Dogmatik anhangenden Schi'nten als Begrunder dieser Lehren betrachten<sup>2</sup>) und dem die Sunniten eben dieser Ursache wegen Sprüche zuschreiben, in welchen vor Spekulationen über dies Gebiet gewarnt wird. Einem Mann gegenüber, der ihn über die Kadarfrage konsultiert, kennzeichnet er dieselbe "als finsteren Weg, den man nicht beschreiten möge" (طربق مظلم لا تسلكه), "als tiefes Meer, auf das man sich nicht wagen möge" (کے عمیق لا) تلجيم), "als Geheimnis Gottes, das dem Menschen verborgen ist und dem er nicht nachgrübeln möge" (سرّ الله فد خفى عليك فلا) يَعْتَشُك. "O Fragender, hat dich Gott dazu erschaffen, was dein Wille ist, oder dazu, was sein Wille ist?" Als der Fragende dies letztere zugab, lehrte 'Alf: "So veranlasst er dich auch zu handeln nach seinem Willen" (قيستعملک الساء).3) In dieser Weise lasst die sunnitische Darstellung 'Alf selbst als Gegner jener Lehrrichtung eintreten, als deren Autoritat ihn die schi'itische Dogmatik gebraucht hatte.

Vom Anbeginn hat sich im Islam eine sinnliche Vorstellung von der Kundgebung des durch Gott prädestinierten Geschickes festgesetzt. Sowie das göttliche Gesetz als etwas Geschriebenes gilt,4) wird auch das vorherbestimmte unabänderliche Geschick als schriftlich Festgelegtes vorgestellt.5) Es ist niedergeschrieben mit dem himmlischen Kalam 6) auf die himmlische Tafel (lauh)

<sup>1)</sup> Murtadâ, Gurar al-fawâ'id 58 unten, in einer Rede 'Ali's, von der ein Auszug im Nahý al-balâga (ed. Muhammed 'Abduh) II 84 zu finden ist, als Antwort auf die an ihn gerichtete Frage: الله على الشام بقضاء الشام عند الله وفدر تلك مفالة الموثان وحزب الشيطان وخصماء الرحمٰن وشُهداء الزور وقدرية عبدة الاوثان وحزب الشيطان وخصماء الرحمٰن وشُهداء الزور وقدرية عبدة الاوثان وحزب الشيطان وخصماء الرحمٰن الله المرقدة ومجوسها

<sup>2)</sup> Zeitschr. 53, 382. Nichtsdestoweniger konstatiert G\u00e4hiz die Antipathie der Mu'tazila gegen die Sch\u00e4'iten, Buchal\u00e4 95, 4.

<sup>3)</sup> Bei Sujûţî, Ta'rîch al-chulafâ (Kairo, Mejmenijja, 1305) 70.

<sup>4)</sup> z. B. Sure 2, 173 176. 179 عليكم ي u. a. m.

<sup>5)</sup> كُتب عليهم Sure 3, 148; 22, 4; vgl. Aşma'ijjât ed. Ahlwardt 3, 24: مكتوبى daher المكتوب das Schicksal, ويوَّتيك الذي كتب

<sup>6)</sup> Tirmidî II 232 unten: "'Abd al-Wâhid b Sulejm erzahlt: Ich kam nach Mekka und sagte zu 'Aṭâ b. Abî Rabâlı (st. Anf. des II. Jahrh.): Weisst

oder in ein Buch (de V. 153) ); die beiden werden von den Kommentatoren identificiert. Das Wort الكتاب wird dann auch synonym für الفَدَر gebraucht.²) Darauf bezieht man auch das mehrdeutige umm al-kitâb (Sure 13, 39), das sich bei Allâh befinde. "Es sei identisch mit der "behüteten Tafel"; es ereigne sich nichts, was nicht in demselben aufgeschrieben ist" (Bejd: ما من كائن الآد Vgl. die Anwendung desselben im Gebet für die Mitternacht des Śaʻbân bei Lane, Manners and Customs (1871) II 200 (Kap. 25; deutsche Übersetzung von Zenker III, 273).

An diese unbestimmte Anschauung haben sich bald genauere Einzelheiten angeknüpft, welche die Vorstellung von diesem schriftlichen Bestimmungsvorgang, zumal in Bezug auf die individuelle Schicksalsbestimmung, vervollstandigen. Die hervorragendste Stelle unter diesen Ausbildungen beansprucht die, sicherlich auf jüdische Informationen<sup>3</sup>) gegrundete, Darstellung von dem Engel, der auf Befehl Gottes sich zu dem im Mutterleib befindlichen Embryo

du wohl, dass es Leute giebt, die die Kadarlehre bekennen? Da sagte 'Atâ Ich habe den Walîd b. 'Ubâda b. al-Sâmit getroffen, der horte von seinem Vater, dass der Prophet folgendes gesagt hat. Das erste, was Gott schuf, war die Feder, er befahl ihr zu schreiben und sie schrieb alles auf, was in aller Ewigkeit geschehen wird" (vgl de V.95). S. auch Ṭab I, 29, 15. Die Kalamtraditionen sind besprochen in Ibn Hagar, al-Fatâwî al-hadîtijja (Kairo 1307) 118

<sup>1)</sup> Tamîm ibn Mukbil in Chiz. ad. II 309 von Tod und Leben وكالمنافي على المنافي على المنافي الله على المنافي الله وما فد نُطَ له في الله وما لاتمري الآ الذي الله سائف الله وما فد الله وما فد النبر كاتبه وما لاتمري الآ الذي الله سائف عن الله وما فد خط في المزبر كاتبه وما فد خط فلك عنه المنافي والقام المنافي والمنافية به المنافي والمنافية المنافية والمنافية والمناف

<sup>2) &#</sup>x27;Ikd¹, I 252: al-Asma'ſ: سألت اعرابيا فعلت ما فضل بنى فلان الكتاب (بعبى القدر) على بنى فلان قال الكتاب (بعبى القدر) كتاب وفي قدر

<sup>3)</sup> Die bekannte Agâdâ, b. Niddâ 16 b, die dann spater auch weitere Ausschmuckung erfahren hat im Midrâsch uber die 10 Gebote (zum 6. Gebot), Bêth-hammidrâsch ed. Jellinek I 79 und im הרלד הדרלד, ibid. 153. Dabei ist besonders zu beachten der Spruch des judischen Dichters Samau'al b 'Adijâ in Asma'ijât ed. Ahlwardt 20, 1

herablasst und dort sein zukünftiges Schicksal aufschreibt. Sie ist bei Buchârî und in anderen kanonischen Sammelwerken als Hadît des Propheten beglaubigt (de V. 40 ff., vgl. 102). Jedenfalls hat sie sich sehr früh in den Kreisen des Islam eingebürgert und eine Ahnung davon muss auch bei einigen alteren Dichterstellen vorausgesetzt werden, z. B. bei einer Sentenz (die keinesfalls dem vorislamischen al-Mutanachchıl al Hudalî angehören kann, unter dessen Namen sie citiert wird) 1), nach welcher man sich vergebens bestrebt, sich vor dem Tode zu schutzen, "da doch das Lebensziel des Menschen im Uterus aufgeschrieben ward": غطّ له ذلك في في خطّ الله عناكية في الله عناكية في الله عناكية في الْمُعِبل. Demselben Gedankenkreis gehört auch ein Vers des Kajs b. al-Chatîm an, in welchem der Dichter von seiner Schönen sagt "dass Gott, der Schöpfer, als er sie bildete, über sie beschlossen hatte, dass sie keine Muschel verbergen werde".2) Dies ist mit dem Terminus der Pradestination ausgedrückt (فصري) ebenso wie in einem ähnlichen Vers von einer physischen Beschaffenheit das Wort اكتت البياض gebraucht wird.3)

Jedoch diese allgemeine Lokalisierung befriedigte die Phantasie des Volkes nicht ganz. Man will noch genauer darüber unterrichtet sein: an welche Stelle der Engel das ihm anvertraute decretum divinum schreibt? Am nachsten scheint die Vorstellung gelegen zu haben, dass es auf einer Stelle des Körpers selbst verzeichnet ist 4) In muhammedanischen Volkserzahlungen wird die Stirne als der Ort bestimmt, auf welcher noch vor Geburt des Menschen sein Schicksal aufgeschrieben wird; ich habe bei anderer Gelegenheit 5) hierfür eine Reihe von Beispielen aus Tausend und Einer Nacht zusammengetragen. 6) Zur selben können jedoch Aus-

<sup>1)</sup> LA. s. v. عبل XVI 211, s. v. ق., XX 282; TA. VIII 172; X 397. Gauh. und Fîrûz s. v. haben diesen Śahidvers nicht.

<sup>2)</sup> Ag. II 168, 4 v. u., d. h sie werde sein فره لا يوارى ضوءها الصدفُ Gerîr, Dîwân (ed. Kairo) II 14 penult.

<sup>3)</sup> Hud. 116, 15.

<sup>4)</sup> Im כל (Jewish Quarterly Rev. XIV 795): כל (שנה Quarterly Rev. XIV 795): בריו אדם הקוקים לו על אחד מאיבריו "Alle Jahre des Menschen (d. h. sein ganzes Lebensschicksal) sind auf eins seiner Glieder eingegraben".

<sup>5)</sup> Zeitschr. 33, 623 Anm. 1.

وَذَلَكَ لَاجِلَ الْكَاتُينَ بِعِلْمِ اللَّهِ مِن \$4,13 من \$4,13 وذَلَكَ لَاجِلَ الْكَاتُينَ بِعِلْمِ اللَّهِ م الْفُلُم وما خُطَّ على لِجْبِينِ بِالْفُلْمِ وما خُطَّ على الجَّبِينِ بِالْفُلْمِ وما خُطَّ على الجَّبِينِ بِالْفُلْمِ

sprüche nicht gerechnet werden, in welchen gesagt wird, dass gewisse (in der Regel bose) Charaktereigentumlichkeiten des Menschen zwischen seine Augen, auf die Haut zwischen den Augenbrauen eingeschrieben sind, wie wir dies häufig in der arabischen Higå'-Poesie finden. Mit letzterem Typus verwandt ist auch folgender Spruch in einem jungen Ḥadīt: عن من عداد الله للسلام Wenn Gott jemand zum Islam geleitet und ihm den Koran gelehrt hat, und er beklagte sich über Dürftigkeit, so wird die Armut zwischen seine Augen geschrieben bis zum Tag der Auferstehung",1) d. h es wird ihm die Armut als unauslöschliches Charakterzeichen eingepragt, das er zur Schau tragen muss 2)

Es ist wohl nicht zufalliges Zusammentreffen, dass — wie dies unlangst M. Winternitz3) in einem uberaus lehrreichen Aufsatze auseinandergesetzt hat — das Aufschreiben des Schicksals auf die Stirn eine der in dischen Litteratur charakteristische Anschauung 1st. "Der Beschluss des Schicksals ist demjenigen, den er angeht, naturlich unbekannt .... obgleich er ihm auf die Stirne geschrieben ist .. ... es ist eine Außschrift verstanden in Buchstaben und Worten, unleserlich für das menschliche Auge, der Titel oder die Inschrift, welche die Bestimmung des Tragers unter den vielen gleichgearteten Individuen angiebt".4) Aus indischer Quelle wird wohl diese Vorstellung in die popularen Erzahlungen der Muhammedaner eingedrungen sein. In den alteren Kadai-Sprüchen des Islam finden wir sie noch nicht; wohl aber in den spateren Kommentaren des Hadît, wo sie den Textworten "und der Engel schreibt" als Erklärung hinzugefügt wird. Zu den Worten bei Buchârî (ed. Krehl II 333, K. al-kadar nr. 1) فيكنب كذلك في setzt Kastallânî (IX 373, 6 der Ausgabe v. J. 1285) er-

ed Seybold (Text) 11 penult — In einem der Chansons populaires arabes en dialecte du Caire ed. Bouriant (Paris 1893) 103, 6 sagt der Patron des Kaffeehauses zu seinem Gast, der sich über ein erlittenes Unrecht beklagt: همدتر على "es war auf der Stirn vorherbestimmt und musste eintreffen" Vgl. auch Littmann, Neuarab. Volkspoesie, B I 57, c

<sup>1)</sup> Muhâdarât al-udabâ I 328 unten.

<sup>2)</sup> Unter denselben Gesichtspunkt gehören natürlich Ezech. 9, 4; Apoc. 7, 3 und die Hadit-Spruche, Zeitschr. 50, 501 (vgl. Ibn Hagar, Isaba III 382); an denselben ist nicht von Schicksalsbeschluss sondern von Erkennungszeichen die Rede.

<sup>3)</sup> Das Schicksal im Glauben und Denken der Inder, Beil. zur Munchener Allg. Zeit. 1902 nr. 103.

<sup>4)</sup> R. Roth, Über die Vorstellung vom Schicksal in der indischen Spruchweisheit (Festschrift für Franz Bopp, Tübingen 1866). 8.

klärend hınzu: على جبهته او رأسه منلًا, was der Verfasser der im Titel genannten Schrift (S. 45 penult.) "sur sa robe (des Embryo!) ou sur sa tête" übersetzt; es ıst wohl جُبته mit جبته verwechselt worden.

Eine ausführliche Darstellung des Standes der Lehre von der

Vorherbestimmung in der Theologie, ein Thema, das Averroes 1) als "eine der subtilsten religiösen Fragen" bezeichnet, hat Herr de Vlieger zum Gegenstand seiner Lausanner Dissertation gewählt. Er hat sich mit den orientalischen und europaischen Materialien fur die Bearbeitung seiner Frage tüchtig ausgerüstet und hat dieselben in dieser Erstlingsarbeit mit gehöriger Gewissenhaftigkeit vereinigt. Nach einer Einleitung (1-9) über einige Elemente der Glaubenslehre, wo er freilich nichts neues bieten kann, geht er auf die Pradestinationslehre des Koran (10-34), dann auf die Lehren des Hadit über (35-81). Er giebt hier eine Übersetzung der entscheidenden Stelle des Buchârî mit der des dazu gehörigen Kommentars von Kastallânî, der vielfach die Materialien der Grundschrift erganzt Es war naheliegend, das Kitâb al-kadar zu wahlen; aber nutzlich ware es in diesem Zusammenhange gewesen, zur Orientierung der Leser auch die wichtige Stelle Kıtâb al-tibb nr. 30 (رباب ما يُذْكَرَ في الطاعور..) heranzuziehen. Auf die Ḥadī $\underline{t}$ sprüche folgt die Entwickelung des Praedestinationsdogmas in der späteren theologischen Litteratur (83 ff.) und im Anschluss daran macht uns de V. mit einigen bisher wenig beachteten orthodoxen Traktaten über die Kadarlehre bekannt: mit den bezüglichen Abschnitten aus dem Gâmi al-uşûl des Maýd al-dîn ibn al-Aţîr al-Ĝazarî, das er nach einer Kairoer Handschrift im Text mitteilt und durch Ubersetzung erlautert; mit einem Werke des Hanbaliten Ibn Kajjim al-Gauzijja über die Kadarfrage, dessen Analyse der Verf. die Ubersetzung der Abschnitte 7-17 folgen lässt; endlich mit einer Diatribe des Kâdîzâdeh Muhammed al-Isbirî über die Lehrdifferenzen zwischen Assariten, Maturiditen und Mustaziliten in der Kadarfrage (nach einer Berliner Handschrift bloss in Übersetzung). Das Material des Verf. ware vollstandiger gewesen, wenn er auch der dogmatischen Litteratur der Schi'iten, in welcher der mu'tazilitische Standpunkt zu Tage tritt, naher getreten ware. Die hierauf bezüglichen Quellen werden in neuerer Zeit nicht nur durch die an unsere europäischen Bibliotheken gelangten Handschriften, sondern auch durch die in Persien und Indien zahlreich erscheinenden lithographischen Ausgaben solcher Werke immer mehr zuganglich.

<sup>1)</sup> Kitâb al-falsafa (Kairo 1313) 86: المسئلة من اعوص المسائل الشرعية

Zu manchen Bemerkungen giebt hier und da die Art der Textbehandlung und -erklärung des Verfassers Veranlassung.

S 97, 12 يختم له بعمل اهل للبنه (193, 1) bedeutet nicht. ,fera nécessairement les œuvres des gens destinés au paradis+, sondern: am Ende seines Lebens wird er ein Werk üben, das ihn des Paradieses wurdig macht. - 98, 15 "ou bien l'intention de l'homme, confirmée par le raisonnement, y est-elle pour quelque chose?" stellt die vergebliche Bemuhung des Verf. dar, seinem unrichtigen Text: تاهم به نینهم) ein Verstandnis abzugewinnen. Man muss jedoch نبيهم lesen und der Sinn ist (wortlich): "Ist das, was die Menschen (an Gesetzubungen) thun und womit sie sich so viel Mühe geben, etwas, was vorhergehend uber sie verhangt worden ist, oder ist es vielmehr etwas, dem sie sich (aus eigenem Entschluss) zuwenden, von dem, was ihnen ihr Prophet gebracht und wovon (von dessen Wahrheit) sie durch ein Argument überfuhrt worden sind" (vgl. Sure 4, 163), d. h. ist die Annahme des Islams durch die Bekenner desselben im ewigen Ratschluss vorher bestimmt gewesen, oder war die Verkundigung des Propheten und die Uberzeugung von ihrer Wahrhaftigkeit die causa efficiens dieser Wandlung? — 103, 13 "A'râby demanda" richtig: "ein Beduine fragte". - 104, 3 v u. sind in der Übersetzung die Textworte ubergangen. — 105, 4 "Si tu تركم استخباره الله يا 105, 4 بالله الله يا 197, 6 بالله يا 197, 6 parles autrement, tu ouvres la porte à Satan". Der Sinn dieser im Şahîh Muslım (ed. Castelli in 5 Banden, V 282) zu findenden \_ لو\_ ist: (Sage nicht: würde (وأن لو تغترج عمل الشيطان) ich so und so gethan haben, ware es anders geworden) "denn das Wörtchen 🗓 leitet das Handeln (ım Sinne) des Satan eın". Es ist eine unter den Theologen des Islam viel besprochene Frage, ob sich der Glaubige überhaupt der mit und Leingeleiteten Redewendungen bedienen und unter welchen Umständen er dies thun dürfe (Unterschied zwischen المنتع من نعلم لامتناع غيرة und المتنع من فعلم لوجود غيره). Diese Partikeln leiten namlich Satze ein, durch welche das Eintreffen oder die Abwendung eines Ereignisses von anderen Umständen als dem Willen Gottes abhangig gemacht würde. Die vielen Aussprüche des Propheten, die mit jenen Partikeln beginnen, bereiten den Dialektikern nicht wenige Schwierigkeiten. Man findet das ganze Material bei Nawawî zu Muslim IV 108. — 110, 5 "Il y aura parmi ce peuple, ou parmi mon peuple, des sceptiques". — Die Worte النسك منه (201, 6) bedeuten, dass der Zweifel, ob der Prophet في محذوا الأمنى oder في محذوا الأمنى gesagt habe, vom ersten Tradenten herrührt. — 111, 11 بايثة voulut illustrer par la l'insuffisance de la raison humaine pour comprendre la doctrine", Missverständnis der Worte وحد كان المقال عن المقال المعالية (102, 6). — 111, 19 "la foi dans la tradition" lies: "Wahrhaftigkeit in der Mitteilung" محدث المعالية والمعالية , das der Verf. (103, 18) mit "leurs plaisirs" ubersetzt, ist in محدث المعالية (als Synonym von محدث عن عالم عن عالية عند المعالية (المحالية auf die sich Ibn al-Atîr als Quelle beruft (= Tirmidī II 21, 13) fehlt das Wort, ebenso in den Parallelstellen, die mir augenblicklich zu Gebote stehen, Buch. Tibb nr. 53, Muslim V 53—56, Ibn Måga 9. Auf derselben Seite ist Z. 2. 9 das erste

Druckfehler sind wohl 194, 3, l. عسنيسوه; 198, 4 l. عروايته ; 198, 4 l. عروايته ; ein Wort ausgefallen. — 206, 16 l اخرجه ein Wort ausgefallen. — 206, 16 l كالانك. — Der Verfasser wird in Zukunft auch auf die richtige Form der Eigennamen genauer achten müssen. Der Seite 95, 11 angeführte Mann ist nicht Hadigha sondern خرقية ; 96, 10 'Ubâda; der Stamm Maznîja 98, 11 ist natürlich عرواية ; al-Du'alî für das schlechte al-Dawla 97 ult. und der Vater des 'Âmir 102, 9 ist nicht Wâ'ila sondern

I. Goldziher.

Der Sprachgebrauch des Maimonides. Ein lexikalischer und grammatischer Beitrag zur Kenntnis des Mittelarabischen. I. Lexikalischer Teil von Dr. I. Friedlaender. XXI u. 119 S. Frankfurt a/M. 1902. J. Kauffmann.

Der erste Eindruck, den das Buch auf den Leser macht, ist ein entschieden günstiger. Der Verfasser hat seinen Stoff mit Fleiss und Belesenheit gesammelt und mit Sachkenntnis verarbeitet. Das Hauptverdienst seines Buches besteht darin, dass es einen Teil des jüdisch-arabischen Sprachgutes zur Verwertung für die allgemeine arabische Sprachforschung zusammengestellt darbietet.

Dass Verf. sich bei diesem Verfahren auf Maimonides beschränkt hat, ist wohl hauptsächlich dem Umstande zu danken, dass derselbe unter allen judischen Schriftstellern sich des grössten Ansehens erfreut. Lediglich aus diesem Grunde gilt er dem Verf. auch in sprachlicher Hmsicht als Hauptvertreter einer ganzen Klasse von Schriftstellern Dies Anrecht ist indessen bestreitbar. Einen eigenen Sprachgebrauch kann man einem Schriftsteller nur dann zuerkennen, wenn derselbe Ausdrücke und Wendungen einführt, die vor ihm nicht gebrauchlich waren. Aus der Einleitung zu obigem Werke kann man jedoch nicht erkennen, ob und wie weit das bei Maimonides der Fall war. Als einzige Begründung führt Verf. an, dass Maimonides der fruchtbarste Schriftsteller der spanisch-1) arabischen Judenheit war. Allein er ist nicht nur nicht der fruchtbarste Autor der jüdisch-arabischen Litteratur überhaupt — und darauf kommt es schliesslich doch an —, sondern auch einer der spätesten. Infolge der sich haufenden Funde aus der Cairo-Genizah verschiebt sich das Bild dieses Latteraturzweiges immer mehr. Angesichts dieser Fulle kommt Maimonides in quantitativer Beziehung kaum in Betracht. Er ist wie ein Tropfen im Meere

Um jedoch bei den eigentlichen Schriftstellern zu bleiben. braucht man nur die Liste der vormaimonidischen durchzugehen, um weitere Bedenken zu finden. Da Juden bereits im 9. Jahrhundert arabisch zu schreiben anfingen, Maimonides aber erst 1205 starb. folgt, dass ihm eine mehr als 300 jahrige Epoche vorausging, in welcher das Arabische den meisten Juden des südlichen Europa. Asiens und Afrikas als Umgangs- und Schriftsprache diente. Will man den Einfluss eines Schriftstellers vor der Zeit des Buchdruckes bestimmen, so wird man wohl am besten die Haufickeit nachweisbarer Abschriften zum Maassstabe nehmen. In diesem Punkte kann aber Maimonides sich nicht mit Sa'adyāh messen. Er ist ihm, wie man jetzt mit Bestimmtheit sagen kann, auch nicht an Fruchtbarkeit über. Sa'adyāh ist ausserdem sowohl wegen seines bedeutend hoheren Alters, als der unleugbaren Originalität des Ausdrucks mehr zum Gegenstande sprachlicher Untersuchungen geeignet als irgend ein spaterer. Andere, aus der Fülle gegriffene, Beispiele bieten die Gaonen Hai und Samuel b. Hofni, deren juridische Schriften sich weiter Verbreitung erfreuten, wie die für ein so enges geographisches Gebiet uberraschend zahlreichen Abschriften bezeugen. Beilaufig bemerkt, bieten sie in diesen Werken auch einiges Material zur vergleichenden judischen und muhammedanischen Rechtsgeschichte.

Die gebildeten Juden in den Landern des Islam waren mit der arabischen Sprache und Litteratur so vertraut, dass ihre Ausdrucksweise sich von der ihrer muhammedanischen Landsleute wenig unterschied. Sie studierten den Qoran, kopierten Stücke aus demselben in hebraischer Schrift und benutzten sogar das Wort מלקראן als Bezeichnung für das A.T. Auf der anderen Seite sind die Einflusse der rabbinischen Sprache auf ihr Arabisch, zumal ihre Orthographie, starker, als gemeinhin angenommen wird. Namentlich hat der Gebrauch der hebraischen Schrift nach dieser Richtung

<sup>1)</sup> Von mir gesperrt.

eine Wirkung ausgeübt. Verf. hat diesen Umstanden durchweg nicht genügend Rechnung getragen und sich dadurch manche unnötige Schwierigkeit gemacht. Auf den orthographischen Punkt kommen wir noch später zurück, wahrend wir zunachst zu den von ihm angeführten Beispielen von Hebraismen noch die folgenden hinzufügen: בוול "Diaspora", schon al Ğāhiz bekannt (vgl. Maḥāsin ed. van Vloten p. 362). In Genizah-Fragmenten finden sich die Bildungen בראשות; הראשות; "homiletische Erläuterungen (מרשות)"; הרשות "Vorbeter" (חדון); חדום (neben מלחואה, "Bibelvers"; שמאר "Wochenabschnitte" (פרשיות); קדושר); קדושרן "Dokument" (קדושר) "Einwande machen"; שמאר "Dokument" (שמר) "Fluchtling" (hebr. פלרם "Fluchtling" (hebr. פלרם "Fluchtling" (hebr. פלרם "Fluchtling" (hebr. פלרם "Fluchtling"). "Einwande meine Arabic Chrestom. p. 5, 16).

Verf. hat seinen Untersuchungen die gedruckten Ausgaben maimonidischer Werke untergelegt Wie wenig die meisten derselben die Texte in ihrer originalen Gestalt wiedergeben, macht selbst oberflächliche Vergleichung klar. Es wäre demnach zweckmassiger gewesen, auf die HSS zuruckzugreifen, zumal in vielen Fällen Sprachgebrauch und Orthographie sich nicht gut von einander trennen lassen. Verf. wurde auch Gelegenheit gehabt haben über die Wege und Eigentumlichkeiten judisch-arabischer Autoren und Kopisten diejenige Erfahrung zu sammeln, die man in seinem Buche vermisst. Insbesondere Maimonides gewährt im bequemen Hausrock der HS. ein ganz anderes Bild als z. B. in der klassisch zurechtgestutzten Ausgabe des Dalalat al Hairin durch Munk. Dabei fehlt dieses Zurechtstutzen haufig da, wo es konsequenterweise hatte dasein sollen. Die vorhandenen autographischen Stucke Maimonides' zeigen deutlich, dass auch er sich in orthographischer Beziehung gelegentlich gehen liess. Um sich maghrebinische Eigenarten anzugewöhnen, brauchte er, wie Verf. annimmt, nicht erst lange Reisen zu machen. Er war darin grossgezogen. Denn die arabischen Schriften der Juden Spaniens zum mindestens vom 12. bis 14. Jahrhundert sind voll maghrebinischer Formen. gehören Bildungen wie אלעשריניה Dal. II fol. 4r Z. 1 (von Munk verbessert) und sonst in Maimonides' Schriften. Dahin gehört ferner die ausgedehnteste Anwendung der Vokalbuchstaben צור zur Bezeichnung kurzer Vokale (vgl. JRAS. 1891 p. 306). Verf. hat diese Erscheinung häufig missverstanden. Dies ist z. B. der Fall mit בקאח, welches durchaus keine "Femininform mit langem ā" ist. Ahnlich ist תבאיך zu beurteilen, wo statt VI (mit Recht von Noldeke beanstandet) V zu lesen ist. Hier noch ein paar Beispiele: s v. אָנעמל ist II statt III zu lesen; Dal. I fol. 32 z Z. 10 ראגעמל, aber Cod. Loewe (den Schreiber dieser Zeilen seinen "Kritischen Bemerkungen etc." ausschliesslich zu Grunde gelegt hat) זאנעל. Dal. II fol. 59 v Z. 7 v. u. zu lesen כֿציץ, Wunk fand כֹציץ, woraus

er unter Hinzufügung von & einen Accusativ machte. Genau dasselbe ist der Fall mit Formen wie תגרדה, welche in HSS zuweilen mit 🤭 geschrieben, wahrend die beiden Punkte über 📻 fortgelassen sind. Das eine ist aber nichts als mater lectionis. Eine Form הגריה kommt nicht, wie Verf. irrtumlich meint, "unzahlige Mal" bei Maimonides vor, sondern nur in mehreren HSS. und Munks Ausgabe, und er rügt daher mit Unrecht die von mir verlangte Streichung des Tašdīd. In Cod. Loewe sind samtlıche Stellen dieser Art mit nur einem י (also תלוה, הסריה u. s. w.) geschrieben. Verf. hat auch die von ihm angeführte Bemerkung Spitta's missverstanden; denn von einem Tašdīd ist dort gar keine Rede. — Für מכאלה (p 39) liest Cod. Loewe מכלאה, was sehr gut zu hebr. המסורים passt (bereits verbessert in "Krit. Bem. z. St.", vgl. auch Chazari 192, 24 und Arab Chrestom. 78, 17). הפמנוע "negative (Attribute)" Chazari 70, 13. סקה VII "unter demselben Dache weilen" Chrestom 81, 17. Der Paragraph המס VI ist zu streichen, da n. l. ist. Cod. Loewe hat in allen Fallen הסמה. Zum Hebraismus כבל cf. Chrestom. 18, 24 Zu קטערה (p. 94) lies "das Ms." statt "ein". III hat in der angezogenen Stelle die gewohnliche Bedeutung "bestreiten", cf J. T. חלקו, Al Harizi חולקים.

H. Hirschfeld.

Geschichte von Sul und Schumul, unbekannte Erzuhlung aus Tausend und einer Nacht. Nach dem Tübinger Unikum herausgegeben von Dr. C. F. Seybold XVII u. 104 S. in 4°; dazu: dasselbe aus dem Arabischen übersetzt von demselben. VII u. 94 S. in 4°. Leipzig (M. Spirgatis) 1902; in 2 Teilen.

Wir müssen dem Verf. aufrichtig dankbar dafur sein, dass er uns eine genaue Kenntnis einiger bisher nicht gewürdigter Stücke der seit 1864 für die Tubinger Universitätsbibliothek erworbenen Wetzsteinschen Sammlung arabischer Handschriften ermöglicht und die wichtigsten derselben durch Textausgabe und Übersetzung allgemein zugänglich macht. Auf die Herausgabe der Drusenschrift Kitâb al-nukat wal-dawâ'ir (1902) hat der emsige Enfer des Verf. noch im selben Jahre die im Titel dieses Aufsatzes verzeichnete verdienstliche Arbeit in 2 Teilen rasch folgen lassen. Das Gerippe der ihren Gegenstand bildenden Erzahlung lasst sich ungefahr in folgendem kurz darstellen. Dem jemenischen Jüngling Sûl wird seine Braut durch Damonen entführt. Er sieht im Traum, dass sie als Nonne eingekleidet verborgen gehalten wird und macht sich, durch diesen Wink geleitet, auf, in den Klöstern im 'Irâk, Syrien und Ägypten nach ihr zu forschen. Überall beschwört er, der

Muhammedaner, die Oberen der Klöster mit Schwuren bei heiligen Personen der christlichen Kirche, ihm Kunde vom Aufenthalt der Geliebten Sumûl (69, 7 شبولة) zu geben. Nach langer vergeblicher Fahrt trifft er, im Zusammenhang mit einigen ritterlichen Episoden, welche dem schwermütigen Liebhaber Gelegenheit bieten, sich als tapferen Helden zu erweisen, in Ägypten mit dem Exmuslim Nabhan zusammen, der infolge einer romantischen Liebesaffaire erfolglos zum Christentum übergetreten war und nun seinen jugendlichen Leichtsinn als Monch verbüsst. Durch ihn wird Sûl mit dem machtvollen Scheich Abû Falâh bekannt, durch dessen Hilfe er ins Land Hind und Sind gelangt und in die (auch aus anderen Volkserzahlungen sattsam bekannte) madinat al-sahara geleitet wird, bei deren König er durch seine schönen Gedichte Beifall findet. Der König des Zauberlandes erkundet mit Hılfe seiner 'Afârît den Aufenthalt der Sumûl, die im Reiche des Iblîs bewacht wird, wohin sie das fur Sûl in Liebe entbrannte Ginnmädchen Nahhåda aus Eifersucht entführt hatte. Die Reise nach und in diesem Reiche sowie alle Erlebnisse in demselben geschehen mit Anwendung der in solchen Erzahlungen haufig geschilderten Zauberwerke<sup>1</sup>). Auch Iblîs selbst wird durch die schönen Gedichte des Sûl gunstig für ihn gestimmt und auf seinen Befehl muss Nahhâda die Braut herausgeben. Die Liebenden werden nun endlich vereinigt; auch Nahhâda geht nicht ganz leer aus.

Ich kann Seybold nicht beistimmen, wenn er dies bisher völlig unbekannte Marchen, das er auf Grund einer Tübinger HS. aus dem XIV. Jahrh hier zuerst veröffentlicht, als eine dem Rahmen der 1001-Nacht zugehörende Erzahlung betrachtet. Die Einteilung in Erzahlungsabende, mit der Einführung der Sahrazad als Erzählerin und des Konigs als Zuhörer, erscheint — wie Seybold selbst im Vorwort hervorhebt — bloss ungefahr im ersten Drittel der Erzählung (auch hier ist die Übergangsformel stets in verkürzter reimloser Form angewandt والاركان العبارة العبا

<sup>1)</sup> Bei dieser Gelegenheit finden wir die Beschreibung eines darb almandal-Zaubers (89, 10); durch Raucherung aus talismanischen Gefassen und das durch einen Zauberstab verursachte Sieden des Wassers im Teich werden für Sül die heimatlichen Stätten und Personen vorgezaubert. Über Mandal-Zauber vgl. Lane Manners and Customs (5. ed. 1871) I, 338; Abbate Pascha Le Fataa(!) el Mandel en Egypte (Bulletin de l'Institut égyptien 1885, 370). "un cercle tracé par un magicien ou sorcier, à l'Intérieur duquel il reste pour prier et appeler les esprits, pour leur demander des questions, par lesquelles on découvre des personnes, des objects, des événements inconnus." In einer jüdischen Stelle, bei Harkavy, Zeitschr. fur hebr. Bibliographie 1897, 182, werden שוו المنظق 
407

die der Redaktor nicht über die ganze Erzählung durchgeführt hat; erst ganz zum Schluss besinnt er sich wieder auf die Sahrazad und den König Von S. 39 an ist wieder durchgangig der Rawi in Thatigkeit (قال ماحب الحديث 39, 20; 67, 4. وقال ماحب المادي 45, 15, 46, 13; 47, 8; 66, 14 u. a. m.), der die Geschichte nicht mehr einem König (ابّها الملك السعيد), wie in TEN., sondern einem grösseren Zuhörerkreis erzahlt, den er gewohnheitsgemass auch von Zeit zu Zeit apostrophiert (هيا المادي 30, 13; 78, 5. 18; 87, 8; 88, 18 u. a m.) und der sich bei langerer Unterbrechung des Hauptthemas auf die Aufnahme des Fadens der Grunderzahlung besinnt (العن المادي المادي) وعدنا 67, 11) Diese ursprüngliche Form scheint im ersten Drittel erst spater zu gunsten des Sahrazad-Motivs getilgt worden zu sein

Seybold hält mit vollem Recht Syrien für die Heimat der Erzahlung; er folgert diese Annahme neben anderen Zeichen zumeist aus den geographischen Gebieten, innerhalb deren sich der Erzahler mit grosserer Sicherheit bewegt. Er ist in der That in syrischer Topographie besser orientiert als in der mesopotamischen, dem Schauplatz des ersten Teiles seiner Erzahlung Freilich zeigt er sich auch in der nachsten Umgebung Kairos als gut unterrichtet (70); aber es sind da nur ganz wenige Punkte, die er nennt. Die kirchlichen Momente, die er erwahnt, müssen nicht gerade auf Syrien weisen; sie gehören der allgemeinen Nomenklatur des arabischen Christentums an. Ebensowenig mochte ich für die tolerante Gesinnung des Erzahlers den Umstand in Anspruch nehmen, dass der "Muslim Sûl sich ganz auf christlichen Standpunkt stellt, wenn er die Monche ansingt" (Text, Vorwort VIII) Dies ist gangbare Manier in solcher Erzahlungslitteratur, so oft verliebte Leute Anreden an christliche Personen in Form von Schwüren vorbringen. Hingegen kann die vom Erzahler beabsichtigte humoristische Nuance in der oft ganz unsinnigen Haufung christlicher Heiligennamen sowie dogmatischer und liturgischer Termini bei solcher Gelegenheit nicht übersehen werden. In Liebesliedern an christliche Personen finden wir solche Schwurgedichte ungemein häufig. Ein altes Beispiel ist Ag. XX, 87 Bekr b. Châriga: يتعشف غلامًا بصرانيًا بعال له عيسي ابن البراء العبادي الصيرفي وله فيه فصيدة مزدوجة يدكر فيها vgl. auch) النصاري وشرائعهم واعيادهم ويسمّي دياراتهم ويعصّلهم Ağ XVII, 129). Das in der Litteratur berühmteste Specimen dieser Gattung ist das Liebesgedicht des Mudrik b 'Alî al-Sejbânî an den Christenknaben 'Amr ibn Juhannâ (Ibn Hagga, Tamarât al-aurâk I 324 ff), zu dem Ṣafī al-dîn al-Ḥillī (Dîwân ed. Damaskus 1300, 308 ff.) ein tachmîs gekunstelt hat, das auch Dâwûd al-Anṭākî seinem Tazjīn al-aswâk (lıth. 1279) 325—332 einverleibt und mit einer Erklarung der darin vorkommenden مصطلحات عنين begleitet hat (ibid. 332—339). Ein interessantes Produkt solcher Schwurpoesie bietet auch das dem Abû Nuwâs zugeschriebene ähnliche christliche Schwüre gehauft werden (im Dîwân ed. Âsâf, 1898 habe ich dies Gedicht nicht gefunden), ebenso wie derselbe Dichter (ibid. 78) in einer Anrede an einen Magûsî-Knaben die Terminologie der parsischen Religion aufrollt:

Es sind dies ungefahr dieselben Eidesarten, die man in den Erzahlungen die Christen selbst schwören lasst; freilich (besonders im 'Antarroman) nicht ohne die Absicht, die Heiligtümer der Naṣārā zum Gegenstand des Spottes zu machen. Allerdings ist es auch leicht begreiflich, dass die Namen von christlichen Heiligen unter den Handen von muslimischen Abschreibern, denen diese Specialität nicht eben geläufig ist, nicht wenig Verstümmelung erleiden, und es wird wohl schwer sein, die Korruptelen in und zu identificieren.

Dass der Sprachcharakter der vorliegenden Recension den Stempel einer bestimmten Dialektprovinz an sich tragt, habe ich nicht herausfühlen können. Die Diktion der Erzahlung scheint sich in dem in grammatischer Beziehung ziemlich freien und sorglosen Schriftarabisch dieser Gattung zu bewegen, in dem auch sehr häufig Vulgarismen (ایش u. s. w.) gangbar sind, jedoch ohne eine grelle provinzielle Farbe aufzuweisen, die auch am geschriebenen Text mit dem Auge wahrzunehmen ware. Ein Kenner der Dialektfeinheiten hat jedoch auch aus der Sprache den Eindruck der specifisch syrischen Herkunft der Erzählung empfangen (briefl. Mitteilung); es ware interessant, die speciellen Nachweise dafur zu erhalten. Auf einige orthographische, grammatische und lexikalische Eigentümlickheiten hat Seybold im Anhang zum Textbande XII-XVII hingewiesen. In lexikalischer Beziehung hat mich noch interessiert, dass بنين hier (24, 17) in der Bedeutung von Schwur gebraucht wird (vgl. Socin, Dîwân aus Centralarabien, Glossar s. v.) Bemerkenswert scheint mir noch in syntaktischer Beziehung der Gebrauch der 3. statt der 1. Person 74, 2 (Ubersetzung 67, 9) "bis dass Gott in seinem Ratschluss über mich verfugte und ihn (d. h. mich) von der Religion Muhammeds abbrachte und ihn (d. h. mich) in die christliche Religion einführte" (رُدِي .... وأَدخله). Die muhammedanische Feder scheint sich gestraubt zu haben, solche Aussagen in erster Person niederzuschreiben. Aus demselben Grunde wird auch 79, 14 (Übers. 72, 14) von der 1. Person auf die 3. ubergesprungen. "Sodann banden sie einen Gürtel um meinen Körper, bekreuzten sein (d. h. mein) Gesicht und es trat der Vater des Madchens vor und tauchte 1hn (d. h. mich) in das Taufwasser" (an letzterer Stelle hat Seybold in der Übersetzung die 3. Person beibehalten); eine Erscheinung, die Nawawî zu Muslim I 162 mit den صرف لخاكم الصمير عن نفسه تصاونا عن :Worten charakterisiert مورة إضافة السّوء الى نفسم, oder bei ahnlicher Gelegenheit Ibn Hagar al-Hejtamî, Fatâwî hadîtija (Kairo 1307) 101, 9 v. u.: أَن يُوفَى بصمير الغائب لا المتكلّم مباعدة من النّطق بهذا اللفظ العبيج; vgl. Abhandl. zur arab. Phil. II p. CV. Dadurch ist auch die Bemerkung Seybolds XVII 2 erledigt.

Ich erlaube mir hieran einige Vorschläge zu Text und Übersetzung anzuschliessen:

9 ult. منسوب; danach zu übersetzen (10, 13):

"du fragst nach einem Mond . . . . der in seiner Fulle ist (hal)'
bezogen (namlich das Attribut des Vollmondes wird bezogen) auf
ein menschliches Wesen". عند ist sifa zu بالس . — 12, 2 Anm. 1.

Das natürlichste scheint, in Rücksicht auf die folgende Lokalisierung,
in سالت zu emendieren. Seybold meint, dass in diesem Falle
bei dem folgenden Ortsnamen eine Verwechslung mit المناسفة. — ibid. 18

Samosata anzunehmen ware. — 13, 8 عند أ أيّتُ und zu übersetzen (14, 18): "durch einen Tod, der mich
zurückhalt von dem, was ich mir fest vorgesetzt habe". — 19, 16
von Gott: يُحاوز في عدّ ولا عدن "der nicht zusammen-

gefasst, begrenzt werden kann durch Zahl". — 37, 14 وكما الماري 
Auch zur Ubersetzung erlaube ich mir einige Vorschlage zu machen:

3 ult. "und der Gesetzeskraft des Evangeliums" وأحكياً geht hier vom Begriff des وُحُكِيًّ, des zweifellos Verstandlichen in den Offenbarungsschriften aus; daher: "was das Evangelium enthält und in unzweideutigen Ausdrücken ausspricht", vgl. in dem christlichen Schwur Tazjîn al-aswâk 331, 2:

رنصرَ عن فَ فَ مُحْكُم النحريم والتحليل من فُحْكُم النحريم والتحليل عن التحريم والتحليل عن التحريم والتحليل عن المرابع عن خلف عن التحريم والتحليل عن المرابع عن خلف عن التحريم والتحليل عن المرابع عن المرابع 
411

gessen, oder hält dich ein anderes Hindernis zurück?" - 46, 7 "Schrecken des Sonnenaufgangs"; عول المُطَّلَع (so zu lesen 51, 9) ıst "Schrecken des jüngsten Gerichtes", vgl. LA. s. v. طلع, وفي حديث عمر أُنه قال عند موته لو أَنّ لي ما في الارض : X 109 حميعا لاقندستُ من هول المُطَّلَع بربد به الموقف بوم العيامه 53 penult. sowie . وما بُشْرف عليه من امر الآخرة عقيب الموت 57, 17 statt: "behielt . . . . im Auge" muss es heissen "stellte Laurer (عيري) auf". — 60, 7 (Text 66, 14) "Lass stehn den Grund, worauf wir konnen bauen". نائنا ist hier kaum richtig; ich vermute فنائنا: "Lass ab davon, was der Grund unseres Verderbens ıst, damıt wir wieder u. s. w." — 66, 21 (Text 73, 4 ونحرّم بزادي) ist nicht "beginn meine Kost dir schmecken zu lassen" sondern. "werde mir unverletzlich dadurch, dass du von meiner Nahrung issest". Es ist damit die حُرِمة المواكلة gemeint (Gâḥiz, Buchalâ 155, 5), vgl. تحرّمتُ بطعامك (Baihakî ed. Schwally 190, 8). — 70, 2 verwundet l. verandert. — ibid 4 "Reize"; راعاني des Textes muss hier als Gegensatz von فرون, der ausseren Form, verstanden werden; also: die Seelen, das innere Wesen der Menschen. — 75, 20: "Allerdings mein Herr, aber was ich einen Dichter sagen horte, sollte mir langer nicht gelten" Der Text (83, 5) erfordert m. E. folgende Übersetzung: "Allerdings mein Herr (habe ich Geduld gelobt), doch bis zu einem gewissen Ziel (لانعطاع, endlich muss die Sache ein Ende haben); hast du nicht gehört, was der Dichter sagt . . . . "

Die Tübinger Bibliothek besitzt noch eine, mit farbigen Illustrationen geschmuckte, Sonderrecension, des in die TEN eingefügten Romans 'Omar al-No'man (ed. Bûlâk 1279, I 194—419), die alteste Handschr. (aus dem XV.—XVI Jahrh.), die für diesen umfangreichen Teil des Werkes nachgewiesen werden kann. Seybold bereitet nebst der Edition des Stückes eine kritische Untersuchung über diesen wertvollen Schatz seiner Universität vor, wodurch die von Zotenberg auf diesem Gebiet inaugurierten und von Chauvin geförderten vergleichenden Studien weiter geführt werden sollen. Auch dafür kann er des Dankes der Fachgenossen sicher sein.

I. Goldziher

Die Aramaismen im Alten Testament untersucht von E. Kautzsch. 1. Lexikalischer Teil. Hallisches Osterprogramm. Halle 1902. (V und 111 S. in Octav.)

Bei den mancherlei Berührungen, welche die Israeliten von Alters her mit Aramaern hatten, mogen aramaische oder durchs Aramaische gegangene babylonische Worter schon früh ins Hebraische gedrungen sein, ohne dass wir sie noch mit einiger Sicherheit als Fremdlinge erkennen könnten. Denn der Fall, dass die Lautgestalt sie als solche kennzeichnet, wie in מען = dem echt hebraischen לבבי, ist selten, und den altaramaischen Wortschatz übersehen wir nicht. Die Zahl der aramäischen Wörter nahm im Hebraischen schon gegen das Ende der Königszeit zu, mehr noch in und nach dem Exil und vollends in der Zeit, wo das Aramaische allmählich die lebende Sprache der Juden in Palästina ward, das Hebräische nur heilige und Schriftsprache blieb. Aber im Einzelnen ist auch hier vieles dunkel. Dass ein Wort im Hebräischen 1) und auch im Aramaischen in derselben Bedeutung vorkommt, entscheidet noch durchaus nicht dafür, dass es erst aus diesem in jenes gekommen sei. Wahrscheinlicher wird das allerdings, wenn es sich nur in notorisch jungen Theilen des A. T. findet. Aber das Alter mancher Schriften oder Abschnitte steht nicht fest, selbst wenn heutzutage darüber unter den kritischen Forschern so ziemlich eine Meinung herrschen sollte. So kann ich mich auch jetzt noch nicht davon überzeugen, dass der s g. "Priestercodex" mit dem ganzen genealogischen, chronologischen und erzählenden Gerüste von Gen. 1, 1 an ganz spät sei, halte ihn vielmehr immer noch für eine Vorlage Ezechiels. Übrigens hat auch der, welcher dies ganze Werk ins 5. oder 4. Jahrhundert setzt, zu bedenken, dass der rituelle Ausdruck, der darin herrscht, aus alten Zeiten stammen wird. Ferner scheinen mir wenigstens einige Psalmen alter zu sein, als man jetzt meistens annimmt. Und erst recht kann ich in meinem skeptischen Sinn nicht die vollendete Sicherheit theilen, womit man Schriften, die ohne Zweifel durch manche Hände gegangen sind, ehe sie die uns bekannte Gestalt erhielten, bis ins Kleinste ihren Verfassern zutheilt. Ferner ist es mir nicht so gewiss, dass diese und jene Stelle in den Propheten, die auch ganz prophetischen Stil zeigt, als später Zusatz oder gar als "Glosse" zu betrachten sei, bloss weil sie der Theorie irgend eine Schwierigkeit macht. Auf alle Falle muss man sich vor dem Circulus vitiosus hüten: "die Stelle ist jung, denn sie enthalt einen oder mehrere Aramaismen" und "das Wort oder die Wörter sind aramäisch, denn die Stelle ist jung".

<sup>1)</sup> Unter "hebräisch" schlechtweg verstehe ich hier immer die Sprache des A. T.

In der sorgfaltigen Untersuchung, die uns Kautzsch hier bietet, kommt ein solcher Trugschluss allerdings kaum vor. Aber mit grösserer Bestimmtheit, als ich für zulassig halte, urtheilt er doch oft. So glaubt er auch im Hebraischen die Scheidung zwischen eingebürgerten Lehnwortern und Fremdwörtern ziemlich weit durchführen zu können. Ist nun aber die Grenze zwischen diesen beiden Classen schon z. B. im Lateinischen und Deutschen fliessend 1), so ist sie für uns mit unsrer geringen Kenntniss des Hebraischen in sehr vielen Fallen gar nicht mehr zu erkennen, wenn wir auch bei einigen Wörtern wie z. B. Tip mit Sicherheit annehmen können, dass sich die Schriftsteller, die sie gebrauchen, ihrer Fremdheit bewusst waren.

Bei dem massigen Umfange der erhaltenen hebraischen Litteratur, von der wieder grosse Stücke ziemlich einartig sind, ist uns jedenfalls ein grosser Theil des althebraischen Wortschatzes unbekannt. Wenn wir nun auch nicht anzunehmen brauchen, dass die Sprache Israels an Synonymen so reich gewesen sei wie die arabische, so ist doch eine ziemliche Fülle solcher vorauszusetzen Von diesen wird, wie im Arabischen, manches im gemeinen Leben zuruckgetreten, in der Poesie aber theils ofter, theils seltener gebraucht worden sein. Ich halte es somit noch immer nicht fur ausgeschlossen, dass eine Anzahl von Wörtern im Hiob und in den Proverbien, die als Entlehnungen aus dem Aramaischen gelten, doch gut hebräisch sein mogen. So vielleicht שַרוֹד "Wildesel" als Synonym zu פֿרָט, vrgl. בَرْט "(zahmer) Esel" Čāḥiz, Bajān 1, 130, 16 = Mas'ūdī 3, 373, 3 (in dem alten, die Jemenier verhöhnenden Spruch). Ich betone aber, dass ich das nur als eine Moglichkeit hinstelle. Dass im Hiob auch aramaische Wörter vorkommen, ist ja schon durch חקה mit aramaischer Lautform sicher; hebraisch muisste dieses \*שקה heissen.

Mit grosserer Bestimmtheit erklare ich das schon aus sehr alter Zeit belegte מִלָּה Gen. 21, 7 und מַלָּה (2 Sam. 23, 2) für echt hebräisch; cfr. أَمْلَى und مَا أَمْلَى "dictieren". Es ist Synonym zu דבר צו zu עובר בעל אָרשׁ בבר "So auch מָרָב "Krieg".

<sup>1)</sup> Dass philosophus, periodus Fremdworter waren, musste jeder halbgebildete Römer wissen, wahrend der fremde Ursprung von trutina, lorica vergessen war. Ob aber z. B. corona als "Fremdwort" oder als "Lehnwort" empfunden wurde? — Unter den eingeburgerten deutschen Wortern, die Kautzsch S. 9 aufführt, sind doch einige, die durch ihre Betonung oder sonst noch einigermaassen den fremden Ursprung kund geben; völlig verwischt sind dessen Spuren u. A. noch in Tisch, Kopf, Schussel, Kessel, Esel, Kohl, Kissen, Mauer, — kochen, dauern, dichten, segnen — sicher, fein.

<sup>2)</sup> Auch der Plural אָלְיִרם kann echt hebraisch sein. Auf keinen Fall ist von Bedeutung, dass im Hiob mehrmals מָלִירְ geschrieben wird; in einem so arg verdorbenen Text wird man doch nicht in solchen Kleinigkeiten genau

2 Sam. 17, 11, bei dem wir natürlich nicht nöthig haben, die überlieferte aramaische Vocalisation für die Aussprache des Veifassers zu halten¹). — Wem es, wie mir, noch sehr zweifelhaft ist, dass das Lied des Hiskia Jes. 38, 9 ff. aus spater Zeit stammt, der wird auch Bedenken tragen, שמום als aramäisches Lehnwort anzusehen²). — במקנה רב מאד שום parallel zu המקנה רב מאד שום parallel zu במקנה רב מאד שום parallel zu אור שום אור שום אור אור שום hinzugefügt haben? Wenn, wie allerdings wahrscheinlich, assyr. nikāsu, במסים מבסים, assyr. nikāsu, במסים עובסים, assyr. nikāsu, במסים עובסים, assyr. nikāsu, במסים עובסים שום ursprunglich "Schlachtvieh" bedeutete,

so muss es ein sehr altes Wort sein aus der Nomadenzeit der Volker, die später wesentlich Ackerbauer waren und von Pflanzenkost lebten<sup>3</sup>). — Das mehrfach in wahrscheinlich vorexilischen Stellen vorkommende החה "absteigen" kann auch althebräisch sein 4). Jes. 30, 30 lasse ich dabei allerdings aus dem Spiel, nicht weil ich auch die ganze, mich ziemlich alterthümlich anmuthende, Stelle dem Jesaias abspräche, sondern weil ich an der richtigen Uberlieferung von נחת זרוער Zweifel habe. — Nicht erwiesen ist mir der aramaische Ursprung von מכך, מוך. Ob die erstere Wurzelform überhaupt im Aramaischen vorkommt, ist nicht sicher; syrisch ist sie nicht. Freilich können wir auch nicht wissen, ob die hebraischen ימד, מד, wie doch wohl ursprünglich geschrieben war, als Formen שני gesprochen wurden. — הדה "sich fieuen" 5) kommt an zwei Stellen vor, die ohne einen Gewaltact nicht in spate Zeit gesetzt werden können, Ex. 18, 9 und Ps 21, 7; dass der Psalm einem wirklichen König von Juda gilt, kann nur Voreingenommen-

die Hand des Verfassers sehen wollen. Darauf, dass in der Mesa-Inschrift der Pl. auf 7 ausgeht, lege ich in dieser Frage weniger Gewicht.

<sup>1)</sup> Die jetzt allgemein angenommene Emendation בְּקְרָבְּ kann ich nicht fur richtig halten. Ob die LXX wirklich so gelesen haben, steht sehr dahin; sprachen sie בְּקָרָבְ, so konnten sie ein αὐτῶν von sich aus hinzufugen.

<sup>2)</sup> صبح heisst "binden" und hat wirklich nichts mit كات zu thun. منبر ومنبر يا ausharren" ist erst Verkurzung aus منبر نَفْسَهُ, das noch manchmal vorkommt.

<sup>3)</sup> Dass von כמסין die Bedeutung "Schlachtvieh, Heerden" dem Aramaischen noch "ganz gelaufig" sei, nimmt Kautzsch mit Unrecht an. An den beiden Targumstellen, die Levy dafür hat, giebt es מקבות wieder, das der Uebersetzer einfach als "Habe, Besitz" auffasst

<sup>4)</sup> Das Arabische hat für die allgemeine Bedeutung "absteigen" عنور بنول بنول إنول und عمل بنول ) mehr specielle Bedeutung angenommen hat wie im Hebräischen حراة الماء عنه الماء ا

<sup>5)</sup> Vielleicht = ځن خن بتennen", das ursprunglich "hüpfen" bedeuten mochte; cfr. exultare.

heit leugnen. Wir dürfen also auch dies Verbum unter die gut hebraischen zahlen. — Bei der nahen Berührung von "prüfen" und "erwählen" glaube ich nicht, dass man הוה in jener Bedeutung für aramaisch halten muss, ebenso wenig wie umgekehrt das aramäische הוה Hebraismus zu sein braucht; vrgl. Mandaische Gramm. 311 Anm. 1. Bei Beduinen der syrischen Wüste lebt noch הבי "genau betrachten" ZDMG. 22, 75, 9. 83, 9 (122. 148). — הוה halte ich namentlich wegen Gen. 34, 23 und הוה wegen Ps. 2, 1 für echt hebraisch. — Für "Vollmond" müssen die Israeliten, bei denen die echten Mondmonate eine so grosse Rolle spielten, doch ein Wort gehabt haben. Warum soll das nicht הוה sein, bloss weil das auch aramaisch ist? — הוה könnte immerhin von materiell verschieden und also auch so gut althebraisch gewesen sein als wie dieses¹).

<sup>1)</sup> Das aramaische Wort ist nur in palastinischen Texten nachgewiesen. Fur جنر hat Dozy eine Anzahl Belege. Der Palastinenser Muqaddasī hat dafür جير Das Verbum بَقَيْر "mit Kalk bekleiden" Agh. 19, 144, 19; Jāq. 2, 234, 18, aber auch athiopisch  $\mathbf{PZ}$ . Sollte das Wort am Ende doch gemeinsemitisch sein? Die seltsame Form جير (Kāmil 58, 8) belegt Gauh. aus Achtal; die Ausgabe hat da freilich 113, 7

<sup>2)</sup> Verhalt sich der Vocal der ersten Silbe zu einem ursprünglichen viele der in מישא, משרע (wenn diese nachbiblische Namensform direct aus מישא)?

<sup>3)</sup> Die Wurzel auch in تَطَعَّى "schmarotzen", dessen Herleitung von einem Manne Namens عُفَيْل natürlich keinen Anspruch auf Glaubwurdigkeit hat.

und im Jüdisch-Aramaischen ההא חער "bereuen"1). Woher hat Kautzsch das wunderbare syrische tuwān "Bekümmerniss"? — Ebenso wenig sind die hebraischen Bedeutungen von שרירים und ישרירים im Aramäischen nachweisbar, so beliebt die Wurzel da ist²). — Bei שמון wäre wenigstens zu bedenken, dass das im Aramaischen nur in der Bedeutung "Hinterhalt legen", nicht vom Verstecken zum Schutz, zur Aufbewahrung steht. Somit könnte מכולום doch hebräisch sein; aber auch mir ist Browne's Vermuthung wahrscheinlich, dass das aus מכולום verschrieben sei.

חַרִּים für aramaisch zu halten, verbietet m. E. die völlige Uebereinstimmung mit בָּׁלֻּא), während das aramaische אָלֶּדֶּלְּא abweicht. Das targumische הורין ist Hebraismus.

Sehr vorsichtig muss man mit der Annahme von Aramaismen bloss auf Grund der Punctation sein. Wer sagt uns denn, dass schon die Schriftsteller אָבָי, אָבָי (= בָּבָּל ), אָבָּס gesprochen haben? Als die betreffenden Werke abgefasst wurden, sprachen zudem vielleicht auch die Aramaer den ersten Radical in solchen Bildungen noch mit einem vollen Vocal. So könnte man denn auch das noch nicht angetastete אָבָּי furs Aramäische in Anspruch nehmen, wo sein Reflex שִּבֶּי שִּבְּי שִבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִבְּי שִבְּי שִּבְּי שִבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִבְּי שִּבְּי שִבְּי שִבְי שִבְּי שִּבְּי שִבְּי שִּבְּי שִבְּי שִבְּי שִבְּי שִבְּי שִבְּי שִבְּי שִּבְּי שִבְּי שִבְי שִבְּי שִבְּי שִבְּי שִבְּי שִבְּי שִבְּי שִבְּי שִּבְּי שִּבְי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי

<sup>1)</sup> Das Targum zu den Proverbien kommt hier nicht in Betracht, da es ja nur eine wenig geanderte Transscription aus der Pesch $\bar{\imath}$ t $\bar{\imath}$  ist.

<sup>2)</sup> سوبر "Gestell" wird hierzu gehoren, und wohl auch سوبر "erfreuen" رقم "sich freuen").

<sup>3)</sup> Adjective dieser Form sind sehr selten Ich kenne nur noch "a und dessen Gegensatz "

Sib. 2, 213, 20. 343, 8.

<sup>4)</sup> Das syrische Wort nur durch die Glossare bezeugt; es bedeutet da "Abfall".

falsch punctiert ist und dass hier eigentlich eine andre Ableitung von ימַ זְנה vorliegt (cfr. מַ זְנה).

Bei einigen Wörtern, deren Gestalt oder Bedeutung ganz unsicher, ist die Annahme aramäischer Herkunft sehr misslich; ich meine אמתה Jer. 10, 7; שמשה Jes. 17, 11; יאתה Ps. 55, 23¹); פסג 18, 14²).

Einen einfachen Schreibfehler sehe ich in TEZ. 33, 30. Auch

ein Glossator hatte doch nicht את אחד geschrieben.

Sicher aramaisch ist dagegen von den im Anhang angeführten Wörtern בְּרוּת "Cypresse" (oder sonst eine Conifere), denn das ist ja die regelrechte aramaische Form, die dem hebraischen ברוש entspricht; syrisch לנֹסָיִב, vrgl. die (zum Theil entstellten) Formen

bei Diod. 2, 49; Diosc. 1, 104 (daraus Plin. 24, 102).

Wahrscheinlich aramäisch sind noch u A. אָבֶל אָבֶלוּה und אַבֶּל אָבֶלוּה ; אֹבֶלוּה ; אַבֶּלוּה ; האב ; scheint agyptisch zu sein, s. Bondi in der Ztschr. f. äg. Sprache 32, 132. קבָלוּת gilt als babylonisch; ins Hebraische aber jedenfalls aus dem Aramaischen gekommen.

Auch folgende Worter, die merkwürdigerweise bei Kautzsch gar nicht aufgeführt werden, halte ich für Lehnwörter aus dem Aramaischen: שֵׁלְהַבָּה Ez. 21, 3; Hiob 15, 30; Cant. 8, 6 = שֵׁלְהַבּה "Scepter" Est. 4, 11. 5, 2. 8, 4; targumisch "Stab, Stiel"; im samar. Targum Lev. 27, 32 "Hirtenstab". — "Vortheil" oft im Eccl. und sein Gegentheil יְּהַרּוֹרָן "Mangel"

<sup>1)</sup> Fur den Sinn passt m. E. "Last" recht gut. Kann das Wort zu

<sup>2)</sup> Die Wurzel im Namen des Berges নাট্ট্:

Eccl. 1, 15 = אָבּסׁבּיּגל, יבּסׁבּיּגל, vrgl. Targ. Deut. 15, 18 Onk. und Jon., wo aber Sam. במרן הסרון "feststellen, bestatigen", ofter in Esther; Ruth 4, 7; Ps. 119, 28, 106 = targ. קיים, Althebraisch ist הַיִּבּים und הַּיִּבּים. Ebenso הִיִּבּ "schuldig machen" Dan. 1, 10 = הַיִּבָּים, חִיִּבּ הַיִּבּים.

Sehr wohl möglich ist aber, dass noch manches andre Wort im A. T., das uns keinerlei Verdacht einflösst, zu früherer oder spaterer Zeit aus dem Aramäischen ins Hebraische aufgenommen worden, in seiner Heimath aber, wenigstens so weit die Litteratur dafür zeugen könnte, verschollen ist.

Ich erlaube mir nun noch, an das von Kautzsch Gebotene eine

Anzahl von Bemerkungen verschiedener Art zu knüpfen.

Verstehe ich ihn recht, so möchte er das aramäische שכר lautlich = אשר, ישר setzen (S. 44); das halte ich für durchaus unzulassig.

Fur כתלי בחזירי (S. 45 Anm.) scheint "קתלי besser bezeugt zu sein; die von Levy angenommene Bedeutung "Speckseiten" ist

sehr unwahrscheinlich.

Den "mahnenden Nasallaut" König's in לְּהֹדְּ (S. 47) hatte Kautzsch so wenig erwähnen sollen wie die Ansicht von Franz Delitzsch, dass die beiden הסה auf die Wurzel הה "stringere" zurückgingen (S. 31)

Ein Verbum מַרֶּע existiert nicht, trotz Levy 3, 31 (S. 51 Anm). Das Hiphil יְמִיקּדּ wird eben durch das christlich Palastinische

bestatigt (S. 53)

Zum aramaischen مات vrgl. Fraenkel S. 172. Das echt arabische Aequivalent dazu und zum hebraischen קסט ist مشي (Suia 76, 2). Vor عند steht so من , wo man erwartete, in بنجع (wozu Dillmann mit Recht **H770** stellt, dessen **H** aus **h** erweicht ist) und vielleicht in منج (mundartlich منج ), wenn dazu **87-C** "Haar" gehört und nicht **خساک** "umstricken".

Ganzlich fallen die Bildungen von לה') (לה') im Aramaischen nicht zusammen, nicht einmal im Syrischen, s. meine syr. Gramm. § 172 (S. 55). Unrichtig ist, dass im Syrischen noch

<sup>1)</sup> Die Formen שָּלֶלוּן) und יְסְבּילוּן) wechseln im Aramaischen auch sonst. So יְסִבּילוּן (בְּלֶלוּן). Wie palmyrenisches זכרון zu vocalisieren, konnen wir nicht wissen.

<sup>2)</sup> אורב "Schuld" Ez. 18,7 wäre auch aramaisch, aber das Wort passt da nicht; dafür ist entweder mit Cornill שוֹב zu schreiben, oder es ist (wenn ursprünglich אות da stand) als Dittographie von אבלתר בע streichen.

<sup>3)</sup> Trotz Hoffmann in Stade's Zeitschrift 1883, 89 und Barth, Etymol. Studien 47 f.

חשע vorkomme (eb.). Ich muss gestehn, dass mir die Erklärung von מחע מוחע und seine Gleichsetzung mit מחע מוחע יו jetzt etwas bedenklich geworden ist, da sich eben nirgends בבוסל zeigt, während doch ohne Erweichung des ש neben einem andern Guttural z. B. שמעי in Dan. 7, 5 und noch im Targum ערע vorkommt, ja im Syr. noch שמעע.

Im Syrischen, so lange es lebt, ist שׁׁבּיסׁ (mit langem  $\bar{\alpha}$ ; so auch die arabische Form des Stadtenamens (mit langem  $\bar{\alpha}$ ) wohl immer als ein etwas ungewöhnliches, fremdartiges Wort empfunden worden; daher die gelegentlich ungenaue Verwendung und die falsche Erklarung der Glossatoren als "Kleinstadt". Dass es "Grossstadt" ist, ergiebt nicht bloss das assyrische Prototyp  $mah\bar{a}zu$ , sondern vor allem אור בילים (mit langem  $\bar{\alpha}$ ) "Ktesiphon". Das passt nun durchaus nicht zu מחרד Ps. 107, 30, und man wird dieses von jenem trennen müssen. Dann wohl zu "einen Platz einnehmen": oder es ist entstellt (S. 55)

Gegen die Zusammenstellung von malahu מַלָּה mit מַלָּה (S. 57) spricht auch, dass das Wort zuerst doch wohl nicht den Seefahrer. sondern den Stromschiffer bedeutet haben wird.

Merkwurdig ist, dass sich מֵעֹבֶר, das Dan. 4, 34 noch schlechthın "Werk" heisst (S. 63), im Syrischen nur in der Bedeutung "Zauberei" erhalten hat Acta Martyr. 1, 54 paen.; Geop. 101, 30¹)

ist nicht "gewiss" (S. 67), sondern "in Zukunft, dereinst". Die seltene Nebenform سَيْف muss aus سَيْف verkürzt sein. أَسافَ "zu Grunde richten" und "Verlust erleiden" findet sich öfter: ganz gewöhnlich ist مَسادة "Entfernung".

Dass ישיק Jes. 44, 15 "zündet an", המקה Ps. 78, 21 "entzündete sich" heisst²), ergiebt sich aus dem Zusammenhange. Dies zum aramaischen מכלם zu stellen ist gar keine Veranlassung. Schon das כ, welches durch das ziemlich haufige und gewiss nicht entlehnte בَسَلَقَ gesichert ist, gegenüber dem ש des hebräischen Verbums, spricht dagegen. Und או heisst nie "anzünden"; wo es vom Opfer steht, giebt es einfach das hebräische התלה הונלה הונלה של מעספּנִּפִּנִּי der LXX (und danach im N. T.)

Die mandäische Schreibung von יְבְּבֶּדֶ ist נְבְּאָרא, etwa ŏvāðā zu sprechen (S. 70) Wesentlich so wird auch jüdisches ירובארא gelautet haben, so weit da nicht etwa das צי seinen ursprünglichen Laut bewahrt hatte.

<sup>1)</sup> Nach den Glossaren auch "Zauberer".

<sup>2)</sup> רהשיקר Ez. 39, 9 ist unklar.

heisst doch wohl nur "Laub", nicht auch Gezweig (S. 71). Das hebräische החם ist nicht nur nicht "selbstverständlich" — dem aramäischen השם (S 75), sondern die Zusammengehörigkeit beider Wurzeln ist trotz der lautlichen Aehnlichkeit und der Gleichheit der Bedeutung sehr unwahrscheinlich. Man müsste dabei ja annehmen, dass in sehr alter Zeit ein aramäisches Verbum הוא Hebräische gedrungen und dann bei den Aramaern verschollen wäre, die dafür ein hebräisches השם übernommen hätten, das wieder den Hebraern verloren gegangen wäre!

Mit Kautzsch nehme ich an, dass רְבּרֵא "10000" so schon im Aramaischen lautete (S. 80); aber räthselhaft bleibt diese Form. Als St. abs. zu einem בּבֹּה ist sie nicht anzusehen. Auch im Syrischen dürfte die echte Form בֹבֹה sein, obgleich die meisten Quellen בֹב zu haben scheinen.

Zu רעה (S. 81) verweise ich auf Schulthess, Homonyme Wurzeln im Syrischen 69 ff. und meine Ausführung in ZDMG. 54, 154 f.

שך רעה Prov. 18, 24 ist unklar (S. 83). Ist's vielleicht bloss "ein boser Zahn" (רֶעֶה)? ישׁי ist zwar 1 Sam. 14, 5 masc., aber im nachbiblischen Hebräisch schwankt sein Geschlecht, und im Syrischen und Arabischen ist es fem.

ist die hebräische Wurzelform (S. 107), die allerdings einzeln auch im palastinischen Aramaisch erscheint, aber auch da ist die echt aramäische vir häufiger. Lautlich identisch sind diese beiden Formen natürlich nicht, aber gewiss nahe verwandt.

Dass die schwierigen Wörter בָּבֶּק Jes. 58, 10; Ps. 140, 9; Ps. 144, 13 in בְּבָּיקִים zu verandern und also vom aramäischen בפק abzuleiten seien (S. 108), bezweifle ich sehr.

Doch genug; ich fürchte, ich habe schon zu viel unzusammenhangende Einzelheiten gegeben. Ich fürchte auch, dass mancher Leser damit unzufrieden sein wird, dass ich vieles, was fest zu stehn scheint, anzweifle, ohne doch Besseres an dessen Stelle zu setzen. Ich bin nun einmal etwas zweiflerisch angelegt. So mag man es denn auch verzeihen, dass ich es nicht für angemessen halten kann, eine nach den verschiedenen Theilen des A. T. geordnete Statistik der aramaischen Lehnworter zu geben: dafür ist mir hier viel zu vieles unsicher.

Aber ich muss zum Schluss aussprechen, dass die Arbeit von Kautzsch mir manche Belehrung und Anregung geboten hat und dass wir dem verdienten Forscher auch für sie zu grossem Dank verpflichtet sind.

Th. Nöldeke.

## Berichtigung.

Für المتوالى in meiner Notiz S. 202 dieses Bandes ist ينتولى zu lesen. Fr. Giese.

## Studien zu den Dichtungen Abrahams ben Ezra.

Von

## K. Albrecht.

Bestimmte Eigentümlichkeiten in Bezug auf Inhalt und Form hat jeder Dichter, ja oft kann man aus dem Vorkommen solcher Besonderheiten die Zusammengehörigkeit einer ganzen Dichterschule leicht erkennen, ich erinnere beispielsweise an die Romantik.

Auch Abraham ben Ezra (1092—1167) zeigt in seinen Dichtungen inhaltliche, stilistische und sprachliche Eigentümlichkeiten, wiederkehrende Formeln, Vorliebe für bestimmte Gestalten, oft in Ubereinstimmung mit den andern Dichtern jenes Zeitabschnittes, oft aber auch in deutlich umschriebener, nur ihm zukommender Ursprünglichkeit. Diese sollen im folgenden gesammelt werden, einmal um die dichterische Persönlichkeit des bedeutenden Mannes schärfer, als es bisher geschehen, zu umreissen, dann um Beitrage zur Erklarung seiner Werke zu geben. Angeführt wird nach der vorzüglichen Ausgabe Rosins<sup>1</sup>), die neben den Arbeiten Brodys über Gabirol und Jehuda ha-Levi als eine der erfreulichsten Erscheinungen auf diesem Gebiete bezeichnet werden muss, und nach der Ausgabe des Diwans von Egers 2), die aber im grossen und ganzen nichts weiter ist als der Abdruck der einzigen uns erhaltenen Handschrift mit durchaus nicht immer ausreichenden Anmerkungen und vereinzelten Besserungsvorschlagen 3).

## I. Die Persönlichkeit und das Leben des Dichters.

Die Dichtung Abrahams ben Ezra ist wie die aller seiner Zeitgenossen<sup>4</sup>) durchaus subjektiv gehalten, Angaben über die Zeit-

<sup>1)</sup> Reime und Gedichte des Abraham Ibn Esra, gesichtet und gesammelt, übersetzt und erlautert von Dr. David Rosin. Aussergottesdienstliche Poesie. 1885—1891. Gottesdienstliche Poesie. 1894. Breslau. Im folgenden angefuhrt als R I und R II.

<sup>2)</sup> Dîwân des Abraham ibn Esra mit seiner Allegorie Hai ben Mekiz . . . . herausgegeben von Dr. Jacob Egers. Berlin 1886. (E).

<sup>3)</sup> Vgl. Berliners Recension: Magazin fur die Wissenschaft des Judenthums XIV, 1887, S. 109 ff. und Porges' Recension: Monatsschrift fur Geschichte und Wissenschaft des Judenthums, XXXVI, 1887, S. 238

<sup>4)</sup> Vgl. mein Buch: Die im Taḥkemônî vorkommenden Angaben uber Ḥarîzîs Leben, Studien und Reisen. Gottıngen 1890.

gierungszeit dieses den Juden ausserordentlich geneigten Mannes 1). Und schliesslich weist uns nach Spanien das Gedicht E 224 mit semeni Akrostichon. אברהם ברבי מאיר עזרה במדינת אליסאנה הקרובה אל אשתלה חזק אבן. Darnach ist dies Gedicht verfasst in אליסאנה = Lucena, einer Stadt in der Nahe von אשתלה. Ein findet sich zwar in Neubauers geographischem Index zu seinem Catal. of mss. Bodl. angeführt, doch ist wohl mit Porges עבורי און Reile 81 המר בכורי און umzustellen in בכורי און, und es verwandelt sich אשבלה in אשבלה d ו. אשביליה = Sevilla, eine ähnliche Verkurzung wie oben. Vgl. Porges a. a O. S. 286. Ungewiss ist es dagegen, ob auch die Gedichte an יִביר יַבמו וָאות הַזמָן?), den Dichter בן בַּרוּך בן בָּר den gelehrten und weisen ירסף und seinen Sohn בן עמרשה und seinen Sohn בן עמרשה לשלטה, den hervorragenden Talmudisten שמואל בן יַיַקב בן בָאהִי und seine drei Sohne יְדורָדה , יְדַיקב יהודה und das merkwurdige Gedicht an den verstorbenen יְהוֹדֶה יהלרה (זהלרה) in Spanien entstanden sind.

Bei der Vollendung und Schönheit der sicher in diese Zeit fallenden Gedichte ist es denn selbstverstandlich, dass Abraham ben Ezra schon in Spanien eine reiche dichterische Thatigkeit entfaltet hat

Was ihn aus Spanien vertrieben hat, ist nicht ganz klar, wahrscheinlich waren es Anfeindungen von Seiten missgünstiger Gelehrten, die ihn sogar der Ketzerei beschuldigten ), und das Verhaltnis zu seinem Sohne Isaak. Dieser, seines Vaters Liebling ), selbst ein begabter Dichter 10), auf den er für sein Alter hoffte 11), begab sich auf Reisen 12) und trat im Morgenlande 13) zum Islam über 14). Da scheint auch der Vater, der noch diei Jahre nach diesem ihn völlig niederschmetternden Ereignisse seine wehmutsvollen Klagen in er-

<sup>1)</sup> Vgl. Graetz. Geschichte der Juden VI², S 109 Charisi, ed. Lagarde, 3. 4, 22 החשקה החשקה ביתה ביתה ביתה הוא , id. 3, 6, 58: ישיר ר' שְׁלמִים בּן מַּלְמִיכֶלֶם ניבר כִיכֹין לשין נאָלָם ואורו בין ושיר ר' שְׁלמים בּן מַלְּמִיכֶלֶם ניבר ביוֹר. Brody: Monatsschrift XL, S. 150 f.

<sup>2)</sup> R I 69. Porges a. a. O. S. 284 denkt an דְצַהָּק בָּן יִהוּרָה R I 27.

<sup>3)</sup> R I 70 4, R I 71. 5) R 1 76 77.

<sup>6)</sup> R I 80—82. Besonders vgl uber diesen Mann und seine Familie Rosin S, 142f Anhang. Brody Zeitschr, f hebr, Bibliogr, I, 1896/97, S 76 7) R I 65, wenn anders dies trivole Gedichte wirklich von Abraham ben Ezra herruhnt

<sup>8:</sup> R I 4, 11 57, 58 Vgl. die Nachbemerkung Rosins S. 97.

<sup>9,</sup> R I 55, 21.

<sup>10)</sup> Charist, ed. Lagarde, 3, 6, 52. Brody: Zeitschr. f hebr. Bibliographie III. 1899 S. 124 if Isak Ibn Esta.

<sup>11)</sup> R I 55, 5. 12) R I 55, 10.

<sup>13)</sup> Charisi, ed Lagarde, 3, 6 53 המברה ביות המוצרת.

<sup>14)</sup> Charisi 3, 6, 531. R I 55. 56.

greifenden Gedichten ausströmt1), die Heimat verlassen zu haben, um den Sohn zuruckzugewinnen<sup>2</sup>)

Jedenfalls ist Abraham ben Ezra, der schon 1140 in Italien lebte (siehe unten), nicht durch Judenverfolgungen aus Spanien vertrieben, denn diese fanden erst später statt. Er selbst spricht über diese Leiden, indem er nach Angabe der Jahreszahl rückblickend erst die Leiden Spaniens, dann die Afrikas nennt, obwohl in Wirklichkeit zunachst Afrika betroffen wurde, in dem Gedichte R II 19.

Im Jahre 1146 eroberte der Almohade Abdulmumen Marokko und sturzte damit das Reich der Almoiaviden Da er kein anderes Bekenntnis als das seinige in seinem Reiche dulden wollte, begannen nun grausame Verfolgungen der glaubenstreuen Juden, gegen die mit Feuer und Schwert gewütet wurde. Ihre blühenden Gemeinden wurden uberall vernichtet, so in כנלמאכה Segelmesse 3), פאס Fez 4), תלמסך Tlemsen 5), הבתה Ceuta und מכבאסה Miknasa 6); דריבה Darah wurde sogar am Sabbat zerstort?). Da Abdulmumen Andalusien als Anhangsel seines Reiches betrachtete und dies den almoravidischen Statthaltern und den christlichen Herrschern leicht entreissen zu konnen vermeinte, so setzte er 1148 nach Spanien über. Die Eroberung des Landes gelang ihm mit leichter Muhe, da verschiedene Parteien einander schwachten, und nun wiederholten sich die Verfolgungsscenen Nordafrikas. Die blühende Gemeinde in אליכאנה, Lucena, wurde vernichtet und ihr Tempel in eine Moschee verwandelt s), in אָשׁבּילֹכָה, Sevilla, wurden die Edlen erschlagen, die Sohne und Tochter weggeführt und zum fiemden Glauben gezwungen 9), קורָטָבֶּה, Cordova, verodete, die Juden starben unter Hungerqualen 10), בראך, Jaen, und אַלמֶּרְרָהָד, Almeria, wurden verlassen 11), in מֵירְקָה, Majorka, und מֵאלקָה, Malaga, wurden die Juden ermordet 12).

Dass diese Thatsachen in die Jahre 1146-1148 fallen, unterliegt nicht dem geringsten Zweifel 13), aber unsers Dichters Angabe scheint nicht dazu zu stimmen, wenn er R II 19, 8-9 sagt. שנה שנים וְשִבּים שָּבָה, bis zum Jahre 1072\*, d. h. da hier von der Zerstörung des Tempels an gerechnet wird, die nach den judischen Chronisten ins Jahr 68 fallt, 1140 unserer Zeitrechnung, in welches Jahr Rosin daher II S. 29 Ann 12 den Beginn der Ver-

<sup>1)</sup> R I 55. 56

<sup>3)</sup> R II 19, 44 ff.

<sup>5)</sup> R II 19, 56 f

<sup>7)</sup> R II 19, 60 ff

<sup>9)</sup> R II 19, 25 ff

<sup>11)</sup> R II 19, 34 ff.

<sup>2)</sup> R I 55, 11 21.

<sup>4)</sup> R II 19, 54 f.

<sup>6)</sup> R II 19, 58 t.

<sup>8)</sup> R II 19, 5 ff

<sup>10)</sup> R H 19, 30 ff.

<sup>12)</sup> R II 19, 36 tt.

<sup>13)</sup> Vgl. Graetz Geschichte der Juden VI2, S. 171 if , daselbst auch die genauere Angabe der Zeitverhaltnisse.

folgungen setzen will. Nun enthalt aber das Wort שַּבִּים einen groben Verstoss gegen die Grammatik, den wir Abraham ben Ezra nicht zutrauen dürfen. Es muss daher שַּבִּים für שֵּבִים gelesen werden, und alles ist in Ordnung, wir erhalten das Jahr 1078, das macht 1146 unserer Zeitiechnung 1).

Wir wissen bestimmt, dass Abrahams Sohn Isaak im Morgenlande zum Islam übergetreten und dass Abraham ihm nachgereist ist. Ohne Erfolg gehabt zu haben, kehrte er zurück und schrieb nun die Gedichte R I 55. 56, am ehesten doch wohl in Rom, wo wir ihn zueist in dem uns bekannteren Abschnitte seines Lebens im Jahie 1140 (siehe unten) treffen. Dazu stimmt auch, dass er wiederholt in seinen Gedichten betont, wie schweres Weh er eilitten, wie sehr seine Seele gequält gewesen, bis er endlich in Rom von seiner Wanderschaft Ruhe gefunden habe. Dann hatte Abraham ben Ezra Spanien 1137 verlassen (R I 55, 9) und ware 1140 von seiner Orientfahrt nach Rom zurückgekehrt. Von dieser Fahrt ins Morgenland wird in seinen Gedichten nur einmal erzählt, R I 68 erfahren wir, dass der Dichter auf dem Wege nach Palastina (Vers 48) einen schweren Sturm durchgemacht hat )

9) R I S 32 Zwei Recensionen. Abraham Aben Ezia, commentary on the book of Esther (in Hebrew). Ed. by J. Zednei. London 1850.

<sup>1)</sup> Dies gilt auch gegen Brull: Jahrbucher f. jud. Gesch. & Litt VIII, 1887, S. 96 2) R I 1. 3.

<sup>3)</sup> Fast zu demselben Eigebnisse, dass namlich die Reise 1138—1140 stattgefunden habe, kommt Graetz a. a O. VI<sup>2</sup>, S. 421 auf ganz anderm Wege

<sup>4)</sup> R I 3, 14 Ausgabe von Heydenheim. Offenbach Norm in (1791)
5) R I 10 Vgl Galliner: Abraham Ibn Esra's Hiobkommentar auf seine
Quellen untersucht. Berlin 1901. 6) R I 1, 2.

Die Grunde zu dieser Annahme siehe bei Graetz a a. O. VI<sup>2</sup>, S 408.
 R I 4. 5. Steinschneider: Catalog, libr hebr. in bbl bodl Sp. 681.
 Comm. in Threnos, Lat. per Fr. Taylerum (1651)

<sup>10)</sup> R I 9. Steinschneider a. a O. Sp. 681; Comm. in Ruth cum Jo. Carpzovii Vers Lat. (1703 etc.).

<sup>11)</sup> RI 6. 7. S 831. Ausgabe von Mathews, London & Oxford 1874.

geschneben ist; und auch das an einen בי אַלְּיָקִים gerichtete Gedicht R I 58, in dem neben Anerkennung eines בְּבִי יִּבְּיִקְּם (Vers 125 ff.) und schweren Anschuldigungen des בְּבִּיבְי (Vers 121 ff), des . בי יִּבְּיִבְי (Vers 205 ff.), des בּיִבְיבְי (Vers 209), des בּיבְיבִי (Vers 210) und eines ungenannten Griechen (Vers 85 ff.) der Tod des בִּיבִיר beklagt wird, ist dann in Rom entstanden. Dazu passt auch die Klage über die beschwerliche, eben erst abgeschlossene Wanderung (Vers 1 ff.) und die genaue Kenntnis der Gemeindeverhaltnisse¹). Von kleineren Gedichten sind in Rom entstanden wahnscheinlich R I 78: Der Streit der Sinne, zur Verherrlichung des בו עומל שברהם ברבי ממיר עורה בעדרה 
Im Ijjar 4905 = Fruhjahr 1145 treffen wir Abraham ben Ezra ın Lukka (R I 14, 5 · לקא דיר מושבי), mit der Vollendung semes Kommentars zum Buche Jesuia beschäftigt 2). Schon im Tischri desselben Jahres (R I 21, 5) schnieb er in Mantua ) sein grammatisches Werk בהות Da wii nun aber von zwei andern grammatischen Werken יתר שפת יתר של und שפת יתר, gewidmet seinem Schuler הַּרָים), bestimmt Lukka als ihren Entstehungsort kennen und er sie unmöglich in der kurzen Zeit zwischen Ijjar und Tischri 1145 geschrieben haben kann, so muss er schon längere Zeit vor 1145 in Lukka geweilt haben. Wenn er sich übrigens וו dem ebenfalls אחות besprechenden Gedichte R I 20 Veis 13 nennt, so stimmt das zu seiner Auffassung der menschlichen Altersstufen, wie wir sie R II 12, 23 ff finden. In diese Zeit fallen nun auch seine astrologischen Schriften, wenn wir auch nicht genau wissen, ob sie in Lukka oder Mantua geschrieben sind?). Er selber erwahnt הטבירום, das Buch vom Astrolab "), ספר הטבינים,

<sup>1)</sup> Uber diesen Benjamin vgl. RIS 21 Anm 1, S 93 Anm. 4.

<sup>2)</sup> R I 13 14. The book of the proph Isajah by M. Friedlander London 1873.

<sup>3)</sup> Mantua wird in den Gedichten nicht genannt, sondern nur die Jahreszahl, doch ist der Ort sicher, siehe Graetz a. a. O. VI<sup>2</sup>, S. 410.

<sup>4)</sup> Zochot (בור בחות) ed. Lippmann. Furth 1827 5) R I 11.

<sup>6)</sup> R I 12. Steinschneider a a.O. Sp. 686: השם יחד בשם Labium superbum (cf. Prov. XVII, 7) Defensio Saadiae Gaon contra stricturas Dunasch ibn Labrat, acced. Poema (op. 60 a) et Oiat Bon Senior; ex M. S. M. Bislichis edid. cum piaef M. Letteris, 8. Pressb. 1838. Sp. 687: השם דבאנט emendatus cum Comment . . . . , cum Introd germ. edid G. H. Lippmann. praef est germ. J. M. Jost. 8. F a. M. 1843.

<sup>8)</sup> R I 22 23. Steinschneider a a. O Sp. 684. מכל ממט Vas aeneum De astrolabio Capp. 36 ex apogr. M. S. A. 1632 primum edid מו האב (H Edelmann.) 8. Königsberg 1845.

das Buch von den Grunden 1), gewidmet einem יוֹהֶנוְ בֵּנוּ דָנִה הָנוּ בְּנוּ בָנוּ בָנוּ בְּנוּ בָנוּ בָנוּ בְנוּ בְּנוּ בָנוּ בָנוּ בְנוּ בְנוּ בְנוּ בְנוּ בְנוּ בְנוּ בְנוּ בַנוּ בְנוּ בַנוּ בְנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַנוּ בַּנוּ בַנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַּנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַּנוּ בַנוּ בַנוּ בַנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּיוּ בַּוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּוּ בַּנוּ בַּוּ בַּנוּ בַּוּ בַנוּ בַּוּ בַנוּ בַּנוּ בַּנוּ בַּוּ בַנוּ בּיוּ בַּיוּ בַּנוּ בַנוּ בּיוּ בַנוּ בּיוּ בַנְיוּ בַּיוּ בַיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיּי בּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיּי בּיוּ בְּבּיוּ בּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיוּ בַּיּי בּיוּ בַּיוּ בּיוּ בְּבּוּ בְּיוּ בְּיוּ בַּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיוּ בְּיבּיוּ בּיוּ בּי

Von kleineren Gedichten sind mit Sicherheit dieser Zeit zuzuweisen nur die drei R I 83. 84. 82a = S. 223 ff., in denen die Brüder שמואל בן מאיר und שמואל בן מאיר (Raschbam) gefeiert werden, letzterer, als er als Rabbiner und Schulhaupt von Rameru nach Troyes berufen war, vgl. auch R I 50. 14 f.

Aus mehreren Stellen der Gedichte ergiebt sich, dass es dem Dichter in Frankreich nicht besonders behagte, vgl. z B. R I 40 und sein Urteil über die Stadt בוקה. vielleicht Maurs, nordwestlich von Rodez, R I 86, und er folgte daher gern der Einladung eines Gönners בוקף מבר בעקב, der ihn reichlich unterstützte (R I

<sup>1)</sup> R I 24. II 24 a = S. 47. 2) R I 26.

<sup>3)</sup> R I 26a = S. 150 Nach Hamagid IV, Nr. 7 11 nicht von Abraham ben Ezra. 4) R I 26b = S. 151.

<sup>5)</sup> R I 25 Aben Ezra (Abrahamus Judeus) liber de nativitatibus. 4°. Venetiis Erbard Ratdolt, 1485.

<sup>6)</sup> R I 23 a = S. 222. הדבור הבס mit Einleit, u Noten. Hrsg. von S H Halberstam Lyck 1874.

<sup>7)</sup> הרדים micht etwa = Rhodus, siehe Graetz VI2, S. 413.

S) R I 27. Sepher Haschem oder Das Buch über den vierbuchstabigen Namen Gottes, von Rabbi Abraham Aben Esra Zum ersten Male herausg. und mit einem Commentar nebst Einl verschen, von G. H. Lippmann. Mit lithographierten Figuren. Furth 1834. Porges a. a. O. S. 284 vergleicht den Isaak R I 69.

9) R I 30. 31.

<sup>10)</sup> R I 34 a b = S 151. Das Datum zu den beiden letzten Werken nicht in den Gedichten, vgl. daruber R I S. 73 Anhang.

48, 14), nach London. Hier schrieb er nun für diesen Mann sein Werk יכוד מורא, Grundlage der Gottesfurcht, zwischen Mai und Juni 1158 י) und im Dezember desselben Jahres אנרת הַשֶּבַת, das Sendschreiben uber den Sabbath<sup>2</sup>).

Von nun an lassen sich genaue Daten über sein weiteres Leben zunachst nicht feststellen, nur die Werke, die in diese Zeit fallen, kennen wir aus den Angaben der Reime und Gedichte: zwei Ratsel R I 119 und 1213) und die grösseren Werke יסוד מִּסְכֶּר, der Bau des Zahlwortes4), ספר האחד Abhandlung über die Einer5), הפס ספר המספר יכור המספר, Arithmetik, gewidmet einem מאיר המספר, Arithmetik, gewidmet einem מאיר

Im Jahre 1166 finden wir Abraham ben Ezra wieder in Rom, und hier vollendete er im September oder November seinen zweiten Pentateuchkommentar, den sogenannten gangbaren, von ihm selbst R I 15, 9 סבר הושר genannt 7); ausserdem schrieb er in demselben Jahre für einen gewissen הולשים (RI 54, 8) das grammatische Werk ברורַה ברורַה).

Er ist gestorben am 23 Januar 1167, vgl RIS 82 Anm 6. So haben wir in den Reimen und Gedichten Abrahams ben Ezra ein fast vollstandiges Lebensbild des Dichters und konnen nun auch von diesem Bilde aus die Stimmungen verstehn, die uns in den sonstigen Gedichten entgegentieten. Fehlt auch dem Dichter nicht ganz der Humor (daruber in einem besonderen Abschnitte), so ist doch im grossen und ganzen alles von truben und schwermütigen Gedanken beherischt; ein Mann, der selbst den grossten Teil seines Lebens sich auf der Wanderung befindet, den so schwere Schicksale in der Familie, wie der Ubertritt des Sohnes, treffen, wird nicht nur seine eigenen Eilebnisse unter dem Gesichtswinkel der Verganglichkeit alles Irdischen betrachten, sondern auch der geeignetste Dolmetsch sein für das Leiden seines Volkes. Und so sind denn die meisten Gedichte des Diwans, soweit sie nicht peisonlich gefarbt sind, Schmerzensschreie über das unverschuldete Joch der Dienstbarkeit Israels, Klagen über seine unverdienten Strafen,

3) Vgl R I S, 213 Anm 20 und S, 218 Anm, 24. 4) R I 28 ed Pinsker

2) R I 50.

<sup>1)</sup> In den Gedichten ist nur das Werk eiwahnt R I 48. 49. Oit und Zeit stehn aber fest, siehe Graetz a. a. O VI2, S. 414t - Jesod Mora. Grundlage der Gottesverehrung .... von Dr. M Creizenach, Frankfurt a. M 1840.

<sup>5)</sup> R I 29, herausgegeben von Pinska und mit Zusatzen von Goldhardt. Odessa 1867.

<sup>6)</sup> R I 51. 127 13 das Buch der Zahl, hebr.-arithm Werk. Zum erst. Male hrsg. . . . von Dr. M. Silberberg Frankfurt a M 1895

<sup>7)</sup> RI 15 35-47. 52. 53. Ort und Zeit RI 53, 8tf Erste Ausgabe. Neapel 1488. Zweite Ausgabe, Constantinopel 1514. Steinschneider a. a O. Sp. 680f . פירוש החירה Comm. in Pentat. cum S. Munsteri Vers Lat, una cum textu Nr. 57 (1527) — cum Jo. Merceni Vers. lat. Nr 195 (1566—8)

<sup>8)</sup> R I 54 ברורה, nach einem handschriftlichen Exemplar in der Staatsbibl. zu München, krit. bearb. von G. Lippmann. Fuith 1839.

430

Gebete zu Gott, bald den Erretter zu senden, Vertiefung in die ruhmvolle, gottbegnadete Vergangenheit im Gegensatz zu der trostlosen Gegenwart.

# II. Die Engel in den Dichtungen Abrahams ben Ezra.

Dass im spatern Judentume die Engelspekulation geradezu zur Engelverehrung geworden ist, unterliegt keinem Zweifel1), doch haben sich die grossen Dichter der spanischen Periode in ihren gottesdienstlichen und aussergottesdienstlichen Dichtungen nur sparsam der Engel bedient, sie treten bei ihnen nicht einmal so haufig auf wie im heutigen Machzor<sup>2</sup>). Abraham ben Ezra macht hier eine Ausnahme, bei ihm spielen die Engel eine ganz besondere Rolle, was um so auffalliger ist, als er sonst in seinen wissenschaftlichen Werken ihrer nur sehr nebenbei gedenkt. So werden sie z B וו יסוד מורא nur eınmal ganz kurz ım Beginne der zwölften Pforte erwahnt. Es verlohnt sich daher, dieser Eigenart seiner Dichtung näher nachzugehen.

Auszuscheiden ist zunachst eine Reihe von Stellen, wo die

Engel rein dichterisch-rhetorischer Schmuck sind:

R I 67, 3—5. Was die Gestalt des Geliebten anlangt, flammen des Schwert mit Keruben sind vor Eden gestellt."). Sinn: Ich bin von dem Geliebten durch unuberwindliche Hindernisse getrennt.

R I 73, 11. Gott sandte das Heer des Himmels, um dich zu

bewahren. Sinn. Gott schutzte dich.

R I 75. 45 ff.: Eng haben sich verbunden Prophet und Astrolog und im Rate des Himmels zusammen Engel und Gheber, und ich horte einen Heiligen sprechen4). Sinn. Alles hat sich zu deinem Lobe verbunden.

R I 81, 3 ff.: Ein Mensch nähert sich den Engeln des Höchsten. ja er steht über ihrem Geheimnisse, ohne dass sie es merken. Sinn: Er ist der bedeutendste Mensch.

R I 82, 3: Die Statte der Söhne Gottes hast du betreten. Sinn: Du bist hoch erhaben.

R I S3, 6: Und fern sei es dem Engel Gottes, dass er sich neige und niederfalle vor Bileam 5). Sinn. Der Hohe soll sich nicht vor dem Medrigen beugen

<sup>1,</sup> Vgl. Zunz: Die synagogale Poesie des Mittelalters. Beilin 1855. S. 147ff 476ff und besonders Lueken: Michael. Eine Darstellung und Vergleichung der judischen und der morgenlandisch-christlichen Tiadition vom Eizengel Michael Gottingen 1898. S. 4ft.

<sup>2)</sup> Vgl die Proben, die Zunz in seinem eben angeführten Buche von S. 220 an bietet.

<sup>3)</sup> Fur R & E גיבים lies בציבים, die gewöhnliche Konstruktion mit ביל. Der sprachliche Ausdruck nach Gen. 3, 24.

<sup>4)</sup> Dan 8, 13. Vers 48: ¬⊋Ţ Gheber.

<sup>5)</sup> Vgl. Num. 22, 31.

R I 90, 21. Und seine Hoheit war wie die Hoheit der Engel.

Sinn. Er war von gewaltiger Hoheit.

R I 82a, 33 ff. — S 224 f.. Engel des Schöpfers, lagere dich neben ihn, starke die Hufte mit Lehre dei Tannaim 1). Diese Bitte um Hülfe ist der Anrufung der Musen zu vergleichen

R II 11, 16: (Israel ruft zu Gott) wie die Seraphim, die ober-

halb seines Thrones stehen 2)

E 167, 2: Ach, dass die glanzende Stadt veiletzt ist! Als sich der Kerub entfernte, aus dem Heiligtume wanderte, da wanderte die Herrlichkeit aus Israel. Sinn. Als der Tempel verwustet wurde us w.

E 177, 65 f. Sie (die Israeliten) nennen heilig den, der sich in Heiligkeit in der Versammlung der heiligen Seraphim verherrlicht; wie geschrieben steht. Und es rief dieser jenem zu Heilig, heilig u.s. w. 3) Sinn. Der sich im Himmel verherrlicht

E 198, 1f: Sprecht, ihr Kinder Gottes, wie soll ich es meinem Schopfer recht machen? Und wenn ich zu euch gehorte, doch ist zwischen den Kindern der Unterwelt und mir ein Zusammenhang

Sinn. Ich bin himmelweit von Gott getreint.

E 206, 76: Ich will das Begehren der Niedrigen verlassen und an den Kindern der Gotter (= an göttlicher Lehre) hangen

E 230, 76—81: Er (Gott) prüfte ihn mit seinem einzigen Sohne, und er band ihn auf dem Berge Morya. Und zum Messer streckte er seine Hand aus, denn so hatte es ihm befohlen der Konig. Im Himmel stromten Chöre herbei und stellten sich rings um den gewaltigen Thron des Gerichts und der Barmheizigkeit und sprachen vor dem Könige Hohe versammelten sich, indem dort stand ein herrlicher Dolmetsch (= Engel, Hiob 33, 23). Und er (der Engel) stieg hinauf mit einem Widder, und er (Isaak) wurde befreit durch einen von den Fursten des Konigs<sup>4</sup>). Das Ganze ist nur Ausschmückung der Geschichte Abrahams

E 233, zweiter Teil, 15. Şeine Giosse ist ohne Ende, gewaltig. ihn preisen seine Scharen in ihrem Kreise Nui Hervorhebung

der Grosse Gottes

E 261 (S 147), 8 · Sind nicht das Heer des Himmels und der Erde, sie alle geschaffen wie ich Sinn: Alles ist von Gott geschaffen.

Abraham ben Ezra kennt zwai die beiden Gruppen von Engeln, die bösen und die guten, doch wird die Lehre vom Engelfalle nur kurz erwähnt (E 245, 3. Und ein Teil von den Heerscharen ist

<sup>1)</sup> Gen. 14, 19, 22 Ps 34, 8. Vers 36: אַרְיִרָּעָ Lehre, vgl Strack: Einleitung in den Talmud 3. 1900 S. 2.

<sup>2)</sup> Vgl Jes 6, 2.

<sup>3)</sup> Jes 6, 3.

<sup>4)</sup> Vers 78 ist  $\eth \eth \eth \Box$  ein Verstoss gegen die Grammatik, lies  $\eth \eth \eth \Box$ . Vers 77 Esth. 3, 2. 79 –1 Ko. 3, 22. 81 · Esth. 6, 9.

genommen, Sunde bedeckt ihn), und auch von dem Wirken des Teufels ist nur an zwei Stellen die Rede: R I 90, 259 ff: Und dort (auf der Erde) sind die Hörner des Satans hoch und weit, mit denen er Volker und Nationen stösst<sup>1</sup>) u. s w E 228, 7—9: Du hast den Menschen nach deinem Bilde erschaffen und sie den Garten deiner Lust bewohnen lassen, er war der Palast deiner Lieblichkeiten, das Haus des Trinkgelages. Von dort führte sie der Abtrunnige heraus, zu verführen umgab er das Weib2) Weit haufiger ist dagegen die Erwähnung der Paradiesesschlange, z. B. E 224, 10. 225, 15. 226, 25 und ofter.

Die eigentliche Engellehre des Dichters ist oft rein biblisch. ausser in einigen unmittelbaren Anfuhrungen aus dem alten Testamente<sup>3</sup>) werden uns die Engel besonders im Anschlusse an die bekannten Jesaias- und Ezechielstellen4) geschildert, dann aber

kommen Weiterbildungen und Ausschmuckungen hinzu 5).

Zunachst giebt es bestimmte Engelklassen, welche von Engelfürsten geleitet werden; so treten uns die שַּבְבִּים, כרובים, הַיות, מיכַמים mit ıhren Fursten מיכָמל, נַברִיאל, נַברִיאל an den folgenden Stellen entgegen.

R I 5: (Gott) lasse erstehn den Fursten Michael, um gute

Fürsprache zu erheben für Israel<sup>6</sup>).

R I 90, 611 ff.: Und als wir zu seinem Ende (namlich dem des steinenlosen Raumes) gelangten und nahe daran waren, ihn zu überschreiten, da schaute ich wunderbare Gestalten und furchtbare Erscheinungen, Engel, grosse Heere und machtige und viele Kerubim. Seraphim standen da, preisend und als den einen verkundend, und Doppeltgestaltige und Rader, singend und spielend, heilig preisende Seelen und musizierende Geister. Und ich fürchtete mich und spruch: Wie furchtbar ist diese Statte, welche ich schaue?).

<sup>1)</sup> Vers 259: Dan. 8, 3. Doch ist in der Bibel 777 stets weiblich, vgl. meine Arbeit Das Geschlecht der hebraischen Hauptworter, ZAW. 1896, XVI, S. 76, hier ist es unzweifelhaft mannlich gebraucht. Vers 260: Deut. 33, 17.

<sup>2)</sup> Vers 8 Esth. 7, 8 3) E 212, 9: Und du (Ezechiel) fragtest Sohne der Gotter (z. B Ez 9, 8): Bis wann verzieht das Ende dieser wunderbaren Dinge (Dan. 12, 6) E 229, 80: Und ein Engel stellte sich feindselig auf dem Wege ihm (Jakob) entgegen (Num. 22, 22, zur Sache Gen 32). E 230, 61 · Und der Engel erschien ihm (Abraham): Siehe, Wohlgefallen hat an dir der Konig (1 Sam 18, 22).

<sup>4)</sup> Jes. 6. Ez 1 u. s. w. 5) Vieles zur Engellehre bietet das Gedicht E 217, es stammt aber nicht von unserm Dichter, vgl den Abschnitt über die Akrosticha.

<sup>6)</sup> לֵיבַאל (Wer ist wie Gott'), der Schutzengel Israels, vgl Dan. 10, 13. 12, 1. Lueken: Michael S. 13 ff. Der sprachliche Ausdruck des Verses nach

<sup>7) 611 ·</sup> Es ist zu lesen דְּבֶּבְּתְרָה. 613 · הַבְּצִּתְרָה. Das Hophal ist micht biblisch, Passiv zum biblischen Hiph'il wunderbar gemacht, wunderbar. 617. Jes 6, 2 618 Difficabilisch: zusammenhaltend, vereinigend, hier. als den

E 62, 12 Und was thut Israel bis zu der Zeit, dass Michael da steht? 1)

E 99: 1. Die Himmel erzahlen die Ehre Gottes, die Erde antwortet: Nichts ist wie Gott! 2 Zeichen an allen Geschaffenen machen mich aufmerksam. 3 hier und da schauen meine Augen Wunder, 4 und meine Ohren horen Prophetengesichte 5 von dem Fursten der Heerschar, dem Herrn Michael, und dem Fürsten 'Anael und Raphael und dem Manne Gabriel. 6 Er (Gott) hat erwahlt den Vater seiner Menge (Abraham), er hat sein Herz gepruft 7. Und er (Abraham) schaute mit seinem Auge das Gebirge, das er sich erwahlt hatte. 8. Er (Gott) kam im Traume zu seinem Nachkommen (Jakob), ein Kommen nach dem Untergange 9 der Sonne Und er kam wieder zum zweiten Male, als er zuruckkehrte. Nachdem er an Penuel voruber war, nannte ei ihien Namen Bethel. 10 Uber die Wolken eilen eilends die Thiongeister 11 und kehien meder wie Blitze, sein Wohlgefallen zu thun. 12. Der über den Wolken Thronende erregt sie, dass sie sich fürchten. 13. Denn er stellt hin in sein Land die Herrlichkeit, der heilige Ort heisst Ariel, dorthin wird sie zurückkehren, wenn der Erloser kommt 14. Wie gewaltig ist die an seinem Schemel stehende Schar, Zeugen semer Grosse sind 15. sie Und von seinem Orte aus betet ihn an 16 sein Volk, und von seiner Hohe aus lasst seine Stimme erschallen 17 dei Seraph, dessen Wohnung unter euch ist, eine heilige Stimme, wie die Stimme der Menge beim Namen Gottes. so thun die Kinder Israel<sup>2</sup>)

E 247. 1 Genommen von deiner Pracht, geschaffen aus deiner Herrlichkeit 2 sind, die da stehn in deinem Rate, eilend dem Wort zu thun 3. Mit deiner Kraft gürten sie sich und bekranzen ihr Haupt mit deinem Namen. 4 Und ihren Fuss machen sie gerade in deinem Namen und bekleiden sich mit Gewandern deines Lobes 5 Ihr Lobpreis ist ihrer Sprache entsprechend, und ihre Sprache sind ihre Worte. 6. und ihre Worte sind ihre Atemzuge, und ihre Atemzuge sind die Versammlung der Seelen 7. Siehe,

ennen verkundend 619 בראבים doppeltgestaltige, bibl. nur m Ps 68, 18 אובים gewohnlich als Wiederholung erklart ביום Engelart, entnommen aus Ez 1, vgl. Rosch Haschana 24, 1 Im Machzon haufig mit andern Engeln zusammen genannt 623 Gen 28, 17.

<sup>1)</sup> Vgl. Dan 12, 1 und Anm. 6 auf der vorigen Seite

<sup>2) 1:</sup> Ps 19, 2. Hos 2 24 Deut 33, 26 4: הרות Gesichte, nur der Singular ist biblisch 5 Uber Michael siehe oben. הרות Gottes) bibl Engelname. הרות Gott heilt) bibl. Eigenname, erst Tobit 5, 4tt Engelname הרות Gott autwortet, meht biblisch, vgl. Zunz, Synagogale Poesie S 478 9 Gen. 32, 32, 28, 19. 10 הרות Throngeister aus Ezech 1, 14 17: Exod 39, 42 Der Sinn des Stuckes ist offenbar Die Schopfung, die Prophezeiungen, die Geschichte des alttestamentlichen Volkes, die Engel, sie alle preisen Gottes Grosse

sie sind deine Lautern und Geister deines Himmels. S. Und auf deine Höhen sind sie niedergestreckt. 9 Ihre Anblicke sind fürchtbar und ihre Thaten wunderbar. 10 Von dir gehn sie aus, an dich treten sie heran. 11 Am Sessel deiner Herrlichkeit hangen sie fest, und ihre Thaten gehören den einzelnen 12. Und im Innern sind sie getrennt und zu vier Abteilungen geworden. 13 Erhebung Gottes geschieht durch den Mund Gabriels und des Fursten 'Anaels 14 und Raphaels und Michaels, des Anführers der Helden 15 Rühmen ist in ihrem Munde gemass ihren Stufen. 16 Und ein Firmament ist über ihnen, es ist das Allerheiligste. 17. Die Bestandigkeit demer Sonne von deinem heiligen Palaste herab ist da, 18 um in deinem Feuer Samen der Manner zu erhalten. 19. Der Mond eilt wie ein schreiender Held, 20 und sein stiahlendes Licht ist den Monaten frühe da 21. Du bist hoher als derne Knechte, und wer konnte dich vor Gericht fordern? 22 Und das Werk deiner Hande ist alt und neu 23. Und die Himmel preisen deine Wunder. Herr, 24. ja, deine Treue in der Versammlung der Heiligen

25. Heilige 26. fürchten ihren Herrn, auf ihren Pfaden eilend, 27 wie ein Held, gewaltig in Ewigkeit, und straucheln nicht. 28. Mit dem verehrten Namen begegnen sie sich und hören nicht auf zu singen. 29. Täglich singen sie neue Lieder und schwinden nicht hin. 30. Ihre Füsse stossen nicht an, und in ihrem Wohlgefallen ermuden sie nicht. 31 Und von den Wimpern der Morgenrote fliegen sie und ziehen nicht an ihre Stätte. 32. Siehe, sie sind ausgezeichnet, Geister zu sein, sie kommen zusammen und sind 33. Dieser vereinigt sich mit jenem, und diese trennen sich von jenen. 34 Vom heiligen Orte kommen sie, unter ihnen giebt es niedrige und hohe. 35. Und sie alle sind wunderbar, kleine und grosse. 36. Bei der ihnen bestimmten Arbeit stehn sie und wachen über seinen Palast. 37. Und sie lernen ihre Thaten, denn Thoren sind nicht unter ihnen. 38. In Ewigkeit wohnen sie dort, und von seinem Lichte ist ihr Kleid. 39. Und geschrieben ist auf ihr Haupt: Geweiht zur Dankfeier. 40. Sie sind voll Augen und im Winde dahingetragen 41. und von Blitzen ausgehend, Bache und Kohlen 42. Aufrecht sind sie hingestellt auf Flammenpferden 43. Und die Menge der Sterne sind Trager der Gerate. 44 Ihr Anfang ist ihr Ende, und ihr Ende ist ihr Anfang. 45 Und sie brechen auf in ihrer richtigen Ordnung, Paniere gegen Paniere. 46. Alles bezeugen sie und verkunden die Herrlichkeit Gottes 47. und preisen allein seinen Namen, und ausser ihm giebt es nur Eitelkert der Eitelkeiten 48. Denn wer im Himmel gleicht dem Herrn, 49. ist dem Herrn ahnlich unter den Göttersöhnen?

50. Götter 51 wenden sich zu ihm, und sie sind die Gesichter. 52. Bei ihm lagern sie, und nicht geht noch kommt einer. 53. Mit. Namen sind sie angegeben und wie Diener lingestellt 54. Und wie Herren werden sie geachtet an der Spitze der Besatzung, 55. treue Geister, nach Stufen verschieden. 56 Und sieben Starke

sind ihnen zum Gefahrt gegeben. 57. Sie sind die Helden, ans Leben gebunden. 58. rein, auserlesen, ohne uble Nachrede und Verleumdung. 59 Wie ist jedermann geehrt, wenn er auf dem Thione seiner Herrschaft ruht, 60 zu thun sein Weik, und das Weik ist vielerlei 61. Auf dem letzten Wagen ist Wunderbares ... 1)

Schon die eben angeführten?) und dazu noch andere Stellen sprechen den Gedanken aus, dass den Engeln eine besondere Wohnung angewiesen ist, allerdings ist die Angabe dieser Wohnung schwankend Bald wird als solche das Paradies im Osten, bald der Fixsternhimmel, bald die sieben Planeten, bald ein Raum in unmittelbarer Nahe Gottes angesehen, vor allem zehn bevorzugte Engel nehmen in zehn Gebauden letztern ein

R II 11, 9. Er (Gott) richtete einen achten (namlich Tempel, d i die Fixsternsphale) zu Wohnungen seiner Heerschar auf

E 94, 11. Er hat erklart, er wolle im Dunkel wohnen 12 Im Dunkel (d. h bei sich) lasst er seinen Keinb wohnen, in das Haus des Ruhmes stellt ei ihn 13 um des ihm nahe stehenden Volkes willen, das er von Jugend an liebte 14. Und er lasst es wohnen wie seinen Kerub, und die Abtrunnige kelnt zurück nings um ihn 15 Er macht Wolken zu seinem Fahrzeuge 16 Sein Fahrzeug sind Wolken, und seine Weike sind gerecht, neue und alte. 17 Voll von Weisen und Engelschalen sind die Wohnungen, Mengen an Mengen 18 Bewähler der Treue brechen auf und lagern, sie rufen und antworten, 19. wie geschrieben steht. Und es rief dieser jenem zu 3).

E 108, 1: Gotter halten den Thron seiner lieblichen Herrlichkeit, 2. sie schauen freudig auf den ewig Thronenden, dessen Name heilig ist. 3. Ewige Gebaude sind entsprechend der Zahl geglundet,

<sup>2)</sup> R I 90, 611ff E 247, 56.

<sup>3) 11: 1</sup> K6 8, 12. 2 Chr. 6, 1. 12: Egers hat den Druckfehler לריכר fur ז'. 15 Ps 104, 3. 16: H. L. 7, 14. 17 Joel 4, 14 19 Jes 6, 3

4. Geschäfte der zehn sind einzeln besonders getrennt. 5 In sie werden die Sohne der Gotter gerufen, und sie vereinigen sich, 6. dieser mit jenem, nachdem sie die Pfade umkreist haben. Als 7 sie getrennt waren, schwebte jeder über seinem Dienst und jeder über seinem Namen. 8 Erhabene Geister erheben sich über Männer, 9. Lichter erheben sich über ihr Herz, und sie weissagen. 10. Sie entdecken ihnen Wunder des gottlichen Namens, zu Gott rufen sie. 11 Sie zeigen an, dass in ihm der Anfang von allem ist, und dass in ihm sein (des Alls) Siegel (= Ende) ist. 12. Verborgen sind die Geheimnisse unseres Gottes, Herr ist sein Name. 13. Von der Wohnung der Heiligkeit wandeln die Heiligen, ohne 14 verkehrt zu gehn, sie wandeln am Ende oder am Anfange der Ekliptik. 15. Lieblich ist ihr Lied zu Gott, dort sind ihre Sterne das Instrument. 16. Sie zittern, wenn sie nur verstummen, ohne seiner Lieblichkeit zu gedenken, 17. sie fiohlocken bei ihrem dreimal heilig, denn furchtbar ist sein Name 1).

E 111, 1: Der lebendige Gott hat einen Kreis geschaffen, daselbst lasst er seine Keruben wohnen 2 Er hat geschaffen den Thron seiner Herrlichkeit 3 und für sich hingestellt. 4. Alle seine Rader sind in seinen Hand. 5 Unter ihm ist ein nicht verloschendes Feuer, und er band Wasser in seine Wolken. 6. Gross ist sein Heer und erhaben, 7. im Norden und Süden hat er sie gefesselt, 8 und er allein hat sie gezahlt. 9 Von wo geht es aus, und wohin kommt es? Ja, sie sind seine nahen Diener. 10. Siehe, auf die Erde richtet sich ihr Auge, 11 und das Herz merkt ihre Sprache, 12. sie bezeugen, dass Gott ihr Schopfer ist. 13 Gegen seine Verachter ist er wie eine Flamme und eine Sonne der Gerechtigkeit denen, die ihn heben. 14 Das Lob in ihrem Munde ist schaif, 15. sie eilen, dieser jenem entgegen. 16. Sie nennen fürchtbar den fürchtbaren Gott. 17. der im Rate der Heiligen gross ist und fürchtbar über alle um ihn 2).

E 177. 7: Heilige, welche du dazu bestimmt hast, tragen zu viert den kostbaren, erhabenen Thron. 8. Zwischen dir und ihnen ist ein Schleier, und sie bedecken ihr Antlitz, und keiner enthullt

<sup>1) 2.</sup> Jes. 57, 15 3 י ברבר Biblisch ist nur der Singular במותר. Zahl, במותר ב

<sup>2)</sup> בּ בְּבֶּבֶר Kreis, Fixsternhummel. 4 בּבְּבָּבָרא, Engelklasse siehe S. 433. 5: בְּבָּבְי erloschen, Pu'al meht biblisch. Hob 26, 8 יוֹרָ als Fragewort allein uicht biblisch. 12. בּבַ בּבָּר Gott. 13: Mal. 3, 20.

es 9. Sie eilen auf dem nichtigen Wege, auf einem Kreise, der von dem Auge des Menschen abgesondert ist 1)

E 226, 31f.: Und im Garten (Paradiese) lasst er seine Schar wohnen im Osten und spricht zu ihr. Blicke doch westwarts! 2)

Die Gestalt der Engel, die ubrigens innerhalb der sechs Schopfungstage geschäften sind ), wird im Anschluss an die Ezechielvisionen beschrieben. Ihre Thatigkeit besteht in dem fortwahrenden Lobe und der fortwahrenden Verehrung Gottes, sie vollziehen seine Befehle, sie tragen den Thronsessel Gottes, der anderseits auch sie wieder tragt, sie gebieten den Elementen und sind Heiren der Sterne, sie lenken deren Bahnen, wenn sie nicht sogar geradezu ihnen gleichgesetzt werden. Der Mensch, der ihnen ahnlich erschaffen ist ) wird von ihnen ermahnt, wie sie den Herrn anzubeten und zu preisen, ja sie versuchen, ihn unmittelbar zum Guten zu leiten

R I 30, 5 f: Engel des Himmels, stehend über den Elementen 5). R II 6, 15. Gross ist dem Name, o Wohnung meiner Zuflucht. ın den Doppellagein, 16. in dei Hohe in demei Engelschar, unten m den Seelen 17 Und der Hunmel preist dem Wunderwerk. Heir, 18 ja deine Tieue in dei Versammlung der Heiligen 19. Dich schaute von meinem Korper aus die Seele, die du zum Spaher eingesetzt hast, 20 die meine Gedanken an der Statte der Heiligkeit wohnen hess 21 Sehr freue ich mich, wenn ich des Tages gedenke, als du eine schone Gabe gabst 22 den Söhnen, als ihr Freund kam von heiligen Myriaden her. 23. Der Wagen Gottes besteht aus zehntausendmal zehntausend, 24 immer wiederholten Tausenden, der Herr kommt vom Sinai ins Heiligtum 25 Alle verkünden seine Starke und seine Grosse, 26 in beiden Welten preist man ihn vereint. 27. Menschen, die auf seinen Schutz vertrauen, fallen nieder und preisen, 28 und die Schai des Himmels dient ihm in Furcht 29 Seraphe stehn über ihm. 30 je sechs Flugel hat jeder 31. Die Kinder Gottes suchen, wo dies sein heiliges Lager ist, 32. denn ein Zeichen demer Herrlichkeit und ihre (der Heirlichkeit) Pracht ist an ihnen (d. h sie gehoren zu dir und wollen bei dir sein). 33 Ihn schaute in einer Vision ein heiliger Mann Gottes 34 auf einem wunderbaien Throne, und rings um ihn war seine Heerschar. 35 Und dieser mef zu jenem und sprach. Heilig, heilig. heilig ist der Heir Zebaoth, alle Lande sind seiner Ehre voll!")

<sup>1)</sup> אין בילוד Gewand, Schleier 9 Ps. 23, 3. בַלבָּל bıbl. Rad, hıer: Kreis, Fixsteinsphare.

<sup>2) 32. 1</sup> Ko. 18, 43.

<sup>3)</sup> E 227, 11 In sechs (namlich Tagen) waten die Scharen oben und unten geschaffen.

<sup>4)</sup> Vgl. R I 18 II 9, 20

<sup>5)</sup> און אוויים hier Himmel, הסרדות hier Elemente, beide biblisch, aber m anderer Bedeutung. Vgl. Rosins Anmerkung zur Stelle.

<sup>6) 15</sup> vgl. Gen 32, 3 16 ਨੇ 27 Engelschar, die Bedeutung ist verkehrt erschlossen aus Ez. 1, 24. 18: Ps 89, 6. 22 nach Deut. 33, 2. 3, des-

Bd. LVII.

R II 7, 3f: Lobt ihn in den Höhen, lobt ihn, alle seine Scharen! 32. Der Thron des Mächtigen tragt seine Trager. 33 Daselbst sind vollkommen das Bild eines Menschen, 34. daselbst seine Adler, daselbst seine Lowen 1).

R II 8. 1. Die obern Heere, 2 sie alle wie einer sprechen die Heiligkeit Gottes aus. 3 Der Gewaltige, dessen Wundergeheimnis erhaben ist, 4. ist in Wahrheit der Herr in seiner Heerschar. 5. Jederman preist um seinen Thron. 6. Sie sind da zu tausend Malen, 7. sie sind die letzten, und sie sind die ersten<sup>2</sup>)

R II 10, 9f: Zu ihnen (den Boten Gottes) gehoren das Antlitz des Menschen, das Antlitz des Lowen, das Antlitz des Adlers und des Stiers.).

E 59, 1: Bald zu ihrer Linken und bald zu ihrer Rechten ist thr Pfad. 2. Gott schuf sie und hangte sie an die Ekliptik, denn er ist hoch und verborgen. 3. Gott schuf Bezirke, Hauser für sieben Könige. 4 Sie wandeln auf Wegen, welche gerade sind, auch wenn sie gekrummt sind. 5 Mit seiner Rechten sind sie erfasst, und mit seiner Liebe werden sie dahin gezogen 6. Denn ihr Mund und thre Stimme ist thr Lauf, und er bringt sie hetvor. 7. Dies gefallt ihnen, aber ein Fremder kann ihre Grenze nicht berühren. 8. Der Geist Gottes bewegt sie, Kraft und Starke lasst er sie gewinnen. 9. Ihre Häupter sind wie ihr Ende, Gutem jagen sie nach, Gutes jagt ihnen nach. 10. Die Anmut umgiebt sie, und der Turban seiner Herrlichkeit umwickelt sie. 11 Er lasst sie hinab- und heraufsteigen und ver- und enthüllt sie 12 Ihre Höhe und ihre Niedrigkeit ist ein Zeugnis für den lebendigen Gott, ihren Schöpfei. 13. Wie herrlich sind Kerube, wie Söhne Gottes geachtet, 14 seinem Throne nahe und mit seinen Fingern aufgeschrieben. 15. Sie erzeugen bald Flammen, bald Regengusse. 16. Von seinem Lichte machte er sie hell, und zu einer Menge von Gestalten machte er sie 17 Sie tragen den Thron ihrer Wohnung, aber daselbst trägt sie der Herr 1).

wegen ist auch עולם אי ער ביי ער מיי איז zu streichen. 24: Ps 68, 18. 26 שולם Welt. 30 Jes. 6, 2. 35 Jes. 6, 3.

<sup>1) 3</sup>f Ps. 148, 1. 2. 32: Die Konstruktion von אַשְּׁי ְ mit בּי ist unbiblisch und hier nur des Versmaasses wegen eingefuhrt Zur Sache vgl. מיסף לירם לירם Sache vgl. בית השבה im Machzor ed. Letteris I, S. 156, Reihe ושל ראשון של ראש השבה ארבי חיות נושאות ומישאות ומישאות ומישאות במא השביה בשואות ישם בשואות בשואות ישם בשואות ישם בשואות ישם בשואות בשואות ישם בשואות בשואו

<sup>2) 2:</sup> קרשָה Helligkeit. Was gemeint ist, zeigt מוסף כיום כפור Letteris a a O. S. 454 ff 4: Jer. 10, 10.

<sup>3)</sup> Siehe Rosms Anmerkung zur Stelle.

<sup>4)</sup> Von dem Sticke ist der Anfang nicht erhalten, vgl. Egers S. 154 zur Stelle Es ist von den Planeten, den sieben Konigen Vers 3, die Rede. 2: בְּשִׁרִּם Hiph'il in der Bedeutung des Prel. בּיִּבְּרָם Ekliptik, vgl 108, 14, S. 436. 3: בְּשֶׁרָבִים nicht biblische Plurale. 16: Das Metrum

E 71, 9 Die Herumziehenden am Himmel erwecken, wie sehr! ihre Seele. 10 Sie sprechen zu den Menschenkindern: Singet ihm, preiset seinen Namen! 11 Die Gestalten, die (von der Materie) getrennt sind, haben wahrhaftige Satzungen verzeichnet 12 Sie sind so zahlreich, dass sie nicht verkundet weiden können, und durch die Menge einsichtsvoller Gedanken 13. sind sie weise, denn in sich erzeugen sie alle Gestalten 14. Sie rufen einander zu. Lobsinget ihm, preiset seinen Namen 1).

E 75, 14. Die Erscheinungen der Engelscharen — ohne Ende ist ihr Licht — 15. gehn im Kreise herum in ihrer kostbaren Wohnung. 16 Sie erheben fortwahrend ihrem Schöpfer Lobgesange, 17. ein liebliches Lied, einstimmig angestimmt. Sie heben an in

Schrecken und sprechen in Furcht2)

E 76, 1 Dem Gott der Treue ist nichts gleichzustellen, denn seine Hand ist erhaben und furchtbar 2 In ihm ist die Wolbung des Himmels befestigt, 3. auf Recht und Gesetz in Wahrheit zugerichtet 4. Nicht ist ihm in ihr etwas ahnliches. Und wie 5. liess sich der Kerub auf mich herab, und er glich einem Manne dem Ansehen nach 6 Engelschafen eilen auf Bahnen. 7. aus Feuer gehauen, und ihm werden Lobgesange 8 erhoben. Und ein Haupt ist allen Spharen, 9. es ist über die Sohne der Erde gesetzt, es kommt und geht 10 Wie heblich sind die Worte der Boten. 11. Sie schauen im Kreise des Himmels Wunder, 12 um die Heiligung auszurufen, bei Namen gerufen 13 Sie alle wie einer heben an in Schrecken und sprechen in Fuicht?)

E 85, 1 Nach Gott hin stiomen die Kinder der Gotter und harren auf ihn, jeder neigt sich vor ihm von seinem Platze aus

ist verletzt, es muss gelesen werden בְּבֶּלֵע מַמְּרְרָרְ בּּיּלְבָּעְּ in nicht biblischer Bedeutung· er hat klar, hell gemacht, vgl Schabbath 20, 2. 17 Vgl zur Sache die Anmerkung zu R II 7, 32 S. 438

<sup>1) 9</sup> בורכום בוברל במהרים בוברל במהרים בוברל במהרים בוברל במהרים בוברל במה druck nach Ps. 57, 9 10 Ps. 96, 2 11: Vielleicht ist auch E 96, 3 zur Erklarung heranzuziehen "die sich nach Bedart tiennen" (Porges a a O S. 279) 14: Ps. 100, 4.

<sup>3) 1:</sup> Ps. 40, 6 2 בול הוא Elmmel, vgl oben 71, 9 6: אַבְּבֶּבֶּה, vgl oben 75, 14. 8. בְּבֵּבֶּבְּה Kreis, Sphare Das Haupt scheint die Sonne zu sein, vgl. E 230, 19 10: בולאים Engel. אַרְבֵּבִי nicht biblischer Pluial, der Singular bedeutet biblisch Sprachwerkzeug, hier. Worte 11. בּבְּבָּבְּיָ Himmel, vgl R I 30, 5, S. 437. 12: בְּבְּבָּבְּה Heiligkeit, vgl. Anmerkung zu R II 8, 2, S 438. 13. Vgl. Anm. zu E 76, 17.

und fallt vor ihm nieder. 2. lauter wie Tarsissteine Ihre Gestalt ist ohne Fehl 3 Sie eilen wie ein Lowe, wie ein Stier, und ein Vogel ist da, 4. und sie ahnelt den Menschen. Ihr Thun ist Gott wohlgefallig 5 Sie steigen herauf und herab, um zu thun, wozu sie Befehl erhalten haben . . . . 1)

Die Zeichen Gottes will ich in Treue ims Herz E 93, 1 schreiben, seine Gesetze sind wunderbar, und ich will sie lieben. 2. Er hat die Schar der Keruben geschaffen, wie sind sie geehrt! 3 Seinem Sessel sind sie nahe, daselbst kommen sie zusammen. 4. Sie laufen und kehren wieder und trennen sich nicht 5. Ihr Ort ist in der Höhe, und er umfängt sie, und die Namen der Heerscharen nennt sein Mund 6. Das umfassende Gesetz seiner Rechten ist machtig, ja es 7. entspricht den Schalen seiner Wohnung, und ihr ganzes 8. Wissen ist Giebt es noch einen Fels ausser 9 Gott, der beginnt und handelt? Und er schuf sie Er umhüllt mit dem Kleide der Liebe und liebt sie 10. Seine Engel, lob-

singet ihm in Weisheit!2)

E 96, 1 Die Scharen Gottes stehn 2 bei dem Rate zweier, die verbunden sind. 3. Engelgestalten trennen sich nach Bedaif, 4. er bestimmt, dass sie sich vereinigen. 5 Sie wirken, denn sie sind grosser als alles, und ein Boser darf nicht bei ihm weilen. 6 Von allem, das er geschaffen, hat munches teil an ihm; wenn es ihn empfangt, so sieht es ihn nicht 7. Wenn die Herrlichkeit Gottes sein Himmelszelt ausspannt, 8 uber das Haupt der Engelschar hinaus hoch es ragen lasst, 9. bewegt es sich hin und hebt sich empor zu seinem Lichte, 10 wie die anmutige Gazelle ihre Herde emporhebt. 11 Langsam Lisst Gott es, sem Zelt, wandeln, denn seine Schwere lastet auf dem, der es in Bewegung setzt. 12. Sein Kreisen ist ihm Erbteil, so dass es dem Gesetze Gottes die Ehre giebt Heil ihm! 13. Wie herrlich ist die Schar seiner Geelnten, 14. sie weiss, dass es nichts giebt ausser ihm. 15. Sie lauft mit des Liebenden Eile zu ihm. 16. sie führt hinauf und hernieder den Ring seiner Hande. 17 Seine Majestat erfullt die Welt, und ihm gehört alles, denn heilig ist der Herr 3).

<sup>1) 2.</sup> בישישים micht bibl Plural. Fur den Druckfehler אור ווארס ist naturlich mit Poiges a. a. O S 236 DAND zu lesen. 5. Gen. 28, 12.

<sup>2)</sup> Fur כדותי ist zu lesen כדותיד, vgl. Ps 119, 129. 4: Vgl ירום כבור im Stucke ביום im Stucke כיום כבור im Stucke יבים בבור im Stucke יבים בבור im Stucke יורָצִים דיברים 7-8: Vgl. 96, 14. 9: ביברים nicht biblisch, eischlossen aus Deut. 33, 3,

<sup>3) 2:</sup> Vgl. 104, 15, 16, 247, 17-20. Es sind also Sonne und Mond gemeint. 3: אַרְרְיָּהָ Engelgestalten. 4: Vgl. 108, 4 m 5-15: Vgl. im allgemeinen besonders Porges a. a. O S. 279-280. 5 Mit Porges ist לברלד fur zu lesen Ps. 5, 5 6: 527 hat hier wie oft bei unserm Dichtei, z. B. Comm. zu II Mos 25, 40; Koh. 3, 1 die Bedeutung "gottliche Einwirkung unmittelbar empfangen, hohern Einfluss unvermittelt an sich erfahren" (Porges).

E 179, 1: Was mich anbetrifft, du sollst keinen andern Gott haben neben mir. 2 Merke, wenn du auf jedes Werk merkst, du stehst in meiner Fursorge. 3. Schaue alles nachdenkend an, und gepriesen werde, der sie schuf, 4 die Gestalten, die ich um den Thron gestellt habe, namlich Kerub und Mensch 5 und die Gestalt eines Stieres mit der Gestalt eines Löwen. Sie sind unter den Hohen Zeugen meiner Treue<sup>1</sup>)

E 206, 67. Und er befahl seinen Engeln, den Menschen auf seinen Wegen unstraflich zu machen. 83. Und die Erde sprach. Siehe, Rader lasst laufen 84 rings um mich der Hochste in seiner Majestat, und sein All ist voll seiner Herrlichkeit. 97 Dies sind die Heerscharen der Hohe, sowohl im Norden als auch im Suden, 98. sie lehren. Gott hat niich geschaffen, auch ich will ihn preisen. Und flehen will ich zu dem Felsen, in dessen Hand ich verschlossen 99. Seine Rader umgeben mich, und an jedem Orte sind seme Augen. 100 Und es soll geschehen, dass ich seiner gedenke, mit meinem Munde will ich ihn erhohen. 101 Dann wird mein Herz ruhen, und alle Freuden werden in meinem Innern sein 110. Ihr, Kinder Gottes, hoch über alle Hohen, 111. gebt Kraft dem Namen ohne Ahnlichkeit Der Hochste lasst umherschweifen, 112. das Gestun umkreist auf seiner Bahn den Himmel. 113. nicht durch seine Gewalt und Kraft, sondern durch den Namen Gottes und seinen (feist?)

E 229, 15 Er erfullt den Himmel mit seinem Glanze, und alle seine Heiligen sind in seiner Hand 16 Sie umgeben seinen herrlichen Thron, Seraphe stehen über ihm 17. In die Klasse der Thronengel stellte er sie und in den Stamm der Thronengel, ihnen entsprechend, 18. Löwe und Adler und Mensch, Hoheit umgiebt seinen erstgebornen Stier. 19 Seine Diener schauen seine Kraft?).

E 232: Wer gleicht dir unter den Gottern, Herr, wer gleicht dir, Herrlichei im Heiligkeit? 1 Meine Engel umgeben wegen meiner Sünden mein Antlitz und fallen meder vor dem Herrn auf

<sup>1) 1</sup> Exod. 20, 2 3.

<sup>2) 112:</sup> בְּלְבֶּל Gestirn, biblisch Rad. בְּלְבֶּל Himmel, vgl Hiob 38, 38, biblisch: das Gegossene.

<sup>3) 16:</sup> Jes. 6, 2. 17. 777 Thronengel, vgl. Ez 1 18: Deut. 33, 17.

dem heiligen Berge. 2 Er ruft seine Heerscharen mit Namen, denn in zwolf Stufen besorgen sie die Geschafte des Heiligtums. 3. Sie laufen in ihren Geleisen, nicht nähert sich ihnen ein Fremder, denn auf ihnen ruht der Dienst des Heiligtums 4. Siehe, eine Sphare führt er herber, in dieselbe grabt der Ewiglebende in Siegelstecherarbeit: Heiligtum. 5. O mochte man mir beständig mein Leben lang zeigen die Wege meines Gottes, meines Konigs im Heiligtum! 1)

E 246, 1: An wen von den Heiligen soll ich mich wenden ausser an dich? 2 In deinem Namen will ich beginnen und zu deinem Thun zurückkehren, 3. denn ich sprach: In Ewigkeit wird Gnade begründet werden. 4. Die Wagen der Gestirne sind Gotter mit ihren Zugehorigen. 5 Siehe, der Name deiner Herrlichkeit ist all ihr Streben. 6 Den Himmel grundet auf sie deine Treue<sup>2</sup>).

E 250, 1. Ihr Rest, die ihr seid im Bunde, einziger Besitz des Herrn, 2. seid treu, ob ihr am Leben bleiben möchtet, und richtet euern Sinn auf den Herrn! 3. Um zugleich ihn zu erhöhen und seinen Namen zu heiligen, füllt euch heute die Hand für den Herrn. 4 Nichts ist ausser ihm, und alles ist seine That, denn wer im Himmel gleicht dem Herrn? 5 Mit Namen werden genannt die Kinder der Gotter, sie kommen, um sich hinzustellen vor den Herrn 6 Sie eilen hinter ihm her, Thater seiner Worte, zu horen auf die Stimme des Herrn. 7. Mengen an Mengen sind bestimmt ihm zu dienen, sie alle sind heilig, und in ihrer Mitte ist der Herr. 8. Wegen der Grosse der Furcht luft dieser jenem zu, dass sie insgesamt den Namen des Herrn anlufen. 9 Sie singen auf den Pfaden des Herrn, dass die Heirlichkeit des Heilin gross ist, 10. wie geschrieben steht: Es rief dieser jenem zu und sprach.)

## III. Die Akrosticha in den Gedichten Abrahams ben Ezra.

Bekanntlich haben die judischen Dichter ihre Gedichte meist durch ein mehr oder weniger versteckt angebrachtes Akrostichon gezeichnet, fast immer die mit religiösem, meist auch die mit anderm Inhalte, so auch Abraham ben Ezra; bisweilen nennt der Dichter sich auch selbst ausdrucklich in seinem Gedichte. Über diese Gewohnheit ist zu vergleichen im allgemeinen: Zunz, Die synagogale Poesie des Mittelalters. 1855. S. 104 ff.; im besondern für unsern Dichter: Egers, Akrosticha, mit besonderer Berück-

<sup>1)</sup> Überschrift Exod 15, 11. 1: Jes. 27, 13. 2: Num. 3, 28. Die zwolf Stufen sind der Tierkreis 3: Num 7, 9 4: Exod. 28, 36. 555 Gestirn, Sphare, biblisch. Rad. Dan. 12, 7. 5: Ps. 68, 25

<sup>2) 4: 5555</sup> Gestim, bibl Rad. 5. Hab. 1. 9

<sup>3)</sup> Das Akrostichon von 250 ist TTTEN IN. 1 Gen 14, 3. Lev 16, 8. 2: Exod. 19, 11 15, 1 Sam. 7, 3, 3. Exod. 32, 29, 4: Ps. 89, 7, 5 · Hiob 1, 6. 6 · Jer. 42, 13, 7: Joel 4, 14, Num. 16, 3, 8 · Zeph. 3, 9, 10: Jes. 6, 3

sichtigung der Dichtungen Abraham ben Esra's. Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judenthums XXXIII. 1884. S 64 ff., dazu einzelne Angaben in Rosins und Egers' Ausgaben.

Diese Akrosticha sind einmal ein Zeichen von der gewaltigen Sprachbeherrschung dieser Dichter, dann aber sind sie in Verbindung mit Betrachtung des Inhalts und Stils wichtig für die Erkenntnis der Urheberschaft, und schliesslich bieten sie ein bequemes Mittel zur Feststellung, ob ein Gedicht vollstandig erhalten ist, und ob eine Textverderbnis vorliegt

In Rosins Ausgabe ist kein Akrostichon zu erwarten in Nr. 1—54, Einleitungen und kurzen Reimen zu verschiedenen Werken, in der unvollstandigen Nr. 57, der aus vorgeschriebenen Worten bestehenden Nr. 91, den kurzen Ratseln Nr. 92—118 120—122 und denjenigen, in welchen der Dichter sich selbst schon als Verfasser nennt: Nr. 82 83 85. 89 Dann sind ohne Akrosticha eine Anzahl weltlicher Dichtungen: Nr. 56 58 59. 61. 62. 66—69 71. 75 76 78. 81. 82 a 86 90. 124—126 Nachtrag S 226

In Egers' Ausgabe (abgesehen von den Dichtungen, die sich auch bei Rosin finden) ist kein Akrostichon zu erwarten in den unvollstandig oder fehlerhaft überheferten Nr 5. 86. 89. 131. 133. 140 146 158. 207. 208 216. 218. 234. 245 256. 257. 260, in der weltlichen Dichtung Nr 18 und in den blossen Psalmenumarbeitungen Nr. 248 249. 251. 252. 255. 258.

Alle andern Gedichte beider Ausgaben sind mit Akrostichen versehen, und diese sollen im folgenden zusammengestellt und besprochen werden.

 Versen, um Vers 3 gruppieren sich die Versanfänge 2: N, 4: 3, 1. אין בלבר רעיון ולא R II 12 lautet der vorletzte Vers אין בלבר רעיון ולא מי כמוך אב הרחמן, E 259 der letzte Vers מי כמוך.

an Strophen- oder Versanfängen R I 63. 64 73 80. 119. 123. R II 2. 6. 10. 13. 19. 20 23. 26. E 2 (es ist aber Vers 1b vor 1a zu stellen und מאדונה und מאדונה zu lesen. Durch diese Umstellung wird die Verbesserung Brulls: Jahrbucher für Jüdische Geschichte und Litteratur VIII. 1887. S. 94 Anm. 1 gestutzt, der Vers ביא für הוא lesen will, הי ruckt erheblich näher). 4. 6 (mit Hinzunahme des letzten Halbverses). 7 8. 11 13 (vielleicht enthält der letzte Vers die Bestimmung des Gedichtes: שמחת תורה). 14 (die Halbverse). 20 54. 60. 68. 69. 79. 84. 88. 90. 92. 102. 107. 111. 114. 115. 117. 118. 123. 124. 129. 135. 138. 149 (Vers 1 beginnt mit &, Vers 2 mit =, Vers 3 mit x, Vers 4 mit z, dann Strophenanfänge). 156. 160. 161. 166. 167. 175. 176. 181 186. 197. 198. 209. 211. 214. 221. 232. 240. 242. 244. 246 (Vers 1. 2. 4. 5. 7). E 177 wird das Akrostichon dreimal am Anfange der einzelnen Verse wiederholt und zwar 1-5.6-11. 14-18. Der storende Vers 7 ist als unecht zu streichen. E 206 wird das Akrostichon funfmal in den ersten Worten der funf Teile des Gedichtes wiederholt, und zwar Vers 1. 27 f. 51. 73 f. 95 f. R I 88 findet sich das Akrostichon in den fünf ersten Worten. In den letzten Worten findet sich das Akrostichon R I 65: PNT ארץ בטוב ורעה אמונות :R I 77 עצב אשר לא אקחה ממך. R I 79: ולא אותי בחון קנה ואולם נחלני ירשה באבותיו. אל מכיר :172, 12: ביתם רואה שלבונם : E 202, 60—61 אל מכיר מעברו יעמיד מליץ בצדו ויאמר לו אדוני האמירד חיום. ב 254: כאור באור החיים. Besonders auffällig ist die Zeichnung E 258:

אין רואה מקומו ואם במרומים שים

4 בכל הארץ יצא קים

R I 87 hat nach den beginnenden Worten שמערינא jedes der folgenden Worte Buchstaben des Namens מברהם.

Die Buchstaben bilden die Anfänge der einzelnen Strophen: E 219 und Verse: E 78.

אברהם כזרא Strophenbeginn: E 222. Das erste Wort wird durch die Strophenanfange gebildet, das zweite findet sich in den letzten Worten des Gedichtes אָל : R II 1.

אברהם כזרה Beginn der einzelnen Verse: E 19. Die Buchstaben sind mehrfach wiederholt E 261.

Die Buchstaben beginnen die ersten Verse: R I 84.

Die Buchstahen stehn an den Strophen-

anfängen: R II 4 E 173. In letzterm Gedicht beginnt jede Strophe zunachst mit dem Anfangsworte der Penkopen der Genesis, erst dann kommt das Akrostichon.

אברהם ברבי מאיר בן עזרה Die Buchstaben stehen an den Strophenanfangen: E 228. Über בר רבי ברבי vgl. Zunz, Die synagogale Poesie des Mittelalters 1855. S. 107

אבר אברהם E 250: Versanfange. E 9: אברהם bildet den Anfang der drei Verse. Vers 3 lautet. יחד יודוך אישי ברית קודש ועתה Uber diese Zeichnung vgl Zunz a a O. S 108.

קברהם קבה E 164. Strophenanfange. E 235: Jede Strophe beginnt mit אקרא, das jedesmal folgende Wort hat das Akrostichon. Vgl. Zunz a a O S. 108

ברהם הזק E 223 · Strophenanfange. E 286 · Jede Strophe beginnt mit כאלהיבר, dem eine mit ב beginnende Verbalform folgt. Die Buchstaben nach dem z ergeben das Akrostichon מברהם. Doch muss Vers 10—11, die ה-Strophe, vor Vers 8—9, die ב-Strophe gestellt werden Die letzte Strophe hat keine Verbalform mit Nün, sondern dafür אחרים Vgl Brüll, Jahrbücher für Judische Geschichte und Litteratur VIII. 1887. S. 97 Anm. 1

דרה חזק אברהם אברהם מוד 15: Strophenanfange. אברהם בן עזרא R II 11: Versanfange אברהם ב מינורא בירה חזק E 220: Strophenanfange.

עזרה הזק ברבי נארי בן עזרה הזק ב 225: Strophenanfange. Uber ברבי ברבי siehe Zunz a a.O. S 107. Uber das ברבי Akrostichon s. Zunz a a O. S 108 f. 369 ff

אברהם בר מאיר הוכלם אמן E 237. Die Anfange der ersten funf Verse bieten אברהם, die Anfangsbuchstaben des letzten sechsten Verses das andere

(ניתר שדן  $\Longrightarrow$  ברחם ברחם ברחם במאיר בצ 238: Die Strophenanfange bieten אברחם, die Anfangsbuchstaben der beiden letzten Verse das andere.

נחמתו בר כו עזרה נחמתו E 204: Versanfange.

אברהם בן טורה מן טורה מלמילה E 227. Strophenanfange, doch ist Veis 35 הגדל fur קום zu lesen, und aus מוחל sind ה und ל für das Akrostichon zu entnehmen; ahnliches oben schon ofter, vgl. auch S. 422.

אברהם הברו בזדינת רומח הברו Strophenanfange E 226. Vgl. zu בר רבי ברבי Zunz a. a. O. S. 107. Zur Sache S. 427 dieser Arbeit

אטבלה אל אטבלה הקרובה אל אטבלה ברדי מאיר בזרינת אליסאנה ברבי מאיר בזרה במיר E 224: Strophenanfange, vgl. zum Text und zur Sache S. 424.

אברהם ברבי מאיר ב עזרה בחתנת יהודה בן כבוד רב נסים Strophenanfange; ausserdem haben die funf ersten Verse nach dem jeden Vers beginnenden מי כמוך noch das Akrostichon מי במוך: E 229

Nicht selten haben die Gedichte ausser dem Namensakrostichen auch noch das Alphabet an Strophen-, Vers- oder sogar Wortanfangen, vgl daruber Zunz a. a. O $\,\mathrm{S}\,$ 104 f. Bei Abraham ben Esra sind es die folgenden:

R II 25: Jedes Wort beginnt der Reihe nach mit einem Buchstaben des Alphabets; nach diesen zweiundzwanzig Worten folgen noch funf Worte mit den Buchstaben des Namens אברהם.».

E 165 b. Die Verse haben an ihrer Spitze das Alphabet, die

letzten den Namen בחבת.

E 170: Die Strophenanfange, von Vers 13 an durch משה und ירמיה abwechselnd eingeleitet, zeigen das Alphabet von א bis ב, dann hört dasselbe auf. Vers 18 a muss vor 18 b gestellt werden. Vers 1 b zeigt das Akrostichon: אזכיר בהרים

E 201: Jeder Vers beginnt alphabetisch, von Vers 23 an mit den Buchstaben des Namens אברהם; im letzten Verse haben wir vielleicht מיניספר מעברין.

E 230: Zuerst kommt eine Strophe, von der jeder Vers mit dem מברהם beginnt und nach diesem das Akrostichon שברהם bringt. Dann folgt an den Strophenanfangen das Alphabet und, wenn man Vers 130 vor dem ה פוח היו einschiebt, das nochmalige Akrostichon: אברהם בר מאיר שזרה קבן והוק

E 231: Alphabet an den Strophenanfangen; ausserdem Vers 1

und 2 אברהם gezeichnet.

E 233 · Erster Teil des Gedichtes: Jeder Vers beginnt alphabetisch, Vers 23-24 bestehen aus vier Halbversen mit dem Akrostichon אברם. Zweiter Teil des Gedichtes. Jeder Vers beginnt alphabetisch und zwar sechs N, sechs D u s. w. bis sechs D, Vers 104, unalphabetisch, bietet das Akrostichon: מתה בשובה תבורה החמיד. Dritter Teil des Gedichtes. Jeder Vers beginnt alphabetisch und zwar erst vier z. dann sechs z, sechs z, zwei n, Vers 125, unalphabetisch, bietet das Akrostichon: אחה בשובך תיבורה רחביה. Vierter Teil des Gedichtes: Jeder Vers beginnt alphabetisch und zwar erst vier , dann sechs , sechs n. Von Vers 142 an hört das Alphabet auf, dagegen haben die nun folgenden Verse das Akrostichon: אכי אברהם בן עזרא קבון הזק, und zwar findet sich jeder Buchstabe zweimal. Nur 154-156 bietet die Unterbrechung mit demselben Akrostichon wie 104 und 125. Da das Stück somit ganz regelmässig gebaut ist, sind die überschiessenden und auch dem Sinne nach entbehrlichen Verse 96-99 als unecht zu streichen.

E 241. Immer die drei ersten Versteile beginnen mit בּן; nach diesem Worte folgt der Reihe nach ein Buchstabe des Alphabets. Nach בּם beginnt jedes Wort mit einem Buchstaben von אברם, wenn man dem Parallelismus zu Vers 7 entsprechend liest בך מאמרכיך , oder wir erhalten das Wort אברהם nach der von Egers, Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums בד ההלה אמוניד בד :XXXIII. 1884. S. 67 behandelten Lesart יבקשו רצונד בך הראו מצפוניך.

E 243: Jede Strophe beginnt nach dem ersten Worte alphabetisch, nur Vers 7, der הקוצרים קצרו bieten musste, lautet ב"ר הקוצרים קצרו. Berliner im Magazin für die Wissenschaft des Judentums XIV. 1887. S. 109 ff. schlagt vor די קוצרים, aber das gibt keinen rechten Sinn, ich mochte lesen: דָרָכּר הַצָּרִים קצרו "Die Wege der Feinde werden verkurzt".

E 253-254 gehoren zusammen Die Halbverse beginnen alphabetisch: 8-2, 2-2, 3 m selben Verse, dann 5 bis 7; der letzte Halbrers lautet: לאור באור החיים.

Besonders eigenartige Akrosticha bieten R I 60. 70 72 R I 60 hat am Anfange jedes Verses ein x, am Schlusse jedes Verses ein nun Abraham wiederholt bei unserm Dichter kurzweg als ", Vater" bezeichnet wird, vgl E 224, 43 225, 33. 226, 43. 228, 15. 229, 57. 230, 60, so ist wohl anzunehmen, dass auch hier ein Akrostichon beabsichtigt und ac emblematische Bezeichnung für sein soll. R I 70 bietet an den Strophenantängen den Namen des Besungenen ברוך. Uber derartige Zeichnungen vergleiche Zunz a. a. O. S 109.

R I 72 = E 12 ist einem Brautigam zum Hochzeitsfeste gedichtet und enthält ausser dem Namen אברהם (R I 72, 7. 8 = E 12, 4) an den Anfangen der Halbverse folgenden den Verhaltnissen angemessenen Satz: היה אל שכם לה. Dass Rosin dies entgangen ist, liegt wohl an seiner unubersichtlichen Anordnung der Verse; bei Egers waie die Sache leichter zu erkennen gewesen.

Zum Schlusse müssen diei Gedichte besprochen werden, die ihrem Inhalte nach ein Akrostichon erwarten lassen, aber keins bieten, wenigstens keins, das sich auf Abraham ben Ezra bezieht. Es sind die Dichtungen E 137. 171 und 217

E 137 und 171 scheinen die einzigen Gedichte religiösen Inhalts im Diwan ohne Bezeichnung des Autois, und merkwurdigerweise haben beide nicht nur einige Anklange im Ausdrucke (z. B. ברגע 137, 1. 171, 5. ירד 137, 4 171, 14), sondern auch im Schlussverse dieselben Worte. 137, 8 לרחבי ולארכי, 171, 33 . so dass man versucht wird, hier die Namenszeichnung zu vermuten, vielleicht החביה oder ברכיה.

Dass sich Gedichte anderer Autoren im Diwan finden können, beweist das Gedicht E 217 Dasselbe steht hier in gekurzter Form, vollständig bieten es S Baer: סדר לבודת ישראל, Rodelheim 1868, S 724 f. und alle halbwegs vollstandigen Machzorim, die den bohmischen und mahrischen Ritus berücksichtigen, ausseidem noch die Selichot der Jemeniten (ed. Jerusalem). Diese Machzornm benutze ich nach einer Abschrift, die Herr Rabbiner Dr. Brody in Nachod gütigst für mich angefertigt hat (= Br). Auch eine Handschrift stand mir zur Verfügung, namlich die in Göttingen auf der Koniglichen Universitätsbibliothek als Manuscr. orient. 8 aufbewahrte Machzorhandschrift, in der unser Gedicht auf S. 127 enthalten ist (= G)<sup>1</sup>).

| לְשׁם הַאָּל | יִתַבר שִׁיר         | וָחַשְּׁמְלִים         | אַרָאלִים         | 1  |
|--------------|----------------------|------------------------|-------------------|----|
| וְהַגוּאָל   | הַפּרדה:             | לְצור עלְיון           | בְשוב הגיון       | 2  |
| ורוב הַלִּל  | ברוב שבַח            | גרי אַדְד              | וְכוּ יַחַד       | 3  |
| ביום נְליל   | ظيشئك                | ָרִישַׁלְּשׁו <b>ן</b> | רַקָּדָרישׁון     | 4  |
|              | יַּהְלות יִשְּׁרָאל: | קָדוֹש יושֵב ו         | וָאַתְּה          | 5  |
| בַתפָּאָרָה  | לף זָבור             | יַכִּתִירום            | בדודִי רום        | 6  |
| בוכרה.       | בֿלַהַב אש           | ומַרָאיהָם             | דמות פניהם        | 7  |
| בגבורֶה      | לְדִּ נִאַנְר        | בכִלסולֶם              | הַמוֹן קולָם      | 8  |
| מין כָמל     | רָאּוֹמְלרִים כִּי   | ולָךּ שׂוחָחִים        | וְשִׁיר פוּאַחִים | 9  |
|              | ישלות ישׂרָאָל:      | קדוש יושָב ו           | וַאַתַה           | 10 |

Vgl. Techen. Zwei Gottinger Machzorhandschriften. Göttingen 1884.
 5 ff. 5 6, 295.

Vers 1: אַרְאָלִים (Baer אָרָאֹלִים), eine Engelklasse, erschlossen aus Jes. 33, 7. DONA, was nach judischer Überlieferung "Boten, Engel" bedeutet, vgl. Levy, Nh. Wb I, 157a השׁמָלִים, eine Engelklasse, erschlossen durch Missverstandnis aus Ez 1, 4. 27 8, 2 2: דגרון st. constr fur abs , vgl. auch Vers 4 בֹיל, vgl. meine Arbeit: Zum Lexikon und zur Grammatik des Neuhebraischen. ZAW. 1899 XIX, S. 145. 147 3 Fur הרוב lesen Baer, Br G. 4: Egers hat fur קדשתף das nicht in das Versmaass passende שברוב Zu קרטה vgl. oben S 438. 4: Mit Baer ist ביום wegen des Versmaasses zu lesen fur E. Br. G. בכל יום . 5: Ps. 22, 4. 6 ברדי רום Scharen der Hohe = Engel, vgl. Zunz: Synagogale Poesie, S. 428 Nr. 21. "Sterne" scheint der Ausdruck zu bedeuten E 216, 17: Vor ihm (lies 75 fur 85) neigten sich als Diener Sonne, Mond und Scharen. 727 Gesang, Lied, vgl. meine Arbeit: Zum Lexikon und zur Grammatik des Neuhebraischen. ZAW 1899. XIX, S. 139. Der Ausdruck "Gott kronen" ist der "allgemein metaphorische Ausdruck für Gebete zum Preise Gottes", vgl. Dukes" Zur Kenntniss der nh. religiosen Poesie. 1842 S. 108. Fur בהירים liest E die regelmassige, aber wicht in den Reim passende Form יכתירון, vgl Jes. 35, 1: ישטום, E בתפאָרָה, Baer, Br G.: רתפארה. זי Vgl. Jer 20, 9. Fur אול בולם lesen Br Baer G. מוראה אש; doch ist diese Lesart bei der haufigen biblischen Verbindung אם nur als fehlerhafte Wiederholung des vorangehenden Wortes anzusehen. 8: כלסול Erhabenheit Zu 8 cd vgl. Ps. 65, 7. b-c lauten bei E viel matter בהלולם רבר בררא Lob). 9: E לן fur לך Fur 9cd bietet E falschlich den Schluss der dritten Strophe.

| 11 | זַּבְיָרִר אור | כבין נְאור       | פִנִי נְשׁר           | <b>לְאַרְבַע</b> ְהָם |
|----|----------------|------------------|-----------------------|-----------------------|
| 12 | חַצובי אַש     | יצוקי אש         |                       | בַּרַכְבוּתָם         |
| 13 | הַּבָּרוּן     | בעת וַלְכוּן     | •                     | בו בלכתם              |
| 14 | סוד מבַקְשִׁים | בינת רוחַשִּׁים  |                       | כבור הָאָל            |
| 15 | <del>-</del>   | קדוש יושב הָוּ   |                       | •                     |
| 16 | מכוסי הוד      | כֹך כָהוד        | יַסַהַרון אַ־         | הַה צורָם             |
| 17 | <u>ئىيىدىڭ</u> | درديرك           | במַדַלָלָם            | וטוב שירֶם            |
| 18 | כגברימל        | קדוש הָאל        | וִסַּיִּדַלְפוּן      | הפסבם                 |
| 19 | פָאר קושר      | בתום ויושר       | · · · · · ·           | מיבָאל                |
| 20 | וַאַּרָה       | קדוט יושב הְוּ   | הלות ישרָאָל:         |                       |
| 21 | न्ता मंदे      | גוֹי אַתְד       | لالأثاثا              | בַּבּריבּרוּ          |
| 22 | וַתַניתָם      | אַרבַינהָם       | למול כסאַדְּ          | יתהצצון               |
| 23 | בורָאָים       | רכשָׂאים         | כבין קקל              | וֹטִנוּאַמוּנוּ       |
| 24 | זה בַצָּריץ    | רזה בַבִּירִיץ   | וזה יהַלל             | וְזה וְסַלֹּסל        |
| 25 | וַאַּתְה       | קדוש יושב ת      | הָלות וְשׁרָאל:       |                       |
| 26 | فتؤثال         | <i>ذوتوڤرد</i> ك | לָב תַּמִּיר          | ישוררו                |
| 27 | マー デュー         | מערדיה           | כבוד זכְרָה           | רַזַבּלרר             |
| 28 | •              |                  | to be to be a few too |                       |
|    | והַשִּׂרְפּים  | רְשׁשׁ נְפִים    | בְרום כרץ             | יפָּארר               |

Vers 11. G hat fur כינין den Schreibfehler כאין. Ez 1, 10. 12 ab: vgl Zunz: Literaturgeschichte S. 608 Note 9 bc Zu 12 ed vgl. 2 Ko. 2, 11 13: Ez 1, 12. 16: סַבֶּעְ er hat ausgerustet. Die Ausgerusteten mit Pracht = die Engel לים ei hat bezeugt Br. E. G bieten hinter יכהדון ein 'D, es muss aber des Versmaasses wegen gestrichen werden 18: Fur Br Baer G. ערוש האל und 19. fur Br. Baer G קרוש האל, E Letztere Lesart ist entschieden falsch, da durch sie das Versmaass gesprengt wurde, und damit fallt auch die Lesart in Vers 18 bei Ε. Uber גבריאל und מים siehe oben S. 432 f קלב (συναδελφός°), ein Engelfurst, vgl Buxtorf. Lexicon chaldaicum etc. Sp. 1512 s. v. Dukes a. a. O. S. 108 Zunz Synagogale Poesie S. 478. 19. Von Sandalpon heisst es (Chagiga 13b) vorzugsweise, er setze seinem Schöpfer Kronen auf: קוֹשֵׁר עקרים לקונר, vgl schon Vers 6 und Dukes a. a. O. 21. Das Hiph'il von in etwas anderer, als biblischer Bedeutung: verherrlichen. 22: Das Hithpa'el von Yun ist nicht biblisch: geteilt, geschieden werden 23: Vgl. Ez. 1, 7. יתנועצון = dem bibl. Qal: sie funkeln. Baer hat den Druckfehler: כאין 28: ברץ Firmament, Himmel. Die Konstruktion von אבר mit bist nicht biblisch. Br שרָפִּים, G. רשׂרָפִּים.

| קות יחוקק        | אַשֶּר אַרָ־          | לְצור נאָדָר    | בַׁלוּלְ בַּבַּרַ | 29 |
|------------------|-----------------------|-----------------|-------------------|----|
|                  | יִהַלות יִשְׁרָצֵּל:  | קָדושׁ יושׁב י  | יָאַתָּה          | 30 |
|                  |                       |                 |                   |    |
| ברום זְבולֶן     | כֹּנְפַּים            | הֿכּים בֿהָה    | פְתוֹכִי אשׁ      | 31 |
| דיר לְנוּנְלֶּדְ | תונכום עי             | ורלָתָם         | عَتَارُنُو        | 32 |
| לבנג לּגַבְּלֵ   | יַקדִישׁר             | בְּשָׁב פשָׁע   | וְעַם נושַׁע      | 33 |
| בור ופולל        | וָבוּרָתָּהְ          | פֿל יָכול       | אַדון הַכל        | 34 |
|                  | בַּעָלות נְשׁרָאֵל:   | קדוש יושב ו     | וֹאַתָּה          | 35 |
|                  | •                     | •               |                   |    |
| אַבִּר הָאל      | לַרואִים מַלִּ-       | כתַּרְשִׁישִׁים | רקָדוּשִׁים       | 36 |
| אַכִּתְּרִיאָל   | ראומורים בה           | -               | רון רוחשים        | 37 |
| יָשְׁרָאִל       | קוראי שבוע            | בני אָבות       | וֹבֵם נִדָּבות    | 38 |
| ומביא ליל        |                       | מִתַל חובָם     |                   | 39 |
|                  | יַשְׁלֵות יִשְּׁרָאל: | •               | •                 | 40 |
|                  |                       | ·               | •                 |    |
| מנהפברב          | סובְבִים כִס          | רָאוֹפַּנִים    | שָׁנָאַנִים       | 41 |
| ניפּעַרלַל       | מַצָּרִיצִים          | ننارئنك         | ئىنۇنىڭ           | 42 |
| קדשָקד           | וְשַׁלְשׁון אָת       |                 |                   | 43 |
| בְדַל שׁראֵל     |                       |                 |                   | 44 |
| •                | יִדְלֵות יִשְׁרָצֵל:  |                 |                   | 45 |
|                  |                       | •               | •                 |    |

1. Arelim und Chaschmalim lassen em Lied erschallen dem Namen Gottes 2. im herrlichen Tone dem hochsten Schopfer, dem Retter und Erlöser. 3 Und so verbindet sich eine Menge in einer Fulle von Preis und Lob. 4 Sie erklaren dich für heilig und zwar dreimal an jedem Tage und in jeder Nacht 5. Und du bist der Heilige, der über den Lobliedern Israels thront.

6. Scharen der Höhe kronen dich mit einem Liede in Pracht.
7 Die Gestalt ihres Antlitzes und ihr Anblick ist wie die Flamme eines brennenden Feuers. 8. Das Getöse ihrer Stimme in ihrer Erhabenheit ist für dich mit Starke gegurtet 9. Und sie singen jubelnd ein Lied und rufen und sprechen: Keiner ist wie Gott 10. Und du bist der Heilige, der über den Lobliedern Israels thront.

11. Die Lichtglanzenden sind wie das Aussehen der Sonne, sie, die vier, haben das Antlitz eines Adlers. 12. Die aus Feuer Gehauenen sind Feuergegossene, und feurige Rosse sind ihre Gefährte. 13. Deinen Namen preisen sie, wenn sie gehn, keine Wendungen machen sie bei ihrem Gehn. 14. Das Geheimnis erforschen sie, wenn sie sich bewegen. Wo ist die Stätte der Herrlichkeit Gottes? 15. Und du bist der Heilige, der über den Lobliedern Israels thront.

16. Die mit Piacht ausgerüsteten bezeugen dir fortwahrend, dass du ihr Fels bist. 17. Sie bekennen und preisen dich in ihrem Lobe, und trefflich ist ihr Lied 18. Leute wie Gabriel, der Heilige Gottes, und Sandalphon sind ihre Anführer. 19. Einen Kopfschmuck bindet er in Lauterkeit und Redlichkeit mit dem Fursten Michael. 20 Und du bist der Heilige, der über den Lobliedern Israels thront.

21. Dir verbindet sich eine Menge, dem Lob verherrlichen sie. 22 Ihre vier Lager stehn deinem Throne gegenüber geschieden da 23. Furchtbar und erhaben funkeln sie wie Erz; 24 dieser verherrlicht, und dieser singt mit Kraft, und dieser jubelt, und dieser preist 25. Und du bist der Heilige, der über den Lobliedern Israels thront

26 Dem Eigentum und dem Besitz singen dir bestandig. 27. Deme Knechte, die für dich zeugen, preisen die Herrlichkeit deines Namens. 28. Seraphim, mit sechs (Flügeln) fliegend, verheirlichen in der Hohe des Himmels 29. mit prachtiger Stimme den sich veiherrlichenden Fels, der die Hinden in Wehen versetzt. 30 Und du bist der Heilige, der über den Lobliedem Israels thront.

31. Feuergemischte fliegen mit sechs Flugeln in der Hohe deiner Wohnung 32. Ihren Jubel und ihr Frohlocken bereiten sie bestandig vor dir 33 Ein Volk, das Hilfe erfahrt, umkehrend vom Bosen, verkundet als heilig die Herrlichkeit deiner Grösse. 34. Heir des Alls, der alles vermag, wer redet aus deine Macht? 35. Und du bist der Heilige, der über den Lobliedern Israels thront.

36. Und Heilige wie Tarsissteine (leuchtend), berufen zu Dienern Gottes, 37. erheben sich jubelnd, wenn sie sich bewegen, und sprechen. Herr Achtariel 38. Und das Volk, das ganz und gar Freiwilligkeit ist, Sohne der Vater, rufen das Hore, Israel! 39. Habe Wohlgefallen an ihrem Worte, vergieb ihre Schuld, der du den Tag vorübergehn lasst, und die Nacht bringst. 40 Und du bist der Heilige, der über den Lobliedern Israels thront

41. Doppeltgestaltige und Ruder umgeben den Thion deines Gefährtes 42. Dein Lob und dein Glanz verherilichen deine Pracht, 43. und ein heiliges Volk preist dich dieimal heilig

44. Deine Mengen und deine Söhne stehn da wie ein bettelnder Unglucklicher. 45. Und du bist der Heilige, der über den Lobliedern Israels thront.

Das Gedicht zeigt ausser dem Alphabet an den Versanfangen deutlich das Akrostichon יוכף זבארה, d. h. den Namen des Verfassers des ספר שישונים, der nach Zunz, Literaturgesch. S. 218, Sulzbach, Dichterklange<sup>2</sup>. 1887. S. 127 f, dem 12. Jahrh. angehört. Dass das Gedicht יוסף zeichnet, ist stets erkannt worden, vgl. Zunz, Synag. Poesie S. 475; Nachtrag zur Literaturg. S. 5, die zweite Namenszeichnung hat aber zuerst Brody gesehen und mich darauf aufmerksam gemacht. Durch diese Entdeckung ist naturlich auch Zunz' Vorschlag beseitigt, die Schlusszeilen umzustellen und dadurch das Akrostichon מברהם zu gewinnen (Nachtrag S. 5). Auch für die Frage, wie dies Stück des יוסת זבארה in den Diwan gelangt ist, hat Brody eine durchaus befriedigende Antwort: In dem spanischen Machzor ist fur כביכה des Versöhnungstages eine dem Abraham ben Ezra beigelegte Keduscha enthalten, die aus folgenden drei Teilen besteht. 1) Einleitender Vers: אראלים וחשמלים, זה אל זה אילי וילון יאמרו (2). שואלים, איה אל אלים, מעריצים ומחללים גדלר, alphabetisch bis ב einschliesslich. 3) אמת בספרך בראת עולמד, Akrostichon: אברהם הזק. Dem Sammler des Dîwân mag nun bekannt gewesen sein, dass Abraham ben Ezra em Stück mit dem Anfange אראלים רחשמלים zugeschrieben wild, dieses hat er mit Sabaras Komposition verwechselt und die letztere in seine Sammlung aufgenommen.

#### IV. Musivstil und Humor in den Dichtungen Abrahams ben Ezra.

Ebenso wie die übrigen spanisch-judischen Dichter des Mittelalters ist Abraham ben Ezra ein Meister des Musivstils, und es muss daher auch diese Seite seiner Dichtungen einer Betrachtung unterzogen werden, gibt doch der Grad der Beherrschung dieses Stils und der damit vielfach verbundene Humor erst den vollen Beweis für das Konnen des Dichters 1.

Zunachst setzt der Dichter bei seinen Lesern genaue Kenntnis der Bibel voraus und bewegt sich daher häufig in Anführungen und Anspielungen, die nur zu verstehn sind, wenn man die betreffende Bibelstelle im Kopfe hat. Das ist bisweilen leicht herauszufinden, wenn es sich wie in den gereimten Einleitungen und Begleitversen nur um bestimmte Bücher handelt, vgl. R I 4, 18 ff. 15, 30, 1, 33, 17, 34–35, 8 ff. 38, 44, 3, 45, 2, 48, 8 oder biblische Namen unmittelbar angegeben werden, wie R I 58, 97, 76, 9, 80

<sup>1)</sup> Vgl. uber den Musivstil und den damit verbundenen Humor und Witz Dukes: Zur Kenntniss der nhbr. rehgiosen Poesie. 1842. S. 112 fl., mein Buch: Harizis Leben, Studien und Reisen. Göttingen 1890 S. 4 fl.

oder sehr bekannte Geschichten vorkommen R I 81, 7—14. 30. E 62. 177 u. s. w. Auch da wo ein Bibelvers den Kehrreim bildet oder immer ein anderer Vers jedesmal die Strophe schliesst, tritt die Beziehung klar zu Tage, vgl. E 100 117. 123. 161 164. 166-168. 186 u. s. w., schwerer erkennt man dies da, wo in überaus kunstlicher Weise ganze Gedichte weltlichen und religiosen Inhalts aus Bibelstellen zusammengeschmiedet sind Fur beide Arten der Dichtung gebe ich im folgenden Beispiele, die zeigen werden, in welch hervorragender Weise Abraham ben Ezra den Musivstil handhabt, ohne irgendwie zu gezwungenen oder gekünstelten Wendungen greifen zu mussen. Dabei macht das ganze den Eindruck einer geschlossenen originellen Dichtung R I 56 besteht aus folgenden Bibelstellen 1 = Hiob 41, 1. 5 = Klgl 1, 13. 6 = Jes 30, 33. 8 = Ez 43, 11. 2 Sam 3, 25 9-10 = Gen 37, 30. 11 = Ps 69, 4. 12 = Hiob 29, 10. 13 = Ps 38, 4. 14 = Hiob38, 15. 15 = Ez 24, 16. 17 = Ps 37, 20 19 =  $H_{10}$ b 3, 26. 20 = Ps 84, 3. 22 = Jer 33, 6. 23 = Hiob 13, 28. 26 =Jer. 7, 34

Ř I  $78 \cdot 1 = Ps$  139, 2 17 2 = Jes 57, 19. — Evod 4, 11. — Ps 94, 9 3 = Deut. 30, 1. 4 = HL 5, 2 5 = Ps 35, 21. — Jes 37, 23 6 = Spr 20, 27 11 = 2 Chr 8, 16 16 = Ps 68, 26. 19 = Spr 18, 21 20 = Evod. 4, 10 24 = Evod. 17, 2 — Neh. 9, 13.

E 221 · 1 = Ps 21, 8 2 = Spr. 28, 13 3 = Ps 5, 5 4 = Deut. 13, 11 6 = Joel 2, 13 — Jes 47, 12 8 = Jos 47, 7 9 = Ps. 102, 28. 10 = Ps 144, 4 — Richt. 20, 7 11 = Hiob 14, 1. — Ps. 26, 4 12 = Exod. 2, 4 13 = Klgl 3, 39 14 = Gen. 19, 16. 15 = Jes. 28, 7. 16 = Spr. 28, 14. — Jos 5, 7 17 = Ps. 41, 2. — Lev. 25, 47 u. öfter 18 = Deut. 10, 9.

Andere Beispiele vergleiche man oben bei der Darstellung der Engellehre. Fast wörtlich der Bibel entlehnt und nur mit Metrum und Reim versehen sind die Psalmenbearbeitungen. E 11 = Ps. 139. E 248 = Ps. 137. E 249 = Ps. 138. E 251 = Ps. 139. 140. E 252 = Ps. 141—144. E 253 f. = Ps. 145. E 255 f. = Ps. 146 f. E 258 = Ps. 19.

Obwohl diese letztgenannten Psalmenvariationen sich nur sehr wenig von der ursprunglichen Ausdrucksweise entfernen, entbehren schon sie nicht ganz der Parodie, d. h. Bibelstellen und biblische Eigennamen werden, bisweilen wortlich, bisweilen leicht verandert, auf ganz andere Verhaltnisse angewendet, sodass ein witziger Doppelsinn entsteht; naturlich findet sich dies noch mehr in den andern Gedichten Abrahams ben Ezra.<sup>1</sup>)

R I 2. רהספר נשלם בפרוש כל נעלם Und das Buch ist vollendet mit der Deutung alles Dunklen. Der witzige Doppelsinn beruht darauf, dass der Kommentar zum Koheleth, der hier ge-

<sup>1)</sup> Zur Sache vgl. meine Sammlungen in der Schritt Harîzîs Leben, Studien und Reisen. Gottingen 1890. S.4ff

meint ist, in der That mit der Erklärung der Worte על כל נעלם (Koh. 12, 14) schliesst, sodass die Worte auch übersetzt werden können: Und das Buch ist vollendet mit der Deutung des letzten Verses des Koheleth.

R I 22, 7. Eine Hindeutung auf einen Namen, zu dem man die Anmerkung Rosins vergleiche.

R I 58, 12: בֶּרְאָר מוּצְקִים (וch habe erklart), wie das Aussehen des Himmels ist. Hiob 37, 18: בָּרְאִי מוּבֶּק wie ein gegossener Spiegel.

R I 61, 4: Der Dichter hatte keinen Fisch bekommen, לולי ביליד שלג שלג שאח micht ein teilender Gast ihm einen kleinen Fisch abgegeben hatte. Die Gen. 10, 25 vorkommenden Personennamen בָּלְבָּן und בָּלֹב sind also appellativisch verwandt, indem sie mit בַּלְב "er hat geteilt" und בָּלֶב "klein" in Verbindung gesetzt sind.

R I 77, 6: בחוב שֶּלֶיו לִיוֹסף בֵּץ הבונות Schreibe darauf: Dem Joseph (gemeint ist Joseph ibn Amram) gehort der Baum der Weisheit. Ez. 37, 16: וכתוב שֶלָיו לִיוֹסף שֹץ אַבְרֵים.

R I 81, 38 נהפך שמי להבר ועירי פְּער Indem der Dichter die in dem biblischen Verse Gen. 36, 39 (נַרְמִלְךְ הַהְּתִיר הַבֶּר וְשֵׁם עִירוּ פְּער) vorkommenden Eigennamen בּפְער Mann des Glanzes und בַּער Stadt der Klage auffasst, gewinnt der Veis den Sinn: Ich heisse eigentlich ein glucklicher Mann, aber doch umgiebt mich Jammer.

R I 82, 70 בּמָת בַּתְּ מְּמָת בַּתְּ בְּאַרְן נַבְּקָב מְּעָה אָשָׁרְ Der Reichtum des Sohnes des Stolzes Jakobs, den er liebt; nach Ps. 72, 16, wo aber אַבְּ בַּבְּב Uberfluss an Korn bedeutet. und Ps. 47, 5, wo aber mit Jakob das Volk gemeint ist Über die weitern Wortspiele dieses Stückes, die sich von Vers 177 an finden, vergleiche man Rosins Ubersetzung und Anmerkungen

R I 125, 3 f: יְשִׁה וְּלֶּה הָלֹא תְשִׁה וְלֶּרְבֶּה בּלְּא תְשִׁה וְלֶּרְבָּה בּלְא תְשִׁה וְלֶּרְבָּה Setzt nicht ein annutiges Weib ihr rechtes Auge für ihren Mann ein und ihren Nacken ihrer Schwiegermutter entgegen? Ruth 1, 14. יַהְשֵׁק בֶּרְבָּה לַהַמִּיתְה Und Orpa kusste ihre Schwiegermutter.

E 11, 7: רַקְּמָה מוּ מְצְבֵּי בּתְהְקִיות מוּ עַנְבָּש בתַהְקִיות Und du schufst im Verborgenen mein Gebein und meinen Leib. הקמה eigentlich "Buntgewirktes", hier wie auch sonst (z. Bsp. E 1, 3) = Leib. Nach Ps. 139, 15 erwartet man aber הַנְּבֶּיה, ich wurde gebildet"

Besonders häufig finden sich bei den synagogalen Dichtern Gedichte, die mit dem Worte 752 endigen. Dies bezeichnet in den verwendeten Bibelstellen meist einen irdischen Konig, wird aber hier von Gott gebraucht, vgl. hieruber Dukes, Zur Kenntnis der neuhebraischen ieligiösen Poesie. 1842 S. 129 f. Auch von Abraham ben Ezra haben wir eine solche Dichtung, E 230; über die dort verwendeten Bibelstellen vgl. Egers' Anmerkung zur Stelle.

Doch lehnen sich nicht alle Wortspiele an die Bibel an, auch andersartige nur auf dem Gleichklang verschiedener Worte beruhende finden sich.

R I 64, 20. יכרה נים החרקה שם Von Schmach ist der Name des Winters genannt.

R I 78, 25. לכו אל רַב מנַחם הַמינַחם נפַשים Geht zu Rab Menachem, der Seelen tröstet.

R I 80, 10 וקרא בשַחַק שמו אל שמואכ Und Gott nennt im Himmel seinen Namen Samuel.

E 249, 7· נַיָשִׁירוּ יום ישורון יום ישורון דּוּכֶלָם Und sie sollen mit Jeschurun singen, am Tage, wenn sie ihren Tempel schauen werden

Finden sich diese Wortspiele in grosser Anzahl oder bilden sie den Reim (sogenannten ruhrenden Reim), so nennt man eine solche Dichtung خييس Bekanntlich hat Môse ben Ezrâ ein ganzes Buch, den Tarsis, nur in solchen Reimen geschrieben, vgl. meine Abhandlung ZAW 1899 XIX. S. 134 Ann. 2. Von Abraham ben Ezra haben wir ebenfalls eine solche Dichtung E 130: sie ist von Egers S 160 f übersetzt, doch sind die Verbesserungen Porges' heranzuziehen, vgl. Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judenthums. 1887. XXXVI S 280.

Natürlich lassen sich Witz und Scharfsinn besonders zeigen. wenn man verschiedene Personen oder personifizierte Wesen iedend einführt, die nun den betreffenden Gegenstand nach allen Seiten hin beleuchten. Daher sind bei den spanisch-jüdischen Dichtein Gedichte sehr beliebt, die einen derartigen Inhalt bieten, und die man am besten mit dem Namen "Streitgedichte" bezeichnet; man vgl Charizis Makamen (ed Lagarde) 5, 13, 39-43, 47, 49. Von den Dichtungen Abrahams ben Ezra gehoren in diese Reihe: R I 64. Streit der Jahreszeiten R I 78: Streit der Sinne E 168: Streit zwischen Zion und dem Feinde. E 184: Streit der Festtage. Die ersten beiden sind von Rosin a. a. O. übersetzt und erklärt; die Ubersetzung und die Erklarung der beiden andern gebe ich im folgenden.

E 168. 1 Zion sprach Wie sind meine Sohne von mir fortgezogen! Als sie von dem Feuer des auf Sinai gegebenen Gesetzes fortzogen, da loderte unter ihnen empor das Feuer des Herrn 2. Der Feind sprach. Ihr Manner Zions, wo sind denn eure Götter? Die mogen sich erheben und euch Hilfe bringen! 3. Zion sprach. Meine Sohne sind wie ein Vogel weggenommen, 4 in die Lander der Fremden aus dem Lande der Pracht verstossen. 5 Auf ihre Starke vertrauten sie in den Tagen ihres Glückes. 6. Als sie in Not waren, eilten sie nicht zu dem erhabenen Namen. 7. Wie vergassen sie: Ein fester Turm ist der Name des Herrn 8. Dei Feind sprach: Die Kinder Gottes hat ihr Vertrauen irre gefuhrt, 9 dunkel sind ihre Augen, denn in meinem Hause ist ihre Leuchte 10. Durch die Kraft meiner Hande bin ich starker als ihr Fels, 11. und dies ist das Zeichen, dass sein Volk seinen Augen für Banngut erklart 12. Und er sprach mit lauter Stimme: Rufet an den Namen eures Gottes! 13. Zion sprach: Meine Leiden erscheinen mir lieblich, 14. wegen des Namens meines Heiligen werden sie für Wonne gerechnet, 15. denn seine Züchtigungen sind mir süsser als Honig, 16. und zu den Enden des Heiles werden meine Sohne noch kommen, 17. dass sie zuruckkehren, und der Zornesgrimm des Herrn wird sich wenden. 18. Der Feind sprach: Ich habe geschaut, was meine Augen 19. wünschten, und mein Gesetz ist recht, und meine Zahne zermalmen ohne Ende 20. Und wie vermogt ihr, Sohne Zions, zu stehn vor mir, 21. und wohin wollt ihr zuruckkehren? Denn niedergetreten ist das Gesetz des Sınai, 22. und die Hand des Herrn ist wider euch und eure Väter. 23. Zion sprach: Ihr Hasser Gottes, habt ihr nicht gehort 24. die Worte seiner Propheten, und wie durft ihr sein Gesetz schmahen 25. und euch ruhmen über die Satzung, die ihr doch aus ihm gestohlen habt? 26. Jetzt wird sich aufmachen die Rechte seiner Kraft, und ihr seid vernichtet, 27. denn ihr habt das Volk des Herrn getotet. 28 Der Feind sprach: Von euch sind die Propheten weg. 29. Und wenn die fiuheren wahr und lauter geredet haben, 30 am zweiten Hause sind die Tröstungen vorübergegangen, 31. und tausend Jahre sind vergangen, und wie mögt ihr noch hoffen? 32 Und wie konnt ihr sprechen: Er wird kommen und euch helfen 1).

E 184: 1. Zwischen Sabbath und Festtag war em Kampf ent-

brannt, 2. dieser sprach so, und jener sprach so.

3. Er sprach: Den siebenten Tag nannte Gott mit meinem Namen 4. und segnete mich mit seinem Namen, und wer ist wie ich, wer? 5. Allem ich bin geehrt als Tag der Lust meinem

Volke, 6. und zwischen Gott und seinen Sohnen bin ich, ich selbst, das Wahrzeichen. 7. Und die Anordnung des Schaubrotes geschieht an meinem Tage. 8. Wenn sich mit mir Neumondstag oder Fest-

tag verbinden, 9. bin ich sicher der erste an Segen.

10. Das Fest der süssen Brote sprach: Ich bin das Versammlungsfest der Juden, 11. und an mir geschahen viele und herrliche Zeichen, 12 bis frei herausging an mir der Same der Geliebten, 13. mit Gold und Silber und allerlei Kostbarkeiten. 14 Und alle Sabbathe und alle Feste, 15. sie alle sind nur eine Erinnerung an den Auszug aus dem Lande, wo wir Knechte waren, 16 um sich an ihnen zu erinnern, was sie in dieser Hinsicht erlebt hatten.

17. Und der siebente Tag entgegnete: Ich bin der Heilige von Anfang an 18. Und wenn das Fest der sussen Biote ein Tag der Erlösung gewesen ist, 19. in Eile auf dem Wege, auf dem der Besitz ging, 20. so enthullte Gott mit dem doppelt so vielen Brote sein Geheimnis 21 und liess an meinem wunderbaren Tage das Manna nicht verderben 22 Und Himmel und Erde vollendete Gott an mir 23. und gab bekannt, warum das Werk inhte.

24. Das Fest der sussen Brote sprach. Mir gehort die Nacht der Bewahrung 25. und mir die, in welcher ein tadelloses Lamm allen Hausern der Hebruer ist. 26 Und die Opfergabe des Sabbaths besteht aus zweien, nicht mehr, 27 aber mir gehoren fünf Schafe nebst sieben Ziegen 28. und sieben Widder und die doppelte Anzahl Rinder. 29 Und meine Tage sind sieben auserlesene Freudentage, 30. und in der Passahnacht gibt es vier Segensbecher.

31. So antwortete der Sabbathstag im gluhenden Zorne: 32. Zähle, Fest der süssen Brote, deine Lammer im Jahre. 33 sind doch mehr als hundert Lammer mir zum Anteile. 34 Und im Schaltjahre füge ich noch acht hinzu. 35. Und an mir ruht alles, Frohlocken erneuert sich, 36. und Ruhe und ehrbare Lust ist an mir gegeben. 37. Das Fest kommt nur zur festgesetzten Zeit, 38. und man harrt, es zu schauen, von Jahr zu Jahr, 39 und wie lang hingezogen ist das Hairen auf ein Jahr!

40. Der Erste des Monats schrie· Hüret, ihr Zuverlassigen!
41. Gegen den Sabbathstag will ich stielten mit festen Worten,
42 und richten sollen zwischen uns die Rechte der Zehntel
43. Wenn dem Sabbath hundert sind, so sind mir über achtzig
44. allein von zwölfen an einem Tage gegeben 45. Der Tag der
Festversammlung ist der erste den Jahren 46 Der Tag des

mahnenden Blasens ist eine Erinnerung an die Herrschaft. 47. Das Wochenfest rief die Weisen herbei 48. geg

47. Das Wochenfest rief die Weisen herbei 48. gegen den Sabbathtag, den siebenten der Tage: 49. Ich bin die siebente der vollen Wochen, 50. und mir kommen zu vierzehn tadellose Lammer 51. und zwei Ziegenbocke und zwei vollkommene Schafe 52. und drei Rinder und ebenso bestimmte Widder, 53. und in mir wurde das vom Gipfel her eingesetzte Gesetz gegeben.

54. Diese Antwort gab der Versöhnungstag: 55 Ich bin ein

Tag in jedem Jahre, und mir kommen zu zwei Rinder 56 und zwei Bocke und drei Ziegenböcke, 57. und mir kommen zu sieben tadellose ausgewählte Schafe, 58 und Jeschurun wird von jeder Sünde an mir rein, 59. und Speise und Trank sind an mir versagt 60. und das Schuhanziehen und Waschen und Salben.

61. Das Laubhüttenfest sprach: Ich bin gross an Wissen, 62. denn mir kommen zu achtundneunzig Lämmer 63 nebst sieben Bocken und siebenzig Rindern 64. und vierzehn Widdern, die bestimmt sind. 65. Und vor der Menge meiner Zehntel erstaunen, die es hören, 66. drei Hundert sechsundreissig bekannte. 67. Und mir ist das Gebot der Hutte und des Palmzweiges, wie Gesetz ist

68. Wie richtig waren die Erwiderungen des Sabbaths in meinen Augen, 69. und die Worte der Feste waren lieblich meinen Gedanken. 70. Und ich eilte, zu fragen meine Weisen und meine Einsichtigen, 71. und da horten von der Höhe meine Ohren eine Stimme: 72. Wozu streiten meine Feste und meine Zeiten? 73. Denn sie alle sind heilig, und in ihrer Mitte ist der Herr. 74. Heil ihnen und Heil dem Volke, welchem es so ergeht! 1)

Sind diese Spielereien und geistreichen Scherze (vgl. auch die wachsenden Verse in Baumgestalt R I 84) nur reine Verstandessache, so haben wir doch auch eine Reihe von Dichtungen, die echten Humor und wahre Gemütstiefe aufweisen, Dichtungen, die eigene und fremde Thorheit verlachen und bemitleiden. Ich verweise auf die Gedichte E 18, R I 58—62, 72, 85, 86

### V. Der nichtbiblische Wortschatz in den Dichtungen Abrahams ben Ezra.

Die Anpassung des Neuhebraischen an neue Verhaltmsse verlangte zahlreiche neue Worter und Ausdrucke. Sie wurden aus den verschiedensten Sprachen, semitischen und nicht-semitischen,

genommen, teilweise half man sich auch, indem man biblische Wortstamme zur Neubildung benutzte oder die Bedeutung biblischer Worte veranderte. Diese Worter, wie sie sich in den Dichtungen Abrahams ben Ezra finden, sollen im folgenden gesammelt werden.

#### 1. Andern Sprachen entlehnte Worter.

Name des funtten, hier elften Monats, vgl darüber Schärf: Nathanael XVII, S. 73, m, R I 87, 111, assyr. a-bu.

mit ב hangend an, E 241, 2; von aram. אַדַק.

Name des zweiten Monats, bei Abraham ben Ezra als achter gezahlt, vgl. Scharf a. a O, m R I 87, 81: assyr ai-ru.

-NICEM Gast, R I 85, 36; ξένος

סטריבו Opferteile, besonders die Fettstucke, die auf dem Altar verbrannt wurden. E 233, 165: μοῖραι

אַרשָא die Erde, E 224, 36, bibl-aiam

פרק Erde, R ו 90, 261 אָרָקים, bibl-aram

- σ- Gerbei, R I 90, 569; βυρσεύς

אַדְּיָדֶּ die draussen befindliche (Mischna); vgl Strack, Einleitung in den Thalmud '. S. 2 – R I 34, 182 בְּרַיִּתָּה, arain.

קקב Farbe, ubertragen Art und Weise, besonders שברך wie die Art, zum Beispiel, so R I 82, 76; aram.

בושרוך Zahlenwert, R I 82, 67; γεωμετφία; doch vgl Strack: Einleitung in den Thalmud 3. S. 102

Schmähung, R I 66, 17; aram.

zwa Leib, R I 34, 259; bibl-aram

אינה אוף אוף אוף er hat einen Nutzen erlangt, R I 90, 430. Dass wir Niphral vor uns haben sieht man aus הרקר מָבוּרָה נַרָה בּרִקָּר בָּרָה נָרָה בָּרָה בַּרָּה בַּרָּה בָּרָה בָּרָה בָּרָה בָּרָה בַּרָה בָּרָה בִּרָּה בָּרָה בָּרָה בָּרָה בָּרָה בָּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בָּרָה בָּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בָּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בָּרָה בַּרָה בַּרְּה בָּרָה בַּרְבָּה בַּרָה בַּרָה בַּרָּה בַּרְבָּה בַּרָה בִּיּבְּיה בַּרָּה בָּרָה בִּיּבְּיה בַּרָּה בּרָּה בּיִבְּיה בּיּבְּיה בּיִיבְּיה בּיִּבְּיה בּרָב בּרָּה בּיִבְּיה בּיִיבְּיה בּיִבְּיה בּיּבְּיה בּיּבְּיה בּיּבְיה בּיּבְּיה בּיּבְּיה בּיּבְּיה בּיּבְיה בּיִבְּיה בּיּבְיה בּיִיבְּיה בּיּבְיה בּיּבְיה בּיּבְיה בּיּבְּיה בּיּבְיה בּיּבְיה בּיבּיה בּיּבְיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּבְיה בּיּיה בּייה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּייה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּיּיה בּייה בּיּיה בּייה בּ

הרהיה Gedanke. E 215, 4; bibl aram

بَرِيڤَ stark. edel, R I 58, 176; وَدِيڤُ .

Joch, Paar. R I 89, 23: ζεῦγος

זיר Glanz, R I 82, 279 90, 490, E 97, 7; דררי R I 90, 497; bibl.-aram.

رَبِينَ Waffe, R I 85, 6. 86 2.

קיַר er ist herumgegangen, E 124, 7; חַלֵּילוֹת m Kreise herumgehend, E 75, 15; aram.

ετά er hat ausgerüstet, Ε 217, 15: τάσσω (\*).

תוח חור וח לית לְית הְנְתִיה nur in הַנְת einei vorhanden wie er. R I 82. 97; aram.

460

ברוב Kohl (die Aussprache ist durch den Reim gesichert, Levy liest ברוב), R I 87, 50; πράμβη.

. كَرَفْسُ , Eppich, R I 87, 69. 117 جِرَعِت

בַּרְשׁים Lauch, R I 87, 14 כִּרשׁים.

הית nicht ist, vgl. כנת

er hat gekaut, R I 90, 278; aram

er hat Schaden erlitten, R I 87, 65; aram.

Becken, Schussel, E 233, 165; μαγίς.

מַחְזוּר Ruckkehr, Cyklus, Plural מַחזורות, R I 89, 7. 14; vgl. oben unter תַּדְּב.

שׁהַל mit כְּ er hat vergeben, E 6, 4; aram.

קיבין Zahl: nur ın der Verbindung בּמִבְיַן entsprechend, E 108, 3. 233, 72, bibl.-aram.

Perle, Plural מַרְבֵּלִים R I 90, 36; μαργηλίς.

קרחשקן Name des achten Monats, hier als zweiter gezählt, vgl. Scharf a. a. O., R I 31, 1. 87, 21; assyr. a-ra-ach scham-na.

קּרֶכּ Pi'el mit ב er hat etwas umgerührt, E 233,127.138; aram. אַרָכּם die Lehre, R I S. 225, 36; vgl Strack, Einleitung in den Thalmud 3. S 2; aram.

בקד er hat gestochen; Hiph'il הַקּיז mit דֶם er hat zur Ader gelassen, R I 87, 39. 79. 87 97; aram. für hebr בַּבֶּר.

קבֶר er hat gedacht, E 123, 15; bibl-aram.

סְבְּרָא Meinung, Vernunftgrund, R I 15, 253. 34, 186; syr. בּבָּרָא .

קיקק Zeichen, R I 34, 279. 89, 5. 28; Plural סְּקְּבִּים, R I 88, 15; מתְּבִּנֹסע,

סלקי Mangold, R I 87, 66; אמר ה

geblendet, R I S. 224.1; aram. Vgl. zur Form Rosins Anmerkung zur Stelle.

5335 Sandale, Ε 184, 60; σάνδαλον.

ες er hat abgewischt; Nithpa'el τρος er hat sich abgetrocknet; gebildet aus σπόγγος, Ε 233, 91

يَسْرَطُانِ Steinbild des Krebses, R I 82, 135; وَالْمَانِ ...

בּבֶּי er hat ungerecht, schmahlich behandelt, R I 90, 160. E 172, 9; aram.

עּבְּבוּרָם Schmach, דּבְּבוּרָם R I 124, 4. E 172, 12; aram. אינים nur in אינים gewöhnlich. oft, R I 34, 274; aram.

קבק er hat sich beschäftigt; Hithpa'el ב החַבָּבקה sie haben sich eifrig beschaftigt mit, R I 34, 333; aram.

לקץ Stiel, R I 91, 26; aram.

יַּקְּר Wurzel, R I 90, 666 בְּקְרה: R I 90, 187 בְּקָרים; bıbl -aıam בִּקְר Elefant, R I 88, 35; בִּבֹּל.

פיס er hat beruhigt; התביס er hat sich beruhigt, R I 90, 560; aram

bede Pfeffer, R I 87, 57; ἐἰ϶, wohl aus πεπερίς.

Gewand, Schleier, Ε 177, 8; παραγοῦδις

יצליף nur Hiph'il יצליף mnt dem Schlagmstrument ausholend, um zu schlagen, E 233, 141 147: aram. Vgl. Strack. Joma S. 38 s. v.

עטון Rettich, R I 87, 113; Pl. צונות R I 87, 52 Das Wort hangt zusammen mit aram בין, arab ביים er ist kalt, hart

קפּבְ er steht gedrangt; אָפּרְ dıcht gedrangt. R I 88, 8; בَمُفَ אורים Morgen; בּאַבְּרִים morgens, R I 87, 39; aram.

בּרָדָה Anstossendes; verwandt ist סֿעָכֿ er ist kuhl; nhbr nur אבר אַנָּדָה Mittelfinger, E 233, 86

קב" er hat angeheftet, bestimmt, R I 15, 254; aram.

קובְּרִיטוּן eingemacht. eingelegt (von Früchten), R I 87, 70; conditaneus (Rosin z. St.).

קֹפִי Uine, Ε 223, 106, 110; κάλπη

Becher, R I 86, 1, πάνθαφος (')

קפופה Eule, Plural קפופה R I 58, 22.

Roch (Figur im Schachspiele). R I 88, 43; وَكُونَ , .

קד Geheimnis, קד E 71, 4; bibl -aram

רָּטְּרָה Verband, E 155. 3.

יב er hat gewinkt, angezeigt. R I 67. 20 E 108. 11: הַאֹּק.

רבה Wink, R I 15, 294. 34, 28. 30 33. יאר,

ארקה Wink, Anzeichen, Plural רְמִיקּה R I 15, 157.

שית sechs, R I 15, 310; bibl.-aram.

אָבֶּים Stunde, שְׁעות R I 15, 98 117 119 90, 610: bibl.-aram

תחום Grenze, החומה R I 90, 394; בשבל.

תרד Mangold, Beete, R I 87, 51 הרָדָים; aram הרגגול Hahn, R I 87. 35.

תְּשֵׁרָי Name des siebenten, hier ersten Monats, vgl Scharf a. a. O., R I 15, 124. 21, 5 87, 11. 89, 18; assyr. tasch-ri-tav.

2. Worter, deren Stamme sich auch im Biblischhebraischen nachweisen lassen.

אַזּרֶרָה Ermahnung, Pl. אַזּהָרוֹת R I 89, 32.

אָתור Verzögerung, R I 34, 80.

אלהית gottlich, f. אַלהית R I 23, 5

אַסְמְכְּחָא die Anlehnung, vgl. Rosin I S. 70 Anm. 2. R I 34, 274. באַ er ıst untergegangen, E 132, 24.

אפלר selbst, sogar, R I 15, 120 363.

אריסות Ehe, R I 34, 80.

בכבה Weinen, E 167, 4.

יים inzwischen, R I 85, 40.

ברבל Daumen, R I 87, 64.

הרף גלידף R I 4, 9. 11 15, 276. 311. 34, 29 242. 87, 5 55. E 220, 9. 19. 26. 221, 5. 222, 9; ברפי R I 81, 43. E 100, 4: ברפי E 202, 40. 209, 10, Plural תופית R I 4, 8; גרפית R I 87, 101; ברפי R I 87, 101; גרפית R I 87, 105; גרפית R I 90, 425

er hat verborgen, R I 33, 19. E 13, 2. 108, 12. 170, 20. בַּבָּדְּאַ Niedrigkeit, R I 58, 73.

במאר Zweifelhaftes, zweifelhafte Frucht, R I 91, 3. Vgl. R I S. 200 Anm. 5. Strack. Einleitung in den Thalmud . S. 14.

קקרוק Singular und Plural. genaue Erforschung, Grammatık; דקדוק R I 12, 1. 15, 11. 338. 20, 15. 30, 13. 33, 21. 34, 125. 315. 330 333; דְקְדוקר R I 34, 313; דְקָדוקר R I 4, 17 15, 65. 374. 58, 104.

פקדק er hat grammatisch erklart, R I 34, 14.

דְּבֶּי freie Deutung der heiligen Schrift zum Zwecke der Eibauung und belehrenden Unterhaltung, vgl. RIS 36 Anm 8. RI 15 211. 214 253. 259. 306. 331 366. 34, 177. 224. 208; st. constr. בידי RI 15, 238. 347.

הרדיים Indier, R I 126, 4.

ברל בלילו Lob; הלילו R I 90, 643; הלילו E 217, 8.

הַבְּבֶּה gesetzliche Bestimmung, vgl. Strack, Einleitung in den Thalmud 3. S. 4: R I 15, 252, 254, E 20, 1, 184, 67, 233, 148.

הַבְּקְהָה Uberheferung: דיקקקה R I 15 374 הַבְּקָהָה Sinn: הַדְּבָּשִׁית R I 15, 184: הַדְּנָשׁיתינו R I 34, 44. הַדְּנָשׁיתינו E 224, 85

הדי folgendes, vgl. Siegfried-Strack, Nhbr. Sprache  $\S$  29 a. R I 15, 297–34, 238.

הדרית Glanzendes, E 233, 115

יהיר vorsichtig, E 233, 182

יַרְּלֵּר verachtlich, R I 90, 571. Vgl. Rosins Anm. z. St.

727 Gesang, E 217, 6.

קריחה Glanz; זריחה R I 90, 660

קבור Zusammenstellung, R I S. 222, 4

הביבה Fest, R I 91, 10.

היבה Schuld, E 233, 92: היבה E 172 8.

קרבים; R I 34, 109.

חררב Verpflichtung, R I 15, 155

הַלִּילֶה Umdrehung, Kreis. Vel 8 459 unter הְּדָר

הברָבה Kaufmann, R I 90, 569

ביכיה Agypter, E 226, 55, vgl Jes 30, 4

קברן stark, E 243 1

ק־־ק scharf, R I 87, 15. 56. 103

Your Verachtung, E 202, 39.

קשה dunkel, R I 90, 227.

ברלה Eintauchen, E 233, 98. 169 174 178.

בבי Durre, R I 87, 102

רְּרְיְּדָה Erkenntnis, Wissen, R II 16, 9; יְרִיּיָה R I 90, 650

ההר Hithparel: er brustet sich, R I 90, 580

רציאָת Auszug. E 177, 22, 26 30 34 38, 42 46 50 54 58 קציקת Guss; R I 4, 2 רציקת.

יצירה Schopfung; R I 15, 229 יצירה

שרב bewohnte Erde, R I 15, 234

ישיבה Schule, R I 15, 22 ישיבה.

רה kostbar, R I 54, 6

ъ 50, Е 232, 103. 155.

לְּלֶב Gesamthert, Ganzes, R I 34. 179; בּלֶּלָב R I 41 2 בּלֶלָּר שׁל seine Gesamtheit ist, dass = kurz, R I 82, 171

מריקה Ausrottung; בריתות R I 91 21

Weinberg, E 18 b, 11

Hochzeitsverschreibung; מתבית R I 91. 11

החָם Schar, Engelschar; כתות R I 65, 2.

בּלֵיב Palmzweig, R I 120, S. E 184, 67.

ਜਜ਼ਾਂ Feuchtigkeit, Frische, R I 87, 18 53, 75, 83, st consti

אר Nacht, R I 66, 1. Vgl. zu diesem Gebrauche der Form des status constructus meine Arbeit: Zum Lexikon und zur Grammatik des Neuhebräischen. ZAW. XIX 1899. S. 145 147.

קבָּם Gefangenschaft, E 152, 10.

מדרר Wohnung, Wohnen, R I 91, 1.

מרלד Neumond, R I 15, 117. 89, 17.

מחזרר Cyclus, R I 53, 9.

מחשבר Denken; מחשבר R I 58, 41 II 5, 29.

מרלה Beschneidung; מרלה R I 15, 199

מְבְּלְהָא das Gesetz, vgl. Strack, Einleitung in den Thalmud כּיבְלְתוּה S. 56; מֹבְלָתוֹת R I 34, 182.

עכבה Verkehrtes, Sunde, מעבה E 118, 7.

מערזרת Macht, Kraft, E 233 b, 23.

מעילה Falschheit; E 215, 3 מעילה.

מַנְצָבר Schmerz; מֵנֶצָבר R I 70, 6.

בירי Saft, R I 87, 117.

ערהָקץ בּרשׁ Bad, m , R I 87, 25 38. 45; מּרְהָץ יָבָשׁ Schwitzbad, R I 87, 77.

קשׁבֶּה Mischna, R I 15, 145 34, 119. 181. II 19, 13. 50.

ברארת Weissagung, R I 35, 9

ביאות : Weissagung : ביאות R I 34, 304.

בגרה strahlend, E 237, 1.

בויקים Beschadigungen, R I 91, 2 15

### Hiph'ıl: beschadigen, R I 58, 180

במילה Hin- und Herschwingen, R I 120, 8.

בילה Anziehen; בילה E 184, 60.

wei Ruhe, E 156, 8.

בגרבה Ausschlag, Grind; כגורות R I 87, 73

775 er hat angereiht, geordnet, R I 53, 6. 78, 29. 90, 37. E 233, 87; Pudl: R I 89, 10. 20

סרגיה Schritt, Stil, Art und Weise des Talmud, Halacha; בגיה R I 82, 264.

הקה Salhen, E 184, 60.

בררָה Speise, E 233, 85.

ספירה Zühlung, besonders des 'Omeropfers, R I 15, 142; הַבָּמִי die Astronomen, R I 15, 40.

קבק zweifelhaft: בּיִר סָבַּק ohne Zweifel, R I 15, 372; אֵרָ סָבַּק ohne Zweifel, R I 34, 280.

שברה Ausgleich von Sonnen- und Mondjahr, Einschaltung,

465

R I 15, 151. 89, 10. 38. S 223, 1. E 184, 34; קבורים R I 89, 19.

יברל Kreis, R I 23, 4.

ערץ Firmament, E 202, 39.

פרער ; פרער E 229, 63.

קסרק bıblıscher Vers, m., R I 15, 342; קסרק R I 15, 25 79.

 $244\,$  312. 342. 32, 3; פסוקים R I 4, 8 15, 62 369. 58, 140.

בקידה Heimsuchung, Verlust; E 202, 51 פקידה.

שרוד Trennung, R I 69, 9. 70, 33; ברוד E 118, 9.

פרנש Erklarung, R I 1, 24. 2, 2 9, 3 10, 3. 15, 29 33 37. 42. 46 (m). 89. 113 241. 341 342. S. 224, 17. 33, 21, st constr. R I S. 83 a, 2; פרושר R I S. 84, 128; פרושר R I S. 833. 34, 311; פרושר R I S. 856. 34, 325. 331; פרושר R I S. 850. 34, 325. 331; פרושר R I S. 850. 34, 42

פרשים einzelnes; פרשים R I  $41,\,2$ 

פרידה Trennung; פרידה R I 70, 11; פרידה E 18 b, 2.

שׁבָּר, שִּבְּשׁרִט, Einfachheit, Wortsınn; שַּבָּר R I 4, 11. 15. 366. 18, 2. 34, 275 288. 306; st. constr. בּשָּב R I 53, 7; בּשְּבָּים R I 41, 1; שְּבָּיוֹם R I 4, 12. 6, 6 15, 190. 279. 363. 34, 176. 297. 313.

בברר Gemeinde, R I 15, 152

בַבַּע Farber, R I 90, 570.

ברוקים Sadduzäer, Karaer, R I 15, 58. 373 34, 70

צרק Bergspitze, E 233, 161

בּמְתּרבִים Grünendes, Gewachse, R I 87, 71.

בריך benotigt, R I 15, 144 34, 65. E 206, 104

הַבְּבָּ Lehre, R I 15, 144. 34, 187. 270 278.

בדרם alt, R I 88, 2. 90, 223.

vor, R I 15, 216 295 34, 206. 224.

קרשָה Heiligkeit, R II 8, 2. קרישָה E 177, 12

קלות Leichtsinn, R I 58, 74; קלותם ihre Behendigkert, R I 90, 256.

קשר Schwierigkeit, R I 87, 33.

רַאַיָה Grund, Beweis, ראַיָה R I 34, 31, ראָיָה R I 15, 52.

168. 232. 34, 216; ראַיותָם R I 15, 51 34, 168.

האָר Beobachtung; ראָרָה R I 15, 146

השָּה Anfang, R I 15, 271.

היצה Waschen, E 184, 60.

בְּחָבֶּן barmherzig, E 259, 8.

וריקון leer, R I 86, 1.

שבה er hat voll Schlamm gemacht, R I 87, 16. פהד er hat bezeugt, E 102, 16. 217, 15. שבִיתָה Feiern; שבִיתָה R I 15, 74. בּהָיר Lob, R I 66, 17; שבָהָיר R I 70, 26 שבהי Saturn, R I 82, 113 ਜਦੂਦ Oberflache, R I 34, 250

שביבה Gnadengegenwart Gottes, R I 15, 299. E 124. 15. 170, 10. 23; אָרָיָם E 177, 2.

שלחבר Wechsler, R I 90, 570.

שׁלְשׁל er lasst abführen, R I 87, 67. 79 98; משַׁלשָלים Abführmittel; zu erganzen ist מֵיָם R I 87, 30.

שברי Verschiedenheit, R I 15, 107.

שבור Mass, R I 90, 604; שבור R I 15, 138 שקול Prufung, R I 15, 186 34, 185 254

שקיבה Sonnenuntergang, R I 15, 117.

שתוה Grundung. E 155, 4.

תגלחה Haarschneiden, R I 87, 68.

חבבות Hinzufugung, R I 34, 189.

תרבלת Nutzen, Vorteil, R I 15, 46; הועלות 45.

Wiederaufleben, R I SS. 76.

להה Hiphil: R I 26, 2. 87, 81: er hat angefangen.

תַּחָפַּנְתָּסִים Agypter, E 230. 87

קינוק Knabe; תינוקים R I 15, 355, 58, 144

תלמודינו ,R I 48, 8 תלכיודו ,Talmud, R II 19, 14 48 תלמודו R I 34, 172

קינוקה Bewegung: הינקה R I 34, 148 בבוקים Ergötzungen, Leckerbissen, R I 58, 244 יקקון Verbesserung, R I 15, 357. ההַבָּשה Lobpreis: R I 126, 5 הוהבַשה. Thiph'il: en gibt die Hebe, R I 91, 4.

3. Biblische Wörter in veranderter Bedeutung

אַבות Bltern; R I 34, 103 אַבות בוות 175 Bltern; R I 34, 103 אָבות die verbotenen Arbeiten und ihre Unterabteilungen. Vgl. Buxtorf s v. אַבָּא; Levy, Nhbr. Worterbuch s. v. אָבָא; Strack, Schabbath VII 1 f.

שׁבֶּרֵים bibl. Schwungfeder: אָבֶרים Glieder. E 233, 96, אַבָּרִים seine Glieder, E 233, 162.

מדרם Bezeichnung der christlichen Staaten und Lander, R I

58, 81. 82, 178 ff; אַדוֹמִים Romanen, R I 15, 209. Vgl uber diese Art der Bezeichnung Zunz, Synagogale Poesie S 437, Beilage 16; Sachs, Beitrage zur Sprach- und Alterthumsforschung II S. 135 ff.; Rosin I S. 90 Anm. 6. S. 137 Anm. 13

פּרְמָה eigentlich "die 10te", nh. Galle, R I 87, 96; הַּמְרָה R I 87, 112.

Rad, E 206, 83. 99 eine Engelklasse, vgl. schon S. 433 dieser Arbeit Dagegen wird E 201, 8 pen zu lesen sein: Die Gewalten auf der Erde sind geschaffen, in das Gefängnis "der Zeit" sind sie gebracht, und was vermogen sie zu thun? Können sie herausgehn weg vom Himmel des Herrn? (Klg. 3, 66)

אָברוּדָ Zogling, R I 69, 1.

אמרבה Religion, R I 15, 26.

אברי Sternbild des Lowen, R I 82, 140.

בּבֶּת Pforte; בָּבות R T 91, 15.

אָבֶּל Hiph'il: den Segensspruch sprechen beim Ausgange des Sabbaths. Vgl. über diesen technischen Ausdruck Levy, Nhbr. Wörterbuch unter מַבֶּלָת und בַּבָּל R I 50, 10.

er hat gepruft, R I 58, 200.

אָבֶּיָ bibl er hat unbesonnen geredet: E 230, 122 er hat geredet.

ביאה Emzug, E 177, 24 28. 32. 36. 40. 44. 48. 52 56 60.

בַּב er ist frühe da, E 247, 20.

בלר לְבִּים Laune, Gluck, Geschick, R I 81, 25 f. 47. Ahnlich ist der Ausdruck Vers 37 בְּלֵדֵי בְּיֵלִי Vgl Rosins Anmerkung 6 S. 129. Brody, Gabirol 1, 2 und Anmerkungen א

בנקר bibl. Bau; R I 3, 23 Wortform; בנקרר R I 34. 334.

bibl. Unerhortes, nhbr Schopfung. Pl. Geschopfe. R I 34, 210. E 75, 1; בְּרַאָּתוּ R I 34, 142: בְּרַאָּתוּ R II 6, 7, E 73, 2.

89, 7. 104, 15. 176, 1. 229, 27. 43, 230, 56; בְּרִיאוֹתִידְ בּ 177, 15. Echo, R I 67, 25 78, 28

בּאַרָה bibl. Erhabenheit, Stolz; R I 90, 347 בַּאַרָה ihr (der Gewässer) Anschwellen, Hochgang.

לְּבּארן bibl Hoheit, nhbr. eigentlich ein Titel für die Oberhäupter der hohen Schulen zu Sôrâ und Pum Bedîta (7—11. Jahrhundert), dann uberhaupt: Fürst; בְּארנִים R I 15, 52. 34, 137. 58, 119 90, 544. II 19, 46.

בה Rücken; E 57, 8 בבור unser Körper.

Steinbild des Steinbockes, R I 82, 159.

קר bibl.-hebr Rücken; nhbr. Körper, Inneres, E 68, 5. 6. 73, 6. 75, 5. 210, 11. 222, 8. 11. Auch E 80, 7 ist גז לעד בעו lesen.

בּלְבֵּל Rad: nhbr. Sphare, R I 59, 1. E 97, 10. 177, 9. 206, 112. 224, 3; בּלְבֵּלִים R I 119, 18; בּלְבֵּלִים R I 123, 8.

בּלִיכִים Spharen, R II 8, 13. E 201, 5.

בלה bibl. Embryo; R I 65, 3 בלמה dein Leib.

בּבִּים Sternbild der Fische, R I 82, 167.

דרק bibl. dunnes Gewand, E 233 b, 19 Himmel

הלה Pı'el, R I 88, 27: er macht einen Doppelschritt (im Schachspiele)

ילי Sternbild des Wassermanns (eigentlich des Eimers) R I 82, 163.

הדבים bibl. Fussschemel; E 2, 5 הרבים Tiefen הבים bibl. Gerausch: E 75, 14 76, 6 המלות Engelscharen המלות bibl. schwanger; R I 89, 28 החדם (naimlich שָּנָה bibl. schwanger; R I 120, 12 אָנָה הַתְּלָּים Gaukler בּילִים Wohnung; nhbr. Himmel E 76, 2. 118, 17; בְּלָים Gheber, Feueranbeter, R I 75, 48.

קבר Prel: er hat verfasst, R I 50, 16. 51, 2 E 83, 3; מַחַבר Verfasser, R I 31, 5.

הבה bibl. Genosse; nhbr. Titel eines im Gesetze Unterrichteten, collega, doctor; R I 90, 542 הַבְּרִים.

ซะศ Freilassung, R I 84, 4.

בּשְׁהַ חער nicht-biblischer Plural in der Bedeutung Spruche, Erklarungen, Regeln; בּיְבְּיִהְ R I 4, 16 15, 362. 369. 21, 3; שְׁבָּיִה R I 4, 8. 15, 344; שַּבְּיִה 15, 346. 355 (m); בּיִבְּיִה Accente, R I 87, 7.

ন্নু bibl. er hut zerrissen: E 233, 110 mit ন er hat umgerührt, geschüttelt. יְחֵד Pi'el: als den einen verkunden, R I 90, 618; Hithpa'el: allein sein, R I 90, 15.

ילד vgl. בני נְבִים S. 467.

יְּבֶּא mit בְּ es wird ausgegeben für, hat den Wert von; R I 82,78 פרוֹצא בו einen ähnlichen Wert habend, ahnlich sich verhaltend, gleich, ebenso.

מוכב היבה Sternbild der Venus, R I 82, 119.

מוכב הבה Sternbild des Merkur, R I 82, 121.

סבֶּב Niph'al: hineingehn, R I 90, 696.

בתובה biblischer Vers, R I 82, 256. Über בתובים siehe הורָה. Plural, R I 15, 80. 34, 131.

מאַדים Sternbild des Mars, R I 82, 117.

מאדברם Sternbild der Wage, R I 82, 147

אים mit שְּבְחֵים bibl. das unbesonnen Ausgesprochene; R II 6, 13 einfach: Wort, Rede.

מרבָר bıbl. Mund; E 76, 10. 97, 10 der nicht-bıblısche Plural מּדְבֵּרי Worte.

טרסָד bıbl Grundfeste; R I 34, 334 מוסדותָיר seine (des Wortes) Wurzeln.

שְּׁבְּק bibl. Metallguss. Aus Hiob 37, 18 ist die Bedeutung "Himmel" eischlossen. E 206, 112. 224, 3. 230, 13. 233 b, 19; מוצְקִים R I 58, 12.

מוּצְּק bibl. Emengung; R I 15, 100 st. constr. מוצָק; mit Suffix מוצָקר; mit Suffix מוצָקר

בּיְדֶלָּר Schicksal, E 147, 6 מֵדְלָּר. Biblisch ist nur der Plural in der Bedeutung: Sternbilder.

בתולה Sternbild der Jungfrau, R I 82, 143.

אַלה Sternbild des Widders, R I 82, 123.

מחברת Werk; R I 20, 17 מחברת.

פתק er hat verwischt; Niph'al pass. R I 58, 128

שׁבָּים bibl. nur als Adverb: unten; R I 20, 6 Erde

מִרק Ketzer, R I 15, 59; מרכים R I 58, 117.

bibl. Lehrspruch; E 83, 3 Poesie.

מלך Vokal; מלכים R I 15, 315.

הבָבָּה Tafelrunde, E 111, 1.

שלבת bibl. Gewebe, nhbr. Thalmudtraktat; מכבת R I 34, 181.

ງວຸກຸ er hat überhefert, R I 34, 170. E 171, 10. 18; Niph'al: pass. R II 19, 29.

קברת Überlieferung, Masora, R I 15, 144 344 E 233, 134. Bd. LVII. 31 קיבוך bibl. Wohnung, Tempel; R I 55, 18 Anrede Gottes, Beschützer.

הַבֶּבֶּם bibl Stufe; R I 30, 5. E 76, 11 Himmel; E 69, 8: Wurde.

קפַקר Verlust, R I 69, 6. E 202, 43.

מבק siehe מבק II.

א בּקרָא heilige Schrift, Bibel, R I 84, 7. II 19, 12; מקרָאַדָּ E 137, 8. Ausserdem vgl. unter הורָה.

קּרָה bibl. die bittere; הַמְּרָה הָאַרָה R I 87, 112 die Galle; vgl. sehon unter הַשָּרוּרָה הַשּחוּרָה R I 87, 24 die Melancholie.

die ruhenden, d. h. Konsonanten ohne Vokal, R I 20, 20.

בְּעָה R I 88, 33; יְהֵי מֵּטְהּ פְּּטְבֶּיר eigentlich: en ist seine Schritte biegend, d. h beim Schachspiele: er zieht schräge, dann ohne jeden Zusatz in derselben Bedeutung; R I 88, 24 נוטה R I 88, 25 יַטַה.

ביב Rede, Wort, E 71, 5. 101, 7; ניבר 129, 5. Vgl. zu dem Bedeutungswechsel meine Arbeit: Zum Lexikon und zur Grammatik des Neuhebraischen ZAW. XIX, S. 145.

קידות die sich bewegenden, d. h. Konsonanten mit Vokal R I 20, 20.

Pi'el: ausgiessen, R I 87, 63, 118; Niph'al: ausgegossen werden R I 87, 64. Vgl. das Syrische

סהר bibl. nur Plural: Gliederungen; R I 43, 4. 45, 4 Abschnitt der Bibel; E 233, 98. 169. 178 Ritus; R I 78, 29 סְּרָרִים Abteilungen des Thalmud.

סרד Ratsel, R I 110, 1 112, 1; סרד 106, 2.

קמיקה bibl. Decke: R I 80, 2 in Beziehung auf סָמַךְ Ezech. 24, 2 das Stürzen auf.

מעברת . בְּבֶר das befruchtete Jahr, Schaltjahr, R I 15, 141. Auch ohne Zusatz R I 89, 6, 13 13 מעברות Schaltjahre.

בּרְבָּח: Brotfladen; R I 90, 603: Kreis בּרָה.

er ist gekrümmt, R I 90, 26.

ערלָם Welt, R I 14, 5. 15, 216. 226. 285. 287. 298. 329. 26, 1. 2. 34, 142. 206. 217 E 144, 17. 186, 12. 201, 7 209, 17. 230, 8. 233, 101; עולָמורת  $\mathbb{R}$  I 82, 74. E 230, 30; עולָמורת  $\mathbb{R}$  E 57, 13; עולָמורת  $\mathbb{R}$  I 15, 292; עולָמִים  $\mathbb{R}$  II 6, 26.

אָבֶּרֶן bıbl. Beschäftigung, Sache; R I 34, 335: Bedeutung der grammatischen Formen ינִבְנֵין.

בקרב Sternbild des Skorpions, R I 82, 151.

שׁרַמּרוֹכִים bibl. Platane, R I 58, 250; שֵּרְמּרוֹכִים Kastanien (Früchte). פַּאַרִּה bibl. Seite, Rand; E 104, 13 פַּאַרִה שׁבֵּע die sieben Planeten. דָיָם biblisches Wort unsicherer Bedeutung, R I 88, 31. 37;

Feldherr im Schachspiele, Königm.

פרק. Nicht biblischer Plural בְּרָקִים R I 58, 164 Mischna-abschnitte.

קרְשָׁה der am Sabbat verlesene Pentateuchabschnitt, R I 34, 205. 329. 37, 4. 40, 3. 44, 4. 58, 151; הַּבְּיָהַ R I 34, 144. 147. 153. 38, 4. 39, 4, 42, 4; בְּרָשִׁרוּת E 233, 168.

ברשְׁלְּדְתָּא. Der biblische Eigenname ist in zwei Teile zerlegt und im Sinne von "Erklarer des Gesetzes" genommen: R I S. 224, 20.

בשיף er hat ausgebreitet, R I 88, 19; Particip פשרט ergentlich: ausgezogen, dann: einfach; R I 15, 141 הְשִׁיְה מְשׁרְהָ das Gemeinjahr, auch ohne Zusatz im selben Sınne בשׁרטר R I 89, 27 35; מּשׁרטרת R I 89, 15.

mit Patach versehen; R I 20, 24 בתוחות.

אַדְק Sternbild des Jupiter, R I 82, 116.

ארת אור Name Gottes mit der Nebenbedeutung "Schöpfer", vgl. Wiegand, ZAW. X, S. 85 ff., R I 34, 84. 52, 5. 63, 28. 71, 26. II 9, 13 E 73, 15. 129, 5. 157, 16. 19. 206, 98. 229, 115; בורה E 68, 1; אורה E 225, 19; אורה R I S. 151, 34a 9. E 100, 5. 209, 2; אורה R I 90, 411. E 75, 16. 229, 47.

ארקה bibl. nur abstrakt: Gestalt, E 235, 8 konkret: Gestalt, Figur, Gebilde.

mit יבין geizig, R I 85, 1.

אַרְפָּתָה Nordfrankreich, R I S. 223. 82 a 2. Davon אַרְפָּתָה Franzose, R I 83, 1.

בּבֶּק er hat festgesetzt, bestimmt, R I 88, 4 E 184, 64. הַבְּּדְּלָּבְּּ bibl. östlich; E 211, 22. 225, 3 ehemalig, fruher.

קדָר Bezeichnung muslimischer Staaten, R I 58, 83.

קְּרָבּי Pi'el R I 91, 13: sich verloben; R I 50, 10 den Segensspruch sprechen beim Beginne des Sabbaths, vgl. über diesen technischen Ausdruck Levy: Nhbr. Wörterbuch unter קרוש.

קימה bibl. Aufstehn; R I 64, 22 קימה Bau.

קלד er hat geflochten, E 233, 166. Zur Erklarung vgl. Joma 6, 7. Strack: Joma S. 25.

קמרץ mit Kamez versehen; קמרצ R I 20, 24.

קבץ er hat in den Hals des Opfertieres geschnitten, E 233, 94. אָדָר Sternbild des Bogens, R I 82, 155.

פארי eig. geschaut; R I 87, 14: passend, geziemend.

קב Lehrer, R I 15, 23. 36. 41. 58, 121. 78, 35. 81, 50. 82, 102. 129. 133. 137. 84, 2; קבר dasselbe, R I 58, 48; תבר R I 121, 5; קבר R I 58, 125.

רָבְּלִים, Plural רָבִּלִים, Bauern im Schachspiele, R I 88, 21.

בּהַה er hat gebetet, siehe Buhl s. v., E 88, 8.

er hat verbunden. Niph'al passivisch: E 68, 6.

קְּיִּוֹכְי Gedanke; רַבְּיוֹנְי E 200, 12; sonst nur im nicht-biblischen Plural: רַבְּיוֹכָי R I 15, 202; רְבְּיוֹכִי E 206, 11; רֵבְּיוֹכַי R II 6, 1. E 84, 10, 100, 25, 134, 6, 184, 69, 215, 4, 219, 5, 221, 9.

שחוכה Galle, R I 87, 127.

בש Gott, R I 33, 1. E 4, 1. 111, 12 115, 19 233, 108. 111. 113; בשה R I 15, 92. 226. 249. 290 304. 26, 3. 27, 2. 31, 2. 34, 54. 120. 143. 160. 165. 264. 327. 35, 10. 46, 1. 50, 2. 84, 6. S. 150, 26 a, 2. E 71, 4. 87, 6. 224, 88. 233, 119. 120; שהשה השה השה השה הוא I 15, 322 der deutlich ausgesprochene Name, d h das Tetragramm.

עָּמָטָ bibl. Geflüster, E 247, 58 üble Nachrede.

שמש. בין הַשְּמְשׁוּת im Zwielicht, R I 34, 245. 250.

הארמים Steinbild der Zwillinge, R I 82, 131.

הוְצָאוּת bibl. Ausgang ; R I 34, 335 הוְצָאוּתְיו seine (des Wortes) Endungen.

תירָה היִקרָא וּלְתוּבִים die drei Teile der heiligen Schrift R I 15, 94.

תַּבְרִיךְ Sterbekleid; הַבְּרִיכִין R I 59, 4.

תלי Ekliptik, R I 15, 101. E 59, 2; סוד תלי dasselbe, E 104, 13. bibl. Name eines Gottes, nhbr. Name des vierten, bei

R I 87, 101 des zehnten Monats, vgl. Scharf, Nathanael XVII, S. 73. הַרָּצָּהָה R I S. 224, 24 im Sinne von "Friedensstadt".

Das Ergebnis ist also, dass Abraham ben Ezra aus fremden Sprachen im Vergleich zu den andern Dichtern jener Zeit viel übernommen hat, etwa neunzig Wörter, von denen den semitischen Sprachen ungefahr funfzig (38 aramaische, 15 arabische), den arischen siebenunddreissig (36 griechische, 1 lateinisches) angehoren. Dabei ist aber in Betracht zu ziehen, dass mehrfach die Stoffe seiner Gedichte (astronomische, grammatische, philosophische) ihn geradezu zum Gebrauche solcher Worte zwangen. Das Überwiegen des ihm eigentlich am fernsten liegenden Aramaischen und Griechischen zeigt übrigens, dass diese Lehnwörter schon in hellenistischer Zeit in das Hebraische eingedrungen sind. Meist hat aber auch er sich geholfen durch Neubildungen aus biblischen Wurzeln und vor allem durch Veranderung des Wortsinnes biblischer Worter, also auch hierin das Streben seiner Vorganger und Zeitgenossen, oft in origineller Weise fortgesetzt.

# Die kanonischen Zahlen 70-73,

ein Nachtrag zu meinem Artikel in d. Zeitschr Bd. 4 (1850) S. 145 ff.

Von

### Moritz Steinschneider.1)

Vor mehr als 50 Jahren habe ich die kanonische Zahl der muhammedanischen Sekten zum Ausgangspunkte von Forschungen genommen, welche dahin ausliefen, dass die Zahlen 70—73 sich vielfach als runde, d. h. unhistorische oder wertlose erweisen, so dass es eine unabweisbare Pflicht der Kritik bleibt, in jedem einzelnen Falle zu untersuchen, ob die angegebene Zahl eine erfahrungsmassige Thatsache sei. Am Schlusse habe ich die Begründung der mannigfach belegten Erscheinung in einem astronomischen Zahlverhaltnis gesucht, welches vielleicht durch astrologische Anwendung seine literarische Bedeutung erlangte.

Seit jener Zeit habe ich diesen Gegenstand nicht aus den Augen verloren und vieles darauf Bezügliche angemerkt, sowohl Falle von wahrscheinlich allgemeiner Anwendung jener Zahlen als runder, welche häufig durch den Einfluss hebraischer und arabischer Literatur zu erklären ist, aber auch einige Falle, wo jene Zahlen genau zu nehmen sind (namentlich unter Rubik VI), ohne dass ein solcher Einfluss zu vermuten ist, um vor Hyperkritik zu warnen.<sup>2</sup>)

Eine Berücksichtigung meiner Resultate ist mir nicht aufgefallen; selbst diejemgen, welche Veranlassung hatten, von der Zahl der Sekten des Islam zu handeln, haben, mit sehr wenigen mir bekannten Ausnahmen, die Begründung in meinem Sinne bei Seite gelassen. Eine selbstandige Untersuchung über diese Zahlen brachte erst das ablaufende Jahrhundert. "Die Zahl der biblischen Völkerschaften, von Samuel Krauss in Budapest," in Stades Zeitschr. für alttest. Wiss. XIX, I (1899), behandelt diese Specialität (70—72) vom Standpunkt der Geschichte der Exegese, insofern es sich um die Auffassung des Bibeltextes handelt, ohne Kenntnis

<sup>1)</sup> Für wesentliche Hilfe bei der Redaktion und Korrektur dieser Abhandlung danke ich gern Frl Adeline Goldberg.

<sup>2)</sup> Ich lese keine Zeitung regelmassig und kann daher nur einzelne, mir zufällig bekannt gewordene Falle anfuhren. — Einige Notizen uberhaupt entbehren einer genauen Quellenangabe, die ich jetzt nicht erganzen kann.

meines Artikels, bringt also jüdisches Material heran, das dort schon berührt ist, aber auch (S. 6—14) christliches, welches auf jenes zuruckzuführen ist. In einem Nachtrag: "Zur Zahl der biblischen Volkerschaften" (daselbst II S. 38—43) macht Kr. verschiedene Bemerkungen zu meiner, nachträglich ihm bekannt gewordenen Abhandlung, in der nicht sowohl die exegetische Frage, als "die symbolische und folkloristische Bedeutung der Zahlen 70—73 zur Erorterung kommt". Ich werde an einigen betr Stellen auf jene Bemerkungen zuruckkommen. Zuletzt beweist auch Krauss, dass zwar die Zahl 70 aus einer "einfachen rationalen Exegese von Genesis K. X sich ergebe" (S. 40), dass man aber "in den meisten Fallen sich gar keine Mühe gab, die Zahl 70 oder 72 im Einzelnen nachzuweisen". Diese Mühe ware ebenso vergeblich als unnutz gewesen, und wo man sonst Aufzahlungen versuchte, waren es natürlich Ausgeburten der Phantasie

Wenn schon die erstaunliche Haufigkeit der Zahlen 70—73, zu der hier ein betrachtlicher Beitrag gegeben wird, die Art ihrer Anwendung direkt beweist, so wird dieselbe durch eine ähnliche Art des Gebrauches auf einem alteren, nicht mit dem unseren zusammenhangenden Gebiete, dem klassischen, indirekt begrundet. Die Abhandlungen der Sachsischen Gesellschaft der Wissenschaften, wenn ich mich recht erinnere, enthalten einen solchen, ich kann die betr. Notiz nicht finden. Über 40 im Talmud s. Rapoport, Erech Millin S. 192, der auf die langst bekannte Anwendung in der Bibel nicht hinzuweisen wagt.

Meine Nachtrage bieten nichts absolut Neues in den Grundgedanken und den Beziehungen der einzelnen Ideenkreise zu einander im allgemeinen; sie konnten daher im grossen und ganzen auch in Zusatzen und Berichtigungen im einzelnen der Reihenfolge der alten Abhandlung sich anschliessen. Mit Rucksicht auf die Masse und Mannigfaltigkeit des Stoffes und die Bequemlichkeit der Auffindung von Einzelheiten habe ich den Bemerkungen zu Text und Anmerkungen nach den Seitenzahlen die Nachtrage folgen lassen, welche nach Schlagwörtern folgen, welche meistens besonders gezahlt sind; über die Wahl derselben und die Stelle in den Abteilungen kann man verschiedener Ansicht sein. Das Register der gezahlten Dinge führt zu der Stelle; ein Verzeichnis der Schlagwörter scheint mir unnötig.

Ich darf annehmen, dass, neben dem Hauptzweck, auch für anderweitige Forschungen auf dem Gebiete der Legende, Sage, Literaturgeschichte und des Folklore meine Nachweisungen benutzbar sein werden.

Bd. 4 S. 146 (Quellen), die Realconcordanz des Elieser (b. David, oder Lazar Fried) ist 1874 aus dem Nachlasse G. Brechers erworben von dei K. Bibliothek in Berlin, n. 33 meines Verz. (I S. 12, Or. Fol 702).

S. 148 A. 8. vgl S. 169, Midrasch var in Jellineks Sammlung III, 173 und dazu S. XXXV; die neue Sammlung Botte Midraschot, Jerusalem 1897 (II) S. 16 bei Krauss l. c. S. 38 A. 2.

# I. Synhedrin u s. w.

S 149, die 72 Dolmetscher sind nach Winckler, in einer Besprechung von Wendlands Amsteas (Orient. Litzt. 1901 S. 13), eine Wiederspiegelung einer kosmischen Einteilung in 72 Teile". Eine Nachweisung dieser Einteilung ist nicht gegeben und liegt auch ferner als die in meinem Artikel angeführten Parallelen.

Eine auffallende Parallele sind die 72 oder 70 Revisoren des

Homer (Hävernick, bei Herzfeld; Krauss S 13).

Daselbst Z. 4 v. u : Aditen; Blau (ZDMG. 16, 350) vergleicht

den "König der Vierzig".

S. 150 Z. 5: Jannes und Jambres, verschiedene Quellen s. Hebr. Bibliogr. XIV, 34 A. 6 (vgl. XX, 3); Goldziher, Der Mythos bei den Hebr., Leipz. 1876 S. 36 A. 1; dagegen J. Derenbourg in Rev. Critique, Sonderabdr. (8 S) S. 2. wo Pseudo-Jonatan, Exod. 7, 11, Num. 22, 22, II Timoth. 3, 8 "und sonst" citiert wird: die Namen seien eine Erfindung hellenistischer Juden; vgl. Jew. Qu. Rev. XI, 171. — Heath glaubt, diese beiden Ägypter in den Feldherren gegen Moses in Papyrus 5 Anastasi gefunden zu haben (Palestine Explor. Fund, Juli 1881, nach Revue des Études Juives III, 306).

Daselbst, A. 15: Rijan باري, soll Pharao geheissen haben (Nicoll, Catal. msc. Bodl. p. 366). Die Vorliebe für assonierende Namen ist in neuerer Zeit von mehreren Autoren nachgewiesen;

s. auch Monatsschr. f. Gesch. u. Wiss. d. Jud. 1902 S 531.

Das A. 16: Jannes und Jambres Sohne Bileam's auch bei Manasse b. Israel, Nischmat Chajjim III K 25 f. 134 und bei Reuben Höschke, Jalkut Reubeni, Perik. בי השא f. 113 Kol. 1.

— Vgl. auch den König Afribun bei Chwolsohn, Ssabier II, 851 (Index).

# II. Nationen, Sprachen, Engel.

(S. 150 ff.) im allgemeinen über die Nationen s. die oben (S. 473) eitierten Artikel von Krauss. Israel wird ursprunglich nicht dazu gerechnet; zu Kraus II, 40 ist auch mein Artikel S. 152:

"als alle 70 Nationen" zu vergleichen.

S. 151 Z. 1 · Kainan heisst ausser dem Sohne Sems (Var. zu Gen. 22) noch ein Sohn Arpachschads קינך בך כשך, kombiniert mit Kandjar (b. Isfendiar), schon in der hebr. Einleitung zu Pseudo-Asaf, worüber Ausführliches in meinem Artikel Zur pseudepigr. Literatur, Hebr. Bibliogr. III, 117, IV, 20, 74, 152.

Das. Z. 3: Strabo, Krauss (II, 39) meint, bei diesem Autor sei

an judische Quellen nicht zu denken; doch wohl indirekt.

Das Z 14, Geigers Erklarung von Hud ist von Grimme, Muhammed II. 80 A. 1. bestritten.

Das. Z. 6 v. u: die 72 Solimane; Krauss II, 39 bemerkt dazu "Aber auch das Enoch-Buch Kap 7 kennt solche Konige"; das ist kein Grund gegen den von mir angenommenen Synkretismus.

Das. A 18: Apokryphen, s. unten zu S. 159 (Literatur)

Das. A. 19, Krauss II. 39 berichtigt den Marktnamen שבו, also ist die Stelle zu streichen; ich hatte Cassels Citat nicht kontrolliert.

Die afrikanischen 'Sinhadj sollen aus 70 Stammen bestehen (Exploration de l'Algérie VII, 125)

"Wenn du meinst, es gabe 72 Nationen, nach Ansicht der Gelehrten der (anderen) Nationen (בּרִבּד, hier zunachst Christen). nach der Anzahl der 72 Altesten in Israel, welche Moses versammelte, nebst Eldad und Medad .. hier aber sind nur 70 Nationen aufgezahlt .. so antworte ich eine Nation sind die Sohne Moses', welchem Gott verliess (Exod 32, 10) "Ich werde Dich zu einem grossen Volke machen", dass also die Zahl seiner Kinder (Nachkommen) zur Zeit des Messias so gross sein wird wie die einei von den 72 Nationen, die zweite ist die der Sohne Levi". (Abraham bar Chilja, Megillat ha-Megalle, ms Bodl. 160 f 84, bei Neubauer im 4. Sammelband des Vereins Mekize Nirdamim S 10)

S. 152 Z. 3 u A 22 Nach Aug Mullers kritischem Artikel "Lautere Brüder" in Ersch u. Gruber (Sektion II Bd. 42 S 272) ist die Verwirklichung des Bundes der "Brüder in Wahrheit" (diese verdanke ich einer mir jetzt nicht اخوان الصعاء mehr erinnerlichen Quelle) sehr problematisch, also die Teilnahme von Juden und Christen sehr fraglich (Arab. Lit. d. J. S. XIV) -Das arabische Original, herausgegeben von Dieterici, ist mir nicht zur Hand; in seiner Übersetzung S. 97 steht "etwa siebzig Manner". Die hebraische Übersetzung ist in Pforten und Kapitel geteilt; die Stelle (III K. 2, ed. Mantua 1557 unpaginiert, Lage 12 Bl. 3b, Frankf. 1704 f. 30b,1) in Landsbergers deutscher Ubersetzung, ohne jene Einteilung, Darmstadt 1882 S. 106) richtig übersetzt. Der erste Herausgeber Josef b Jakob juhmt sich der Einteilung in Pforten und Kapitel und der entsprechenden Inhaltsangabe. welche, nach dem Titel, dem Buche vorangehen soll. Der zweite Herausgeber Moses Welsch machte sich kein Gewissen daraus, den Namen des ersten wegzulassen, also das grosse Verdienst sich anzueignen In meinem Exemplar der zweiten Ausgabe ist das Inhaltsverzeichnis auf zwei unpaginierten Blattern zwischen Vorrede und Buch gebunden. Die Pforten haben besondere Uberschriften: die dritte giebt die Zahl 72 natürlich sowohl im Buche selbst als in der Ubersicht. Auch Landsberger, S. VII, hat in der Ubersicht

<sup>1)</sup> Ich besitze beide, "selten" ist nur die erste Ausgabe.

unter III ungefahr "zweiundsiebzig", ohne den Widerspruch mit dem Buche zu beachten. Danach ist also meine Annahme dahin zu berichtigen, dass die ursprüngliche Zahl 70 ist; was Krauss S. 43 dazu bemerkt, ist hiermit berichtigt und erledigt. Uber die Encyklopadie der "Wahrhaften Brüder" s. mein "Die Hebr. Ubersetz." S. 860.¹)

Das. Z. 7 ff. Im Midrasch Wajjoscha (in Jellineks Midrasch-

Sammlung I, 56) kommt Gog und Magog mit 71 Nationen.

Das. Z. 16: Hadrian und Josua b. Chananja, unbeachtet in Monatsschr. IV, 177; vgl. Hadrian und Adr. Secundus, mein Zur pseudepigr Lit. S. 80, Hebr. Bibliogr. IV, 18 (Konig Sikindis athiopisch), Zeitschr. für Mathematik X, 463; Gött. Gel. Anz. 1871 S. 1202; Hebr. Bibliogr. XIV, 57; Leclerc, Hist. de la médecine arabe I, 386, lasst den Namen weg.

S. 152 Z. 5 v. u.: Medinenser, s. Endnote I Grimme.

S. 152/3: Ich stelle hier eine Anzahl von Angaben zusammen, worin Personen, namentlich von Legenden verherrlichte (also auch zu S. 161 gehörig), mit 70—72 Anhangern, Schülern, Begleitern u. dergl ausgestattet werden, nach dem Vorbilde der 70 Altesten, oder 70—72 Personen uberhaupt erscheinen.

#### Personen.

1. An Abraham schliessen sich 72 Personen (anon. Buch ha-Jaschar, unter dem Einfluss arabischer Legenden verfasst, Ende XI. Jahrh. nach Zunz<sup>2</sup> 165, s. B. Beer, Leben Abrahams S 22)

- 2. Addai ist nach Eusebius einer der 70, oder nach anderen 72 Schüler Christi, "welches auch die Eiklarung dieser Zahlverschiedenheit sein mag" (G. Phillips, The doctrine of Addai the apostle; syrisch und englisch Lond. 1876, pref. p III). Die Erklärung kann nur die sein, dass diese Zahlen gleichwertig sind; s unten unter Messias.
- 3. Der heilige Atzkin trankt reichlich 700 Menschen aus einer Schüssel (H. Winckler, Oriental. Forsch. I, 333).
  - 4. Hasan al-Ba'sri وثعي سبعبن س البدربين (Fihrist 183 Z 17).
- 5. Die Chinesen sollen in der Stadt Talifu (1878) 70000 Muslime abgeschlachtet haben (Pischon, Der Einfluss des Islam u.s. w. S. 150).
- 6. Confucius hat 70, oder 72, oder 77 Junger (Seydel, Das Evaugel. Jesu u. s w. 1892 S. 173, vgl. Matter, Gnosticismus II, 19).
- 7. Der Schwindler David Reubem (1524) giebt vor, sem Bruder Josef regiere 2½ Stamme Israels mit 70 Raten (mein: Geschichtl. Lit., unter der Presse, § 101 S. 95)

<sup>1) 1022</sup> Nationen nach Anzahl der Sterne zahlt der Verf des Abrégé des Merveilles, in Actes de la société de la Philologie Bd 26, 1897, p. 24.

7 b. Der Prophet Elias reist mit 70 Gefahrten (Sa'id b. Hasan,

bei Goldziher, Revue des Études Juives XXX, 13)

8. Eugène wurde Abt uber 70 Monche (G. Keller, Sieben Legenden, S 343 einer Sammlung oder Zeitschr., die ich zu dieser Notiz nicht notiert habe).

9. Der Emir A'hmed schickt (352 H) 770 Gefangene aus Tiberias (al-Keiruwani, Exploration scient. de l'Algérie VII, 147)

10. Der Kern der Macht des Harith b. Ka'b bestand aus 700 Reitern (Wellhausen, Skizzen u. s. w. VI, 32).

11. Hatim Tar gab eine Wache von 7000 Mann (Clouston,

A group of Eastern Romances, Glasgow 1889 p. 521).

11 b. 70 Hirten erwähnt das Buch Henoch, woruber s. G. Hoffmann in ZDMG. 6, 91, Stave, Über den Einfluss des Parsismus auf das Judentum, 1898 S. 231.

12. 70 Huri (Paradiesesjungfrauen) schenkt Gott dem Seth (1001 Nacht, deutsch, Ed. 1840 XII, 147 die beiden Prinzen u s. w.;

vgl. Mills . . ).

Die Gabe gehört nicht ins Gebiet der Legende, da Muhammed jedem Muslim 70 Huri versprochen haben soll (Clouston, A group etc. John n. 7] p 23), nach anderen 72 (ZDMG. 4, 167, Pool, Studies on Muhammedanism p 197; Fried. Delitzsch, Bibel und Babel, S. 41).

13. Husein, Sohn des Khalifen Ali, hat in der Schlacht bei Kerbela 70 Anhanger (Garcin de Tassy, Mém sur les particularités

de la relig. musulm., ed. II, 1869 p 32, nach Jawan).

13b. Die Gesellschaft des "Josephe" besteht aus 65, oder 72 Verwandten (Paulin Paris, Le roman de la table ronde, p. 195).

14. In Toledo sollen "ohne Ubertreibung" 70000 Juden, abgerechnet von Kindern, Frauen und Armen, gewohnt haben (Js. Loeb in Revue des Etudes Juives XXI, 154).

15. 70 judische Jungfrauen, welche als Gefangene auf ein Schiff gebracht worden, stürzten sich ins Meer, um der Schandung

zu entgehen (Jalkut zu Threni I § 1004 ohne Quelle).

16. 72 Konige sollen die Juden in Kochin gehabt haben (Menachem b. Salomo, Sche'crit Schelomo, Kap 25; Quellen uber Juden in Kochin s Catal Bodl. p. 2721).

Von 70 Königen Roms ist in einer hebr. Quelle die Rede, die

ich nicht notiert habe.

72 Konige stehen unter dem fabelhaften "Priester Johannes" (G. Oppert, Presbyter Johannes, S. 27; vgl. Die hebr. Ubersetz. d.

Mittelalt. § 571).

17. 70 Kureischiten fallen in der Schlacht bei Bedi (Bouigade, La Clef du Coran p. 77 — p. 79 verliert Muhammed in der Schacht bei Ohud 70 Manner) — 71 Koreischiten oder Unglaubige, welche nach ibn Abbas (dem berüchtigten Uberlieferer) zu Sure 98 angefuhrt werden, halt Noldeke (Gesch. d Qorans 219, 220) für identisch mit den angeblichen Hauptern der Muslimen, welche Ali nicht zur Herrschaft gelangen lassen; vol auch ZDMG. 6, 91

18. Der Messias (Jesus) hat 72 Schuler bei Mas'udi, Gold. Wiesen, arab. II, 303; vgl. oben unter Addai

18 b. Bei Moses sind 70 Personen (P. Paris, Le roman de

la table ronde, p. 304).

\*19. Im Mutterabend des 2. Berliner Volkskindergartens (Dez. 1898) waren "gegen 70" Mütter anwesend (Zeitschr. Kindergarten 1899 S. 7).

20. Nero wollte angeblich ein Kind gebären und befahl 72 Ärzten, bei Todesstrafe, ihm dazu zu verhelfen (G. Keller, Das

Sinngedicht, Ges. Werke VII, 1889 S. 90).

\*20 b. Zur Zeit des Henoch gab es 70 Nukabâ (نعباء, Stammesfursten, bei den Mystikern "guardiens" nach Carra de Vaux, L'Abrégé des Merveilles, p. 88, s. Kitab al-Ta'rıfat, ed. Flügel, p. 266, 286).

21. An der Pest in La Carrière (1721) starben 71 Personen

(Revue des Études Juives, t. 34 p. 238).

22 72 Prinzen, welche in Eisklumpen verwandelt worden, erlöst Aslan (1001 Viertelstunde, deutsch von J. H. Dessauer, Erlangen 1845, II, 374).

23. 70 Propheten anstatt der 40 Martyrer hat Mubaschschir,

bei Aug. Müller (ZDMG. Bd. 31, S. 523 Z. 9 v. u.).

24. Ein Ahn des berühmten arabischen Philosophen al-Kindi kommt mit 70 Reitern im 10. Jahr H., den Islam anzunehmen (G. Flügel, Al-Kindi S. 4, bei Carra de Vaux, Avicenne, p. 81).

\*25. Im Jahre 1899 sind in der Provinz Canterbury 70 [Stellen der] Seelsorger verkauft worden (Simonie in England, Voss

Zeit. n. 460, 2. Okt. 1900, Feuilleton).

\*26. Die Damen in Bordeaux bildeten im Jahre 1817 einen Verein und gründeten eine Knabenschule mit 70 Schulern (die Quelle vergass ich zu notieren)

27. In der dreitagigen Schlacht bei Siffin gingen 70 000

Araber zu Grunde (Quelle weiss ich nicht mehr).

28. Mit Seraja wurden 71 Personen getotet (ZDMG. 4, 151

A. 18).

- 29 Gegen Sokrates treten 70 Scheiche auf (Aug. Müller, Die griech. Philosophen u. s. w. S 37). 70 Philosophen sind bei ihm nach Anderen, vgl. Dieterici, Philosophie u s. w. I, 104).
- 30. König Sarkop hat 70 Tochter (Raja Rasulu, bei Jacobs, Indian fairy tales 1892 p. 142/3).

31. 72 Verschworene bei Dozy (Hist. des Musulm. etc. II, 72).

- 32. 72 Zeugen sind zur Verurteilung eines Bischofs notig (Lea, Studies on Church History, Philadelphia 1883 p. 73). 72 Zeugen klagen angeblich den Papst Marcellinus an (Döllinger, Papstfabeln des Mittelalters, München 1863 S. 49)
- 33. Von 70000 Zöglingen ist bei G. Jacob (Der Nordischbaltische Handel der Araber, S 106) die Rede.

S. 153, in 71 Sprachen prophezeit Obadja (Krauss II, 41); 72 Sprachen erlernt Sajjid Battâl durch den Speichel des Propheten (H. Ethé, Die Fahrten des S. B, Leipzig 1871, I, 41, ohne Bemerkung über diese Zahl).

Ebenso viele Sprachen lehrt Hermes (in den spanischen Bocados de Oro; vgl. Die hebr. Ubersetz. S. 350). Anderes bei Blau, Das altjud. Zauberwesen, Strassb. 1898 (aus Jahresber. d. Landesrabbiner-

schule Budapest) S. 140.

Das. Z. 14 v. u.: Adam spricht aramaisch, eine exegetische Begrundung versucht Rapoport in der hebr. Zeitschrift Kerem Chemed und (hiernach?) H. Chajes in Iggeret Bikkoret.

Das. l. Z: vgl. Salomo Isakis Comm zum talmud. Trakt. Sota f. 13 uber 36 Kronen auf dem Sarge Josefs, im Buche Jalkut § 161 Ende; das Buch הדישר f. 77 zählt 31 Könige, wir werden unten 72 antreffen, wovon 36 die Halfte ist (s. ZDMG. 4, 166).

Das. A. 28: Ismael, vgl. B Beer, Leben Abrahams S. 199, 200

A 913, 919.

S. 154 Z. 5: Josef, s. Jalkut zu 1. Kon. 5 f. 178.

Das. Z. 15, vgl. die sieben راح des Korans (Hebr. Bibliogr. IV, 69).

Das. Z 7 v. u , Sifri, f 142 b ed. Wien

Das. Z. 5 v. u · Pharan, vgl. Hebr. Bibliogr. VII, 31 und 104 über Dozy, Juden in Mekka, S. 90.

S. 155 Z. 8, s. auch Goldziher, ZDMG, 26, 169

Das. § 5: Schutzengel; über Engel und Sprachen wird Origines citiert von Asarja de Rossi (K. 57, s. ZDMG. 4, 150).

Die Idee, der sozusagen "Chorographie" der Engel, ernnert wie die astrologische "Chorographie" an die Verteilung der Erde unter die Gotter bei Plato im Kritias (Bouché-Leclercq, L'astrologie grecque 1899).

In einem Midrasch für Chanukka (jud. Fest zur Erinnerung an den Sieg der Makkabaer), abgedruckt in Jellineks Sammlung (I, 135 unten), befiehlt Gott den Fursten (שריב, hier Schutzengel) aller 70 Nationen, die unter ihrem Schutz stehenden Soldaten des feindlichen Heeres durch Rückwirkung ihrer eigenen Waffen zu töten.

Eine Erweiterung der 70 Schutzengel in Verbindung mit den 70 Begleitern (oben S. 478 ff.) sind die 70 000 Engel, welche Gabriel und Michael begleiten (E. Blochet, L'ascension en ciel du prophète Mohammed, in Revue de l'histoire des religions, t. XL, 1899 p. 3, s. unten zu S. 157).

Aber 70 000 Engel treten auch jeden Tag in den Himmel ein

(das. p. 282).

Diese Phantasie wird weiter ausgesponnen. Im ersten Himmel sind 70000 Engel, deren Augen in einer Entfernung von 70000 Tagereisen voneinander liegen. Im 4. Himmel sind Engel, deren Kopf 1000 mal grösser ist als die Erde, jeder Kopf hat 700000 Münde

und 700 000 Zungen, und jede Zunge lobt Gott in 700 000 Sprachen (Bourgade, Clef du Coran, p. 45; vgl. p. 51); vgl. unter Verschiedenes n. 11.

Aber auch jeden Menschen umgeben 70 Engel, nach dem Glauben der Zerduschtijje (Schahrastam, deutsch von Haarbrücker

I, 281).

Jene allerdings starke Hyperbel erinnert an das judische Gebet: "Wenn unser Mund ware voll Lobgesang wie das Meer" (בּלֹא) und Parallelen in orientalischer und occidentalischer Literatur, teilweise zusammengestellt von R. Kohler ("Und wenn der Himmel war Papier", in Orient und Occident II, 546); s. dazu Anderes in Hebr. Bibliogr. XIV, 57; XVIII, 80; Bacher in ZDMG 53, 408

Das. A. 36: vgl. Benedetti, Canzoniere di Giuda Levita, Pisa

1871 p. 190 n. 2.

S. 156 Z. 8 v. u.: Abraham, B. Beer, Leben Abrahams S. 34

A. 15 citiert bloss Pirke de R. Elieser K. 24.

S. 157 Z. 3 und A. 49. 70000 Engel (s oben zu S. 155) und Schleier, von letzteren spricht Gazzali in seinem *Mischkat al-Anwar*; s. Die hebr. Ubersetz. des Mittelalt. S. 345. — Uber die 72 Dämonen Salomos s. ZDMG. 13, 639; 110 Dämonen sprechen bei Honein, Apophthegmen, hebr. II K. 21, deutsch von A. Löwenthal (Honein, Sinnspruche, Berlin 1896, S. 164, vgl. S. 20); doch dürfte hier auf die Zahl kein Gewicht zu legen sein.

III. Sekten, Auslegungsarten, Gottesnamen und dergl

S. 158 § 7: 70 Auslegungen im Buche Sohar etc. bei

Bacher, Revue des Études Juives XXII, 35.

700 Mischna-Ordnungen sollen bis zur Zeit Hillels existiert haben (*Machsor Vitry*, Berlin S. 484, wo eine Note des Herausg. Z. Hurwitz).

Der Samaritaner Isma'il b. Badr (um 1507) verfasste eine Erklarung von 72 הורות; die Bedeutung dieses Wortes ist zweiselhaft (ZDMG. 22, 531, Nutt, Fragments of a Samaritan Targum, Lond. 1874 p 133; mein Arab. Lit. d. Juden. Frankf. a. M. 1902 S. 327 n. 17).

Das. § 7 Z. 8 (und S. 170 Nachtrag): Zu den alten Autoien, welche die 70 Auslegungsarten als bekannt voraussetzen, gehoren auch der nachmalige Schüler des Maimonides, Josef ibn Aknin, im arabischen Kommentar zum Hohel., ms. (Ersch und Grüber II, Bd. 31 S. 55 Anm. 80) und Moses ibn Tibbon, im gedrückten hebr. Komm. zum selben Buche (Hebr. Bibliogr. XIV, 100), wo sie ausdrücklich als den 70 Männern und Sprachen entsprechend betrachtet werden.

Ein talmudischer Gelehrter vermag es, ein Insekt (ערט) auf 70 Arten für rein zu erklären (Talmud Erubin f. 13b, vgl. Synhedrin 17), eine Anspielung darauf findet sich in Jehuda Modenas

Schriftchen gegen das Spiel סור מרט Kap. 6, vgl die Zeitschr. Ben Chananja 1866 S. 343).

Das A. 53. Simon Duran (1423), in meiner Ausgabe mit Noten, in der Beilage zum Magazin für die Wissensch. d. Judenth. 1880 S. 9, in der deutschen Übersetzung, das (und Sonderabdr.) S. 14, vgl Hebr. Bibliogr. XIV, 140, mein Alfarabi S. 39 und 104.

Das A 54 Ibn Esra zu Num 10, 29, in der Ausg. Amsterdam 1722 (Margaliut toba) f 120 falsch שבנה für שבנה Bacher, Abr. Ibn Esras Einleit, Wien 1876 (aus den Sitzungsberichten der Akad 1875) S. 76, kannte meinen Artikel nicht.

S. 159 Z 1 u. A. 57. Pforten der Einsicht von Elasar Worms, s. Hebr. Bibliogr. 1881 S. 111 A. 4, vgl. Neubauers Catal. der Bodl mss. n. 1566 u. 970, zu S. 112 Neub. 1568?

Das. Z 12 ms., s. unten Safwan n. 26.

Das. § 7 zu den Nachweisungen aus der Literatur uber Bücher, Abschnitte, Kapitel, Verse und dergl füge ich folgende:

1. 27 Blätter der Offenbarung erhalten Adam und Seth, nach dem Abrégé des Merveilles, franzosisch von Carra de Vaux, Paris 1898 p. 84; nach p 86 erhalt Henoch 30 und die Summe ist 80! Ob 27 eine Umkehrung von 72? Dann dürften allerdings nur 8 hinzukommen Verschiedene vermeintliche "Traditionen" darf man allerdings wegen Differenzen in Zahlen nicht des Widerspruchs zeihen

1 b Der Diakon Agapetus in Constantinopel hatte sein σχέδη βασιλική in 72 Abschnitte geteilt, deren Anfangsbuchstaben die Dedikation bilden (Scholl, Griech, Lit. bei P. Cassel, Vorwort zu

2. Targum zum B. Esther, 1885, S. 13)

2. Juan Alfonso de Baena, spanischer Poet unter Juan II. von Castilien (um 1450), verfasste eine Anthologie, worin 71 Trobadores aufgenommen sind (Rodr. de Castro, Bibl. Esp. p. 265—345; vgl. Jew. Qu. Rev. XIII, 425).

3 Archangelus de Burgo-Novo, Apologia pro doctrina cabalae, Basel 1600 (Catal. libr. impr. in Bibl Bodl I, 367a) ent-

halt 71 Conclusiones.

4 Im Brief des Aristeas kommen 72 Fragen und Antworten vor, welche Flavius Josephus weggelassen hat (Jew. Qu Rev. XIV, 321).

5. Aristoteles verfasste 70 hypomnematische Schriften nach

Theophrast (Steinschneider, Alfarabi 129).

6. Genesis 1-3, 24 enthalt 71 Askarot, entsprechend der Zahl der Mitglieder des Synhedrion (ZDMG. 39, 560).

7. In ms Berlin 7446 (Ahlwardt VI, 517 Kol. 2) sind die

Gedichte genannt A'sma'ijjat "etwa 70".

8. Avicenna ist angeblich Verfasser einer Urdjuza über Medizin mit Rücksicht auf Astrologie in 71 (nach der Überschrift ca. 73) Beit, ms. Gotha, Pertsch IV, 69 n 2034

8b Balınus (wahrscheinlich Apollonius von Tyana) wird als Verfasser einer grossen Einleitung genannt, worm 70 Talısmane

(Die hebr. Übersetz. § 520).

9. Abu Bekr b. Kheir... behandelt in seinem Fihrist nicht 70 Bibliotheken, sondern 70 Gelehrte in 60 Kapiteln (s. die Einleitung von Codera und Ribera in dem II. Bd p V gegen Casiri II, 71; vgl p. 132, auch schon bei Flügel zu HKh. VII, 540, 546).

10. 72 Handschriften "führt vor" A. Berliner, Ein Gang

durch die Bibliotheken Italiens 1877, s Vorr.

11. Bei Will. J. Deane, Pseudepigrapha, Edinburgh 1871, p 3, giebt es 94 heilige Bücher: 22 biblische, Rest 72, rund 70; vgl. p 11.

12. 72 Bücher enthalten die Beobachtungen des Bel (M. Erler,

Astrologie im Altertum S. 6).

13. 70 000 Bucher enthielt die Bibliothek in Alexandrien (Isidor Hispalensis bei P. Wendland zu Arısteas ad Philocratem epistula, Laps. 1900 p. 165).

14 Demokrit verfasste 70 Schriften nach Diogenes Laertius

(Leclerc, Hist. de la méd. arabe I, 199).

- 15. Djabır b. Hajjan verfasste ein "Buch der 70" (کتاب) uber Alchemie, Fihrist, p. 352 Z. 30; H. Kh. V, 93 n 10172, vgl. Rohlfs, Deutsches Archiv f. Gesch. d. Medizin I, 441 und HKh. V, 81 n. 10100 کتاب خواص الکییر, in 71 Traktaten.
- 16. Ibn al-Djauzi, im سلو.. الاتعاب Abschnitt 8 giebt 72 Erzählungen (Uii, Catal. mss. Bodl. p. 86 n. 289).

17. Djuneid starb beim Recitieren des 70. Verses der 11 Sure

(Perron, Médicine du prophète 1860 S 196).

18. Unter den drusischen Schriften enthalt n. 75 (bei De Sacy I p. CCCCXCVIII; s. Nicoll, Catal. p. 430 u sonst; vgl. mein Pol. Lit. S. 192 ff.) 71 Fragen

19. Dem Esra werden 70 Bucher beigelegt (F. Rosenthal,

Vier apokryphische Bücher S. 41).

20. Gerardus Cremonensis verfasste ein liber de LXX, über dessen Inhalt nichts Sicheres bekannt ist

20b. Der II. Abschn. von al-'Ha'ssar's Rechenkunst, hebr. von Moses ibn Tibbon, enthält 72 Kapıtel (Die hebr Ubersetz. § 345)

- 21. Dem Hippokrates werden 72 Schriften beigelegt (Kuhn, Einleitung zu den Werken p. 18; vgl. Gross, Monatsschr. f. Gesch. u. W. d. Jud. 1879 S 228).
- 21 b. Lewa (Lowe) b. Bezalel, Rabb. in Prag, auch in Legenden berühmt, verfasste 'ה יבורה den Auszug aus Agypten, Krakau 1581,82 (Catal. Bodl p. 1620) in 72 Abschnitten.

22. Die Inder zahlen 70 Millionen Mantras (M. Williams,

Religious thought etc., London 1883 p 199).

23. Auf Verlangen des *Muhammed* Ali Tschelebi verfasste ein Anonymus eine Sammlung von 71 kurzen Erzählungen (شفواهد), ms. Cambridge 1493 (Browne, Handlist 1900 p. 335).

24 Al-Nadim behandelt in seinem Fihrist 73 Dichter, wie

Flügel, ZDMG. 13, 595 berichtet.

25. Al-Razi (vulgo Rhazes) soll eine Alchemie in 70 Kapiteln verfasst haben (Rohlfs, Deutsches Archiv f Gesch. d. Med. I, 443).

26. Ibn Ba'hr Safwan b Idris behandelt in seiner Sammlung 72 Dichter (Casiri I, 93 n 353; vgl. Brockelmann I, 273 n. 12; s. ZDMG. 4, 159).

27. Aus der Buchersammlung des Konigs Sargon bilden 70 Tafeln den Rest; vgl. 70 Tafelchen bei Lenormant, La divination etc. 1875 p. 42; Troels Lund, Himmelsbild, S 26.

28. Al-Schibli warf in den Tigrıs 700 Last (weight) Bücher, die er selbst geschrieben hat (E. W. Lane, Arab. Society etc. 1883 p. 54).

29. M. Steinschneider behandelt in seinem Buche "Die hebr. Ubersetzungen des Mittelalters" 70 arabische Autoren, s. S. XXII, X.

30. Matthais Ausgabe der Fabeln des Syntipas enthalt 72 Fabeln (Catal Bodl IV, 903a).

31. Die sogenannten Tikkunim, ein Supplement zu dem Buche Sohar, haufig gedruckt, zahlen 70 Nummern.

32. Genesis 1-3, 14 enthalt 70 Verse (Epstein, Bertrage u.s. w. S. XXVI).

33. Wahb b Munabbih ruhmte sich angeblich, einige und 70 metaphysische (!) Schriften gelesen zu hahen, nach v. Hammer (Lit. II, 128), der diese Angabe selbst bezwerfelt, weil es damals (VII. Jahrh.) "noch nicht viele arabische metaphysische Schriften gab", eigentlich keine einzige. Dagegen begreifen wir es, wenn von 72 heiligen Schriften die Rede ist (das. S. 223, auch ihn Khallikan, englisch, III, 671)

34. Zosimus (نسموس) verfasste 70 Abhandlungen (Rısalat, Fihrist S. 353, II, 189, بسموس, u s w.; H. Kh. VII, 891 Z. 9).

Das. § 8: Midrasch Konen, bei Reuben Höschke l. c. f. 71 und Menachem Recanati zu Num. 11, 16 wenden den Zahlwert von auf den 72 buchstabigen Namen Gottes an.

Über den letzteien bei Abr. ibn Esra s. Rosin in der Monatsschrift f. Gesch. u. Wiss. d. Jud. 1898 S 161.

Das Z 12 v. u. lies abu 'Imran, s. uber den von Hirschfeld edierten Text und die hebr. Bearbeitung mein: Die arab. Lit d. Juden S. 169 § 131, wonach die Anm. 60 zu streichen ist.

S. 160 (§ 8 Gottesnamen, s auch oben zu S. 159), im allgemeinen ist ein Artikel "Die 70 Gottesnamen" von A. Nager, im Jüd. Litteraturblatt 1884 n. 7, mir bis jetzt nicht zugänglich. — Uber den 72 buchstabigen s die Citate Schlesingers zur deutschen Ubersetzung von Josef Albo (S. 72) in den Anmerk. S 630.

Z. 5: Abr. Abulafia, in seinem Buch המארה, worüber s meine Beschreibung im Katalog der hebr. HSS. in Munchen n. 409.

Das. Z. 13: Loskunst.. Ptolemaus, s. ZDMG. 25, 397, mein Alfarabi S. 114.

Das. Z. 3 v u.: 70 Namen Gottes, z. B. ms Oppenheim 315 Okt, jetzt ms. Bodl., bei Neubauer n. 19217, eine anonyme kabbalistische Erklarung (מאור), beginnend: "Dies sind die 70 Namen".

Das. letzte Z und A. 68, "Der Erzengel" (שר הפבים) ist vorzugsweise Metatron, dessen 70 Namen wahrscheinlich durch Moses Graf (in Prag 1678?) als מות ברקי היכלות und in einem anonymen ספר החשק aus einem ms. von J M. Epstein, Lemberg 1865 ediert sind (s. Hebr. Bibliogr XIV, 6;¹) ich besitze jetzt diese Ausgabe). Metatron wird mit Henoch, auch mit dem "activen Intellect" identificiert; er hat 70 Namen, entsprechend den 70 Nationen, s. die Nachweisungen in Hebi. Bibliogr XIV S. 33 und 35, dazu Abraham ibn Esra zu Exod. 33, 21 und Jesod Mora Kap 12; Anonymus in der kabbalistischen Sammelschrift Rasiel, Amst. 1701 f. 32; Moses ibn Tibbon, Einleitung zum Comm. Hohel, f. 12 zu 1, 2; Moses Narboni, im Comm. zu ibn Tofeils 'Hai b. Jaktsan (Verz der hebr. HSS Berlin, I, 102 A. 3); Simon Duran, Magen Abot in fol., f. 36b; vgl. auch N Brüll, Jahrbücher III, 175.

Das. A. 63, Ibn Esra zu Exod 33, 21 durch Zahlwert aus יהדוד, in Sefer ha-Schem Kap. 5, f. 10 ed. Lippmann. Das citierte Buch heisst רדים (vgl mein. Arab. Litt d. J. S. XL); s auch mein: Abr. ibn Esra als Mathematiker (aus Zeitschr. f. Mathemat. 1880,

S. 93 A. 126).

Das. A 65 · 73 Namen sind eingegraben auf dem Arm Gottes, nach Midrasch Konen (in Jellineks Sammlung II, 23) angeführt von Reuben Hoeschke l. c. f. 4.

Das. A. 65b Über Ptolemaus als König s Hebr. Bibliogr.

III, 33 A. 2, XVI, 268, Hebr. Ubers S 520.

Das. A. 66: Tobia (bluhte 11. Jahrh) im Komm zu Hohel;

s. Zunz, Literaturgesch. S. 603

Das A. 67 im Index von Neubauers Katal p. 1032 unter mum werden für 72 Namen 5 mss aufgezahlt, von denen nur eines diese Zahl angiebt, nämlich: 15313 p. 537 (Mich. 317) enthalt Elasar Worms' Comm. zum B. Jezira! — 18123h p. 606 (Opp. 1017 Qu.): 70 Namen Gottes. — 19217 p. 626 (Opp. 315 Okt.) desgleichen, vgl. oben Z 1. — 19591 p. 638 (Uri 386): der 72 buchst. Namen Gottes. — 228711 p. 797 (Opp. 1257 Qu.) ein kabbalistisches Stück, anfangend: 70 Namen". Dies dürfte das in A 67 erwahnte ms. sein.

Das. A. 65 b: Ptolem. Konig, s. ZDMG 16, 268 und die Citate in Die hebr. Ubersetz. S. 520 (so hes anstatt 73 im Register S 1063).

# IV. Sage und Legende (S. 161 § 9).

Adam lebt 1000 Jahre weniger 70, auch im Buch der Jubilien (Monatsschr. f. Gesch. u. W. d. Jud. 1899 S. 154). Hiernach

<sup>1)</sup> Dort sind auch verschiedene mss. angegeben, unter anderen Mich 855 (so lies fur 885 in Neubauers Catal. p. 787 n. 2286<sup>5</sup>).

ist 930 im Abrégé des Merveilles p. 83 das Richtige und 950 mit 50 Jahren an David (s. ZDMG 4, 170) abzuweisen, danach Carra de Vaux zu erganzen. — Im Abrégé p. 88 erhält Adam zu 770 Jahren eine Mission, seine Nachkommen zu belehren.

Satanael legt an Adam 70 Krankkeiten (*diseases*), nach einer altslavischen Legende (Gaster, Graeco-Slavic Literat. p. 77).

Adams Fuss mass in den Spuren in Serendib 70 Ellen (coudées, Abrégé des Merveilles par Carra de Vaux p. 54)

Adams Grosse sinkt auf 270 Ellen (Abrégé des Merveilles, par Carra de Vaux p 79).

Nimrod totet 70 Frauen (E W. Lane, Arab. Society p. 93).

Abraham war 70 Mann hoch und ass für 70 (Reuben Hoschke, l. c. f 49 Kol 1, wo zuletzt der Tractat Soferim eitiert ist; dort steht aber nur eine allgemeine Andeutung, namlich K. 16, s. Joel Müllers Ausgabe mit Noten S. 220).

70 Myriaden Manner bildeten die Armee des Pharao, 770 000 Ägypter ertranken im Meere, nach mandaischer Sage (Revue des Études Juives XXII, 300).

Dem Priester Pinchas entzog sich der heilige Geist 72 Jahre (Buch Wehishir Penk. בחקרה , ms. München 205 f. 190, 1873—80 ediert unter dem unerwiesenen Autornamen Chefez, s. Catalog Ed. 1895 S 88).

Salomo hatte 72 Könige der Unterwelt in eine Flasche gesperrt (Schindler, Der Aberglaube, S. 31 — eine Erweiterung der bekannten Legende von Aschmedai).

Zur Zeit des Königs Zedekia wurden 72 Priester hingerichtet (Büchler, Die Priester u. s. w., Jahres-Bericht der Isr. Theol Lehranstalt, Wien 1895)

Im Schiffe des Jona wurden 72 Sprachen gesprochen (Perakım des R. Elieser Kap. 10).

### V. Naturkunde und Kunst.

S.  $163~\mathrm{A}$  75, vgl. Talmud, Tr. Chagiga 12b über Entfernung des Himmels von der Erde

S. 164 [ich fahre hier in der Bezeichnung der Einzelheiten durch Anfangsbuchstaben fort].

H) Tempelvorhang; vgl die 70000 Schleier zwischen Gott und den Menschen, oder dem Engel Gabriel (Gazzalı in Mischkat Kap. 2, Die hebr. Ubersetz. S. 347; dass בּוֹבְּ Schleier bedeute, beweist auch der anonyme Abrégé des Merveilles, franzosisch von Carra de Vaux, in Actes de la Société philolog, t. 26, 1897 p 9; über das Bild des Vorhangs vgl. מבהר פרוכהא im Buche Sohar II, 94 bei Bacher, Revue des Etudes Juives t. 22 p. 379). — In Bezug auf solche Zahlen überhaupt s. ZDMG. 4, 168.

Das. A. 77, das Gedicht von ibn Esra (vgl. L. Low, Die Lebensalter S. 38), anfangend בן ארמה יזכור , ist gedruckt in Midrasch

Schemuel von Samuel Uceda über Abot zu Kap. 5 und in Gebetbüchern (Landshuth, Onomasticon S. 8 n. 46), zuletzt in David Kahanas Compilation, R. Abraham ibn Esra, Warschau 1894, I, 171, S. 256 die unvollstandige Angabe der Drucke.

Zu den angegebenen Beispielen füge ich mit Fortsetzung der

Buchstaben:

I) Im See Qamqam ist der Behemot, zwischen dessen Augen 7 Seen, an jeder Seite 70000 Stadte, in jeder Stadt 70000 Quartiere, in jedem Quartier 70000 Könige (Hirschfeld, Histor. legendary controverses between Mohammedans and the Rabbis, Jew. Quart. Rev. IX, 116).

K) 700 Arten unreiner (verbotener) Fische giebt es (Talmud, Tr. Chullin f. 63b; L. Levysohn, Zoologie des Talmud, Frankf. a. M.

1858, S. 248 nimmt es fur eine runde Zahl).

K<sup>2</sup>) Fixsterne rücken in 70 Jahren um 1 Grad weiter (mein: Études sur Zarkali p. 97; vgl. Maimonides, *More* II, 49; Rosin in Monatsschr. f. G. u. W. d. Jud. 1898 S. 407, vgl. ZDMG. IV, 163 A. 73; Die hebr. Übersetzung S. 616).

K<sup>3</sup>) 13700 Jahre in China (Abrégé des Merveilles par Carra

de Vaux p. 54).

L) Thomas Cantempratensis soll über 72 Steine geschrieben haben, in ms. Hamilton zählte ich nur 63; aber Berachja ha-Nakdan (Anf. XIII. Jahrh.) schrieb über 73 Steine (Die hebr Übersetz. S. 963, nachzutragen im Index S. 1051).

Auch die Chinesen kennen 72 Steine (F. de Mely, Alchémie

chez les Chinois, Extrait du Journ. As. 1895 p. 17)

M) 72 Sextarien Traubensaft verordnet Ibn Beithar (I, 62

der deutschen Bearbeitung Sontheimers).

N) In 70 Nachten oder Tagen findet ein Windwechsel statt (Alexander [Aphrodisias] bei Averioes, Compend. Metereol. lib. II, 436 F ed. 1574).

O) An 72 Zeichen erkennt der Jager die Spur des edlen

Hirsches (Jul. Wolf, Der wilde Jager S. 72).

Diesen Angaben gegenüber mügen folgende als Beispiele wirklicher Zahlbestimmungen dienen:

a) man zählt jetzt 70 Elemente (Haeckel, Natürl. Schöpfungs-

gesch. 9. Aufl. Berlin 1898, I, 350).

b) die altesten neptunischen Erdschichten sind 70000 Fuss hoch (Carus Sterne, Werden und Vergehen, 4. Aufl. Berlin 1900, I, 303).

c) eine Insel (Ferdinandea) erhob sich plotzlich aus dem Meere bis zu 70 Meter Hühe zwischen Sicilien und Pantellaria (Koch,

Natur und Menschengeist, S. 60).

d) Auf der Great-Western Railway (Eisenbahn) zwischen London und Exeter erzielte man die Geschwindigkeit von 72 englischen Meilen in der Stunde (E. A. Poe, Tales and Works, 1884, II p. 212 note).

### VI Verschiedenes.

Ich stelle hier die Zusätze zu S. 165—69 voran und lasse die neuen Artikel nach alphabetischer Reihe des gewählten Schlagwortes folgen.

S. 165 § 11: Verhangnis für 70 Jahre, s. Rapoport, Bio-

graphie Chananel's S. 14.

Das. § 12: Fest fur 70 Jahre, Rapoport, *Erech Millin*, (1852, die Seitenzahl zu notieren habe ich vergessen), erklart das Fest als die römische Sacularfeier, also ist 70 für 100 gesetzt.

S. 166 Z. 9 v. u: Fromme. Natanel b Jesaia, in seinem arab. Pentateuchkomm. ברר אלנגלם (s. Arab. Lit. d. Juden, S. 245 § 188), ms. Berlin 628 Fol f. 34b, knupft an die "30 Schekalim". 32—36 hat das kabbalistische Buch Bahir (XII. Jahrh. f. 6b Ed. Amst), in Verbindung mit 72 gebracht in Tilkune Sohar n 10 f. 44; 7 Fromme bei Goldziher, Muhammed. Studien S. 74. Danach ist B. Beer, Leben Abrahams zu erganzen.

Nach Mose de Leon (ha-Nefesch ha-chachama, Tr. II fol. C 3 Kol 3 Z 9 v. u., aufgenommen in Abkat Rochel von Machir II, 1 f. 10 Ed Amsterd.) ist der Stamm des Seelenbaumes für Israel bestimmt, von welchem die anderen Seelen kommen, und zwar 36 aus den

vier Weltrichtungen, aus jeder neun

Blau (Revue des Études Juives, t. 40 p. 104) möchte die 36 Frommen mit den 36 Gliedern und ihren Gottheiten bei den Ágyptern in Zusammenhang bringen. Das mag durch Ableitung beider von 72 anzunehmen sein, wenn nicht von  $3 \times 12$ . — 36 sind die Dekane, s. ZDMG 18, 145; vgl. Bouché-Leclercq, 1 c. p. 635, über die verschiedene Bedeutung derselben.

S. 167 Z. 8, Dukes in Ben-Chananja 1864 S. 746 liest 30 für 3. Das. Z. 13 v. u. und A. 87: "Pfeiler der Erde"; vgl לשלון, Berge der Welt", für hebr. הדרי פולם "Berge der Ewigkeit", als Bezeichnung älterer Autoritäten findet sich schon seit dem XI. Jahrh bei Jehuda ibn Bal'am und wahrscheinlich aus ihm bei Jakob b. Samuel (so ist im Titelregister meines. Die arab. Lit. d. Juden S. 14 unten דואר ביסאלה אלברהאן zu umstellen, s § 105). Über die Abdal s. Dieterici, Logik (der Laut. Brüder) S. 165; Sprenger im Journal As. Soc. . . . p. 193. Vgl. עשולא פּ וֹשׁבּשׁי פּשׁבֶּשׁׁ de polo (quem theosophi dicunt), auxilio et 40 ministris Abdal terram conservantibus, von 'Izz al-Din Dimischki (gest. 1161/2), bei H. Kh. III, 429 n. 6277.

Das. Z. 4 v. u.: Hun, s. oben zu S. 152/3 n. 12.

S. 168 Z. 5: Simon Duran, von mir hebraisch und in deutscher Übersetzung herausgegeben in Berliners Magazin 1880 und Sonderabdr. in 50 Exemplaren. Vgl. auch Sal. ibn Verga, Schebet Jehuda, deutsch von M. Wiener S. 124.

Das. A. 85 Z. 6: "Gabe" lies: Abhandlung.

Das. A. 89: Traum, s. über Traume den Artikel von Bland im Journ. R. As. Soc. 1856, XVI, 119; Serapeum 1863 S. 213. S. 169 s. oben zu S. 148 A. 8.

### Nachtrage.

Zur bequemeren Citierung und Verweisung versehe ich auch diese Nachträge mit Zahlen. Ein \* bedeutet historische oder statistische Angaben der Neuzeit.

1. 70 Bibliotheken in Spanien bei Casiri II, 71 ist un-

richtig, s. oben zu S. 159 n. 9.

2. Darius erhielt die Konigskrone zu 70 Jahren (Oppert in

Revue des Études Juives t. 28, 1894 p 46).

3. Die Tributairen (Juden, Christen etc.) verpflichteten sich, 700000 Dirhem zu zahlen, wenn man ihnen gestattete, einen weissen Turban zu tragen (Schreiner, Beiträge zur Gesch. der theolog. Bewegungen im Islam, ZDMG. 53, 31, Sonderabdr. S. 95).

4. 70 Tage der Dürre (Justi, Gesch. d. Orients S. 33).

5. 72 Ellen Flamme in der Apokalypse des Sophonius (her. von Stern S. 17) erinnert an die Feuersintflut (מברל של אם) in hebräischen Quellen.

6. "Es wechseln taglich 70 mal die Formen, Barmherzigkeit besiegt des Zornes Glut"

(A. Seidel, Anthologie aus d. asiat. Volkslitt. I, 103 n. 133).

7. Den 10 jüdischen Vorstehern in Frankfurt a M. legt eine Kommission (im J. 1621) 71 Fragen vor (Zeitsch. f. Gesch d. Juden in Deutschland, her. v. L. Geiger, III, 354).

8. Jedes Wort des Gebetes ist so viel wert als 70000 fromme Handlungen (Blochet, L'ascension du prophète, in Revue de l'hist.

des relig. 1899 p. 232).

9. In einer Notiz von Goldziher über die 613 judischen Gebote in der muhammedanischen Tradition (Magazin für jüd. Gesch. u. Lit. I, 1874 in fol, S. 58) wird auf die "einige und siebzig" (70—4) Abteilungen (Schi'ab) des muhammedanischen Gesetzes hingewiesen, welche eigentlich die Sekten bedeuten sollen. Dazu bemerkt Halberstam (daselbst S. 68), dass in den Halachot gedolot¹) von 71 Geboten die Rede ist, wie auch in den Hymnen über die Gebote (Asharot) von Sa'adia und Isak b. Reuben.

10. Hinter Kaf liegen andere Gegenden, eine goldene, 70 silberne, sieben von Muscus (E. W. Lane, Arab. society etc. p. 104).

11. 70 000 Gesichtei, jedes mit 70 000 Münden, jeder mit 70 000 Zungen, womit Gott gepriesen wird (Ibn Tofeil, Hai b. Joksan [Jaktsan], deutsch von Eichhorn S. 205); vgl. oben zu S. 155.

<sup>1)</sup> Über dieses Gesetzwerk, eines der altesten, hat zuletzt Abr. Epstein eingehend gehandelt in der hebr. Sammelschrift "Hagoren" 1902, auch in einem Sonderabdruck: מאמור בל ה

12. "70 Gräuel sind in seinem Herzen (anstatt 7, Sprüche 26, 25, nach Midrasch Bereschit Rabba K. 65, f. 574, Ed. Frankfurt a O. 1732).

\*13 Kasımır der Grosse erbaute 70 Hauser (Revue des

Études Juives t. 38 p. XV).

\*13b. Im Ghetto von Prag verbrannten am 17. Tammus (22. Juni) 1559 72 Hauser (David Gans, Teil I anno 5319, die Quelle von Zunz, in Geigers Zeitschr. f w Th. V, 40, Ges Schr. II, 196).

14. In der Holle giebt es Halselsen und dergl, wovon eine Elle gleich 70 udischen; Koran, Sure 69 32, 73 12, 764 (H. Grimme,

Mohammed, II, 63).

15. Hatim Tai hatte ein Zelt mit 70 Eingangen (Cardonne, Mélanges I, 176, Clouston, A group of eastein Romances, Glasgow 1889, p. 455) Das soll wohl bedeuten, einen Eingang für jede Nation; — s auch unten n. 46 (Thüren).

16 72 Jahre 1) nach Hinabziehen der Israeliten nach Ägypten erfolgte der Tod Josefs (Anonymus, Ha-Jaschar fol. 80, Ed. 1706).

17. 72 Jahre liegen zwischen Davids (sic') Tempel und der Gründung Roms (Karuwani, Expédition de l'Algérie VII, 28).

18. In Persien waren die Talmudschulen 73 Jahre geschlossen

(A. Darmesteter, Le Talmud, ed. 1890 p 49).

19. Zoroaster soll 77 Jahre alt gestorben sein, nach anderen aber 127 Jahre und 48 Tage (A. V. Will. Jackson, Zoroaster, New-

York 1899, p. 16).

- 20. Die Juden sollen zur Zeit der Flucht Muhammeds 7000 Jahre nach der Schopfung gerechnet haben (Ibn Abbas, der bekannte Lügner, bei Bastami, deutsch v Haarbrücker, im Litteraturbl. des Orient II, 324). Hier liegt offenbar eine Konfusion des Chiliasmus vor, wonach Muhammed höchstens am Anfang des 7. Tausend zu setzen ware.
- 21. Christen und Muhammedaner teilten sich 70 Jahre hindurch in die Kirche Johannes des Taufeis in Damaskus (Pool, Studies on Mohammed, 107; vgl ZDMG 28, 643).
- 22. Ein Mann war 70 Jahre tugendhaft und sundigte dann 7 Tage mit einer Frau (Chauvin, La récension égypt. des 1001 nuits, 1899, p. 88 n 49).

23. Em Greis fastet 700 Jahre (Chauvin l. c. p 102 n. 80)

24. Ein langgedehnter Jahreslauf (als Strafe des Meinerds) dauert 9 grosse Jahre; d i. 72 Jahre (Hesiod, Theogonie, Vers 799, deutsch v. Eyth, Berlin 1865, S. 34).

25. Wenn Gott 70 Jahre den Regen zurückhielte und dann sendete, so würden die Unglaubigen sagen: Der Regen ist ein Geschenk des Stierauges (eines Sternes) u. s. w. (Dieterici, Philosophie u. s. w. 1876 S. 148)

25 b. Die Bewohner der (fabelhaften) Stadte Djabulka und

<sup>1)</sup> Hier kommen chronologische Angaben zuerst.

Djabursa im aussersten Osten und Westen leben ungefähr 7000 Jahre, in der That im Verhaltnis zu den Zahlen, die überhaupt über diese Städte angegeben werden (L'Abrégé des Merveilles. franz. von Carra de Vaux 1898, in Actes de la société philologique, p. 30).

26. 140 Jahre kommen auch in Astrologie und dgl. in Betracht, ohne Zweifel 2 × 70 (Blau, D. altjud. Zauberwesen u s. w. S. 140).

27. 70 Kor Getreide wurden im Tempel zu Jerusalem geopfert (Büchler, Die Priester, Jahresbericht der Jüd. Theol Lehranstalt, Wien 1895, S 73).

28. Die Weltstütze ist ein Felsen von Rubin mit 7000 Löchern, aus deren jedem ein See strömt (E. W. Lane, Arabic

Society etc. p. 106).

\*29. 72 Maschinen sind im Schlosse des Heizogs von Urbino in Marmor abgebildet (F. Ugolino, Storia dei Conti e Duchi d'Urbino I, 451).

29 b. Es giebt Meerestiefen von 70000 باء (brasses,1)

L'Abrégé des Merv. etc. s oben n. 25 b, p. 32).

\*30. Keshab Chandar Sen besuchte 1870 England und hielt 70 Meetings ab.

31. 72 Menschen muss man fliehen (Ital. ms. Paris bei

Marsand, Catal. II, 229 n. 7869).

32. In den Berichten über Muhammeds Leben kommen die Zahlen 70-72 so häufig vor, dass ich denselben eine besondere Endnote (I) angewiesen habe.

33. Perlen im Werte von 70000 Pfund Sterling kommen in einem engl. Romane vor (Kipling, The day's work, London 1899,

p. 154); ein Halsband desgl (B. D'Israeli, Lothar).

34. Nach dem Aristeasbriefe waren bei einem Besuche im Tempel zu Jerusalem 700 dienstthuende Priester vorhanden (Ad. Buchler, Die Priester und der Cultus, Wien 1895, S. 49).

\*35. 70000 russische Schweine wurden 1902 in Oberschlesien eingelassen; Eugen Richter fragt auf dem Parteitage in Hamburg (Voss. Zeitung vom 30. Sept. 1902 n. 457), ob die Seuchengefahr bei 70 001 beginne.

36. 70 Schwüre giebt es in der Kasama, d. h. in dem Reinigungs- oder Beschuldigungseid (Kitab al-Agam I, 156 bei Goldziher, Muhammed. Recht, in Zeitschr. für vergl. Recht VIII, 412, Stuttgart 1889).

\*37. 700 Scudi als Pauschquantum der Steuer der Juden festgestellt (Vogelstein und Rieger, Gesch. d. Juden in Rom II, 359).

38. Die Bewohner des Saturn haben "nur" 72 Sinne (Voltaire, Micromegas p 47, bei Koch, Natur und Menschengeist S. 47 u 243).

39. "Wohl 72 mal taglich nannt' ich mich Sklave" (Apokalypse des Sophonius [oben S. 490 n. 5] S. 105 n. 27.

<sup>1)</sup> Länge von zwei ausgestreckten Armen.

40. 71 Städte erwähnt Aristoteles in seiner Politik الكرن, nach H. Kh. V, 97 n. 10 207; Wenrich, De auctor. graec. version. p 156 setzt dafur CLXXI. Damit hangt wohl irgendwie folgender Titel zusammen?: كناب الرؤس السبعية من سياسة الملوكية von Mas'udi (Quatremère, bei Sontheimer zur Ubersetzung des Ibn Beithar II, 768 "Buch des 70 (') Kapitels (?) über die Politik der Konige"). Vgl auch oben S. 488 I und Bd. IV, 153 A. 26.

\*41. Die zehnjahrige Steuerpacht in Spanien betrug im Jahre 1391 72000 libras (Jew. Quart. Rev. VII, 488).

42. St. Lasinie prügelt den Damon, welcher 6 Kinder gestohlen hat, mit 72 Stocken (Gaster, Graeco-Slavie. Litt).

\*43. 72 Pfennige betragt eine Strafe (Wertheim, Die Juden

in Osterreich I, 47).

44. "Ich lebe mit einem Herren, der mir täglich 70 Sünden verzeihen wurde" (Chauvin, La récension égypt. de 1001 nuits p. 100 n. 75).

\*45. 72 Tage bleibt ein Weib in einer Hohle ohne Speise im J. 1606 (Paullini, Zeitkürzende Erbaul. Lust III, 1697 S 570)

46. Ein Haus (oder Zelt) mit 70 Thüren und 76 Fenstern baut die Schwester Meilins (P. Paris, Le Roman de la table ronde I, 85). Eine schlagende Parallele zu Hatim Tai, oben n. 15.

\*47. An einer bürgerlichen Kundgebung in Rom, 26. Aug. 1900 nahmen 70 Vereine und 20 Fahnen teil (Voss. Zeit. v. 27

Aug. 1. Beil. Spalte 1).

\*48. 72 Verschworene in Spanien (bei Dozy, Hist. des musulm. II, 72).

# Schluss (S. 170)

Ich leite die Zahl 72 von 72 Tagen als ½, des Jahres ab, wozu vgl. Matter, Gnosticismus II, 99 — wo I S. 117 die 28 Monatstage mit den persischen *Ized* kombiniert werden. S. auch Volkmar in ZDMG. 14, 106.

Nach Nöldekes Untersuchungen (angeführt von Goldziher, Der Mythos bei d Hebr. 1876 S. 372) weisen die Jahre und Jahreszahlen der hebraischen Patriarchen auf astronomische Systeme der Babylomer hin

Die Zahl 70 vergrössert sich nicht bloss bis 73, sondern auch 70—73 durch Multiplikation namentlich im Dekadensystem (die Abhandlung von Ludwig Pick, Der Einfluss der Zehnzahl und der Siebenzahl auf das Judentum, in der Allgem. Zeit. d Jud. 1899 n. 3 kenne ich nicht aus Autopsie). Beispiele von solchen höheren Faktoren sind oben nach den verschiedenen Kategorien zu finden; hier möge ein solches Platz finden, welches eine Kombination mit

<sup>1)</sup> Kombinationen durch Addition sind z B. 80 (72 + 8), s ZDMG 4, 151 A. 26; 772 das. S. 161 f.

360 (= Kreisgraden, Tagen des altesten Jahres) darbietet. Nach Abd al-Karim Khalifa al-Djili, al-Insan al-kamil (ms. Paris 1356 — 1358, bei E. Blochet, Les sources orientales de la divine comédie, Les Littératures populaires etc. t. 41, Paris 1901, p. 208) sind im ersten Thal der Hölle 360 000 Stufen, in der zweiten 720 000, in der dritten 1440 000, in der vierten 2880 000 — also stets ins doppelte steigend; welche Ziffer ergiebt 360 000 ebenso viele Male verdoppelt?!

70 verbindet sich aber auch mit sieben zu 77 (Blau, Dalt-

jud. Zauberw. S. 44).

Uber die ominose (sprichwortlich "bose") Sieben ist wohl in den verschiedensten Zweigen der Literatur allerlei gesammelt worden; nach der Voss Zeit. Abendbl vom 26 Sept. 1900 hat Hr. Andrian Wartburg beim damaligen Deutschen anthropologischen Kongress darüber einen Vortrag gehalten.¹) Ich werde mich auf einige kurze Notizen über Allgemeines und Besonderes beschranken.

In der durch Fr. Delitzsch angeregten Bibel-Babel-Frage kam man auch auf Sabbat-Feste und -Woche überhaupt. (Über Jensen und Barth s. Monatsschr. f. Gesch. u Wiss. d. Jud. 1902 S. 488.)

Die Siebenzahl bei dem Bibelerklarer Abraham ibn Esra (gest. 1167) hängt mit seiner Astrologie zusammen (Rosin in Monatsschr f. Gesch. u. Wiss. d. Jud. 1899 S. 81). Diese Afterwissenschaft hat sich schon in alter Zeit aller Elemente bemüchtigt, welche von Seiten des Verstandes nicht begrundet und erklart werden konnen. Die Griechen haben den angeblich auf Erfahrung beruhenden alten Theorien eine systematische, also eine mathematisch-astronomische Grundlage zu geben versucht. Diese Thatsache hat Hr. A. Bouché-Leclercq, Mitglied der Academie, in seinem kritischen Werke: L'Astrologie grecque (Paris 1899, 655 pp) durch alle Einzelheiten des abstrusen Themas nachgewiesen. Sein Werk wird es erst ermöglichen, der auf die griechische gebauten arabischen Astrologie, die lange im christlichen Europa heirschte, die richtige Stelle in der Kulturgeschichte anzuweisen. Kein Wunder, wenn wir in diesem Werke (p. 313 u. 324) Nachweisungen über 7 Metalle, Farben (der Planeten), neben den 7 Wallen von Ekbatana, über 7 aussere und 7 innere Sinne finden

Über Siebenzahl in Persien s M D. Conway, Solomon and Sol. Liter, London 1899, p. 17, 23, 61 (7 Rischis), 63; über die 7 Amschaspand und Planeten etc. s. Er. Stave, Uber den Einfluss des Parsismus auf das Judentum, Bonn 1898, S 229 (Verhandl. uitgeg. door Teyler's Godgel. Genootsch. T. XI). Krauss (II, 42 A. 1) müchte auch die Zahl 70 der Engel auf die 7 Erzengel zurückführen.

Jüdische Quellen sprechen auch von 7 Erzvatern, von 7 Personen, die lebend ins Paradies kamen und darunter merkwürdiger-

<sup>1)</sup> Das Eindringen dieser Zahl ins Sontenziose beweist unter anderen Lukas 17, 4: "und wenn dein Bruder dich 7 mal im Tage beleidigt" und dergl.

weise König Hiram, über welchen sich eine rabbinische Legende selbständig gemacht hat (s. Coronel, *Chamischa Kontresim* f. 19 b,

Catal Bodl. p. 2707, Serapeum 1866 S. 3).

V. Hammer zahlt in einer Anmerkung 7 Arten von 7 im Einzelnen auf; hier genüge die Angabe der Arten. I. Die 7 grössten Monarchen, II. die 7 berühmtesten Schätze, III. die 7 kosmetischen Reize (Reizmittel, Schminken u. dergl.), IV. die 7 berühmtesten Tiere, V die 7 grössen Flusse des Orients, d. h. Vorderasiens, VI. die 7 Amschaspande, VII. die 7 Talismane der Salomonen, die (vor) Adam regiert haben, und die Salomo zusammen besass, näm-

lich Siegel, Schild u. s. w.

Als Gegenstuck zu diesem  $7 \times 7$  diene eine Stelle aus einer alten hebraischen homiletischen Kompilation, worin eine apologetische Tendenz für die gefürchtete Zahl sichtbar ist. In der mehr als 1000 Jahre alten *Pesikta* uher den Pentateuch, edirt von S Buber (Lyck 1868, n. 23 f. 154b) heisst es: Alle siebenten sind die beliebten, oben (7 Namen für Himmel) דרבות, nach Psalm 68, 5; unter den Erden (Weltnamen) הבל nach Ps. 9, 9; unter den Geschlechtern (Adam bis Henoch) Henoch, nach Genesis 5, 24; unter den Erzvatern (Abraham bis Moses) Moses, nach Exod. 19, 3; unter den Sohnen David (Chron. I, 2, 13 ff), unter den Königen (Saul etc) Asa (nach II Chion. 2, 14), unter den Erlassjahren das 7., nach Levit. 25, 10 (wo das 50 Jahr geheiligt wird), unter den Jahren das 7., nach Exod. 23, 11, unter den Tagen der 7., nach Genesis 2, 3; unter den Monaten der 7, nach Lev. 23, 22, dem Texte dieser Homilie, welche die Siebenzahlen der Bibel über die uisprungliche Tendenz hmausruckt Buber giebt die betreffenden Parallelen oder Citate an, darunter hier das Sammelwerk Jalkut des Simon Darschan, Exod. § 276, welches Schmiedl in der Monatsschr. f. Gesch. u. Wiss. d Jud. 1856 S. 58 citiert, nachdem Giatz (Gnosticismus S. 115) in dem eigentümlichen alten Buche der Schöpfung (Jezira, Kap. 4) die Stelle "er hebte (חבבה) die Siebenfachen (השביעיות)" mit zaloat (2) ber Philo verglichen hatte.

Die jüdische Literatur ist nicht bloss reich an Aufzählungen von Sieben, es fehlt ihr auch nicht an Kompilationen, welche Aufzahlungen nach der Reihe der Zahlen, von 1 angefangen, zusammenstellen, ich meine also nicht einfache Angaben von einem Gegenstand, der einer Zahl entspricht, wie in der bekannten Aufzahlung in Frage und Antwort, welche auch in der "Pesachhaggada" als אחד מר רודיב (Eins giebt es, wer weiss es? — bis 13)¹) seit einigen Jahrhunderten Eingang gefunden hat, sondern Angaben von mehr oder weniger Dingen den Zahlen nach, meist aus verschiedenen Quellen und mit vorherrschend ethischer Sentenz, wohin auch Eschatologisches gehort, insofern Vorstellungen vom Jenseits Hoffnung und Furcht erwecken. Diese bilden dann den Übergang zu Kosmologischem, insofern die Farben zur Ausmalung der kunftigen Welt von der gegenwartigen zu holen sind, wie überhaupt der Mensch nicht bloss in der Sprache, sondern auch in den Ideen sich sehr schwer von der Sinnenwelt ablost. Ein sehr nahe liegendes Beispiel ist hier das "himmlische Jerusalem" und die himmlische Ka'ba 2). Zuletzt wendet sich der Gedanke geradezu ruckwarts und macht die "sublunarische" Welt zu einem Abbild der oberen, den Menschen zum "Mikrokosmos". Dieser "Cırculus vitiosus" geht auch in gelehrten Kreisen so weit — dass er mich mahnt, selbst umzukehren und auf die Zahlenkompilationen zurückzukommen, welche grossenteils an Synonyma knüpfen.

a) Eine solche, betitelt מצשה, dem Jehuda ha-Nasi, Verf. der Mischna (Ende 2. Jahrh.) beigelegt, aber vielleicht erst im 2. Jahrtausend verfasst, stellt die Dinge von 3—10 zusammen; das Schriftchen ist ofter gedruckt (Catal. Bodl. p 620 u. Add)<sup>3</sup>). b) Eine Erganzung dazu sind die 10 Zeichen (Vorzeichen) des Messias, mehrmals gedruckt, in Jellineks Sammlung II, 58 (s S. XXII, vgl. Catal. Bodl. p. 520 n. 3394, Catalog der hebr Handschr. in Hamb. S. 107 n. 259 und die Citate daselbst). — c) Eine andere Kompilation, welche a) fast vollstandig aufnimint und fortsetzt, nämlich Dinge von 3—15 aufzahlend, rührt von Israel Alnaqua aus Toledo (gest. 1391) her, ist aber unter dem Titel אליה רבא hinter einem Werke von Elia di Vidas (seit 1578, Catal. Bodl. p. 545 n. 3524 u. p. 950) gedruckt. — d) Unter dem Titel כברר "Sammlung zehn kleiner, nach Zahlen geordneten (so) Midraschim. Als Hochzeitsgabe u. s. w. herausg. v. Ch. M. Horowitz", erschien eine "Autographische Ausgabe" in Frankfurt a. M. 1888

<sup>1)</sup> Rapoport vermutet, dass man den Sohnen diese Fragen nach und nach bis zum 13 Jahre vorgelegt habe, wo sie mündig werden — eine sinnreiche aber unwahrscheinliche Konjektur. Über das Stuck selbst s. Perles in Jubelschr. Gratz S. 37; alnliche Aufzahlungen bei Hauréau, Notices, I—V, Paris 1890. 2) Um den Leser hier nicht bei einer Nebensache aufzuhalten, gebe ich

die hierhergehorenden Belege in einer Endnote
3) Unter 7 kommen Namen des bosen Triebes, 7 Hirten, Abraham sitzt
vor der Höllenpforte, um seine Sohne zu retten.

Wenn hier Vieles zur Sprache kommt, was specifisch hebruisch und judisch ist, so dass die Heranziehung für weitere Kreise schwerlich der Muhe wert wäre, so dürften doch Einzelheiten der Aufmerksamkeit nicht unwert sein. Ich werde mit einem Beispiele diese Abhandlung schliessen, indem ich das Thema nicht erledige,

sondern einiges Material darüber kurz zusammenstelle.

An die Himmel knupft sich Kosmologisches und Eschatologisches, worüber mir keine allgemeine Abhandlung bekannt ist, welche den Zusammenhang historisch entwickelt. Die 7 Himmel hangen naturgemass mit den 7 Planeten zusammen und sind spat auf semitischen Boden verpflanzt. Die judische Haggada hat 7 Namen aus der Bibel künstlich herausgedeutet (ohen S 495), nachdem die Zahl aus fremder Quelle gewissermaassen naturalisiert worden Die Himmel haben sich in der griechischen Astronomie in Hohlkugeln oder "Spharen" verwandelt, deren Zahl von beobachteten Bewegungen abhing (Maimonides, More II Kap 4); doch reducierte man sie meistens auf 9, namlich 7 fur die Planeten, die 8 fur die Fixsterne, die in gleicher Entfernung erschienen, die 9 für die Tagesbewegung des Ganzen von Osten nach Westen, daher die "umgebende" oder "höchste"; eine 10. ermangelt einer physischen Begrundung, "der zehnte ist heilig dem Ewigen" (Lev. 27, 33), wendet ibn Esra, wenn ich mich recht erinnere, auf diese Sphäle an; es ist dort der Thron Gottes (vgl. M. Sachs, Die relig Poesie u. s w. S. 233) Jüngerer Synkretismus bezeichnet die 7 Himmel als Glieder (Sabier bei Schahlastani, Chwolsohn, Ssabier I, 718), wie umgekehrt die Astrologie den Einfluss der Planeten auf einzelne Glieder, als einen Teil der sogen. Melothesie (Glieder-Astrologie) betrachtet; s. Bouché-Leclercy, l'Astrol. grecque, p 320—5 u. Register p. 645; insbesondere p. 324 über 7 aussere und 7 innere Glieder — oder Sinne. Das Bild der Zwiebelschalen ist von Ptolemius gebraucht und im Mittelalter stereotyp geworden (Jew. Lit. § 21 p. 186, 357 note 47a, auch bei Hillel b Samuel, Comm. der 25 Praem. f 33 1. Z.; Meir Aldabi, Schebile Emuna f 21).

Neben 7 Himmeln, und wahrscheinlich als Parallele zu denselben, erscheinen 7 Erden, auch bei den *Indern* (Reinaud, Mém. sur l'Inde p. 309, 338, Weber, Indische Skizzen S. 188, De Sacy. Uber die Drusen, Chrest. 1. Ausg. II, 384 ff.). Man möchte in erster

Erwägung leicht annehmen, dass sie direkt aus den 7 Klimata abzuleiten seien (Bouché-Leclercq unterscheidet Klima im Sinne von geographischer Breite und im Sinne von Zone, s. Register p 634; vgl. Lane, Arab. Soc. p 97)1). Die neuhebraische Literatur vor der arabischen Periode, und in christlichen Ländern noch einige Jahrhunderte später, scheint nur verschiedene Namen für die Erde zu kennen und zu deuten. Simon b Gamaliel kennt nur 4 solcher Namen (Midrasch Rabba, Genes. Kap. 13); Midrasch Mischle Kap. 10 kennt ihrer 10 (Kohut, Aruch compl I, 302). Petrus Comestor (Hist schol. Gen. 30, angefuhrt bei Schmidt zu Petr. Alfonsi, Disciplina clericalis, p. 108/9) findet allerdings, dass König David die 7 Erden "fundamenta montium" nenne; Psalm 18, 8 weiss Nichts davon. Hingegen ist im Koran (65, 12, s Wahl, S. 608 Anm. zur Übersetz.) von 7 Himmeln und "eben so vielen Erden" die Rede. Auch von 7 Meeren spricht Muhammed (Sure 31, 27, vgl. De Sacy II, 384) hypothetisch, vgl. oben (zu S. 155). Das 7. Meer heisst Afridus. Daran schliessen sich Paradies und Holle. Aus v. Hammers Mitteilungen in den Wiener Jahrbüchern für Lit. hebe ich folgendes heraus: Über den 7 Erden sind 7 Himmel, daruber acht Paradiese, unter der Erde 7 Hollen (Bd. 105 S. 135). Oberhalb der 7 Himmel zwischen der 7. und 8. Pforte des Paradieses sind 6 von den 7 Meeren u. s. w., das 7 Meer ist das der Dünste; 2) es schwebt unmittelbar unter dem 1. Himmel oder den Schneegebirgen der Luft, wie diese über den Wolken (das S. 135/36). Die 7 Erden liegen unter der unseren schichtenweise übereinander und haben keine besonderen Namen (das. S 136). In Bezug auf 7 Meere u. s. w. citiert Lidzbarski (ZDMG, 48, 667) Talmud, Tr. Gittin f. 56 b, 57 und Zeitschr. für Assyriol VIII, 285

Für die Holle (Ge Hinom, Geenna) haben die Talniudisten ebenfalls 7 Namen herausgefunden (Talmud, Tr. Erubin fol 19), darunter ארץ החתרה; in spateren Schriften (Midrasch Konen, Bahir etc.) ist ארץ החתרה die unterste der 7 Erden, darin Menschen mit 2 Köpfen (Hebr Bibliogr. IX, 16 u S. VIII). Diese Bezeichnung hangt vielleicht mit ἀντιχθῶν zusammen. Von 7 Abteilungen (Wohnungen) in der Hölle ist allerdings schon im Talmud die Rede, im Koian (15, 41) von 7 Pforten, wie im Sohar (II, 150, Geiger, Was hat Muhammed u s. w, S. 68) 3).

Endlich ist auch von 7 Welten die Rede, welche der Mensch sehe, ehe er aus dem Mutterleibe komme (Midrasch Kohelet, auch im Jalkut, ich kann es an der notierten Stelle nicht finden).

<sup>1)</sup> Die 7 Klimata erwähnt von alten europäischen Quellen Moses, ha-Darschan genannt (Zunz, Gott. Vortr. 289b, uber Moses s die nach ihm betitelte hebr. Abhandl. von A. Epstein, 1891). — Gegen die Identifikation s. Schmiedl, Monatsschr. 1856, S. 58, oben S 495.

<sup>2)</sup> Vgl Sure 41, 10, angefuhrt bei Simon Duran, S 44 meiner deutschen Übersetzung.

<sup>3)</sup> Nach der sogen. grossen *Pesikta* (angefuhrt in *Jalkut*, Kohelet § 976) ist eine dunne Mauer zwischen Paradies und Holle, wie in arab. Quellen.

### Endnote I.

ZDMG. 4, 153 habe ich nach v. Hammers Gemäldesaal aus dem Leben Muhammeds Stellen ausgezogen. Ich gebe auch hier nur die Hauptsachen so kurz als möglich und in der Orthographie Sprengers (Mohammad).

I, 590. 70 Personen.

515. Adisch mit 70 Mann.

III, S XX A. 3. Die 1. Sure ist unter Eskorte von 70000

Engeln herabgesandt.

CVII Tawus (gest. 106 H.) sagt ich kannte 70 (jüngere) Zeitgenossen Muhammads, welche sich an ibn Abbas um Aufschluss wendeten.

89. 70 Flüchtlinge aus Mekka in Medina waren obdachlos.

108. 70 Mann unter Anfuhrung des abu Sofjan (s. S. 142 die Quelle).

111. 70 Kamele.

113. 700 Dromedare.

134. 72 aurei aus einem romischen Pfund Gold.

135. Einige Dirheme sind 72 Centimen wert.

147. Der judische Stamm Kainoka hatte 700 waffenfahige Manner.

168. 700 Mann mit Panzerhemden.

180. Ançarer zahlen 70 Tote.

185. 70 junge Manner in Medina

216. 700 vom Stamme Aschga kommen nach Medina

243, 247. 70 Opferkamele.

250. Abu Gandal mit 70 Mannern.

256. 70-80 Dausiten.

318. Solaymiten 700 Mann stark.

329. 70 Mann vom Stamme Tayıf lassen sich niederhauen.

366. 70 Hauptlinge der Taimiten kommen nach Medina.

411. Othman unterhielt mit 70 000 Dirhem  $\frac{1}{3}$  der Armee.

427. Suhne fur einen Ermordeten sind 70 Kamele.

449. Es gab 70 Michlaf (Distrikte) in Jemen.

463 Asch'ath hat etwa 10, nach andern 80, nach andern 70 Begleiter.

544 Aswad hat nur 700 Mann Kavallerie.

550 Die Einwohner von Çan'a halten 70 Mann von Aswads Leuten zurück.

Aus Grimmes Mohammed (1892):

I S 34: über 70 Mann in der 2. Sendung Muhammeds.

S. 43: 72 Manner und Frauen versammeln sich in Jatrib als Muslime in der 2 Aqaba Grimme meint: "Sie dürfen als Stellvertreter einer ganz anschaulichen Zahl von Anhangern Muhammeds betrachtet werden" (S. 51); hat diese Zahl überhaupt historischen Wert? s. ZDMG 4, 152.

S. 93: 700 Juden werden beim 1. Zuge gegen dieselben im Jahre 2 gefangen.

S. 150 Sure 9, 81: "Wenn du auch 70 mal für sie bittest".

# Endnote II (oben S. 496).

Das himmlische Jerusalem, in jüngeren hebräischen Quellen als das "obere" (המלינהה) bezeichnet, kommt vor im Talmud, Tr. Ta'anit, Galat. 4, 26; in Midrasch Rabba, Genesis Perik Wajjeze sagt angeblich Simon b. Jochai, "der Tempel (מימ המקרש) oben ist höher als der unten, bis 18 Mil." In Midrasch Wajjoscha (in Jellineks Sammlung I, 55) heisst es: "Und bringe vom Himmel Jerusalem herab". Moses ibn Tibbon, Ende der Einleitung zum Comm. über Hohel. (S 9), symbolisiert die erwahnte Zahl 18, er meint, "der obere Tempel" ist im Intellekt des Menschen, in seinem Kopfe, in dessen Innern das Gehirn u. s. w., und wenn der Mensch im irdischen Heiligtum steht, so ist die Entfernung vom oberen gering, "vielleicht nur um die 18 Wirbel des Rückgrates".

Das himmliche Jerusalem erwähnt auch der Mystiker und Philosoph Isak Latif, ich habe aber die Stelle nicht notiert, desgleichen der philosophische Exeget Natan b. Samuel (Sikkaron tob ms. Cambridge, Catal. Schiller-Scinessi p. 191, Mibchar ha-Ma'marim f. 56 b); Mose Rieti, in seiner hebr. Divina commedia (f. 40 b) bemerkt: "Diese Welt entspricht (כמשק) der geistigen (רוחכר), Heiligtum gegenüber (מכורנים נגר) Heiligtum". — Die allgemeine Anschauung von dem Parallelismus der Ober- und Unterwelt bekunden Aussprüche wie die folgenden, allerdings an Platos Ideen erinnernd: Gott schuf aus den oberen Dingen, Alles ist in Muster und Form entsprechend einem oberen Dinge (דוגמא וציור לענין מכוון של מעלה, Bechai b. Ascher, Kad ha-Kemach f. 74 Kol. 1 ed. Ven.); für alle Erschaffenen giebt es ein Muster (דרגמא) oben (Anonymer Comm. zu einem kabbal. Werke, ms. Munchen 58 5 f. 343).1) - Auch die muhammedanischen Mystiker nennen, wie Juden und Christen, das ewige Leben "himmliches Jerusalem", nach Tholuk, Bluthenlese, S. 83, vgl Dukes, Zur Kenntnis der relig. Poesie S. 38; der Beleg für Juden dürfte schwerlich nachzuweisen sein. — Über einen praexistierenden Tempel und den himmlischen s. auch Js. Ginzburg in Monatsschr. f. G. u. W. d. J. 1898 S. 945 Anm. und 950.

## Nachschrift.

Beim Abschluss dieser Abhandlung sehe ich zufallig, dass die letzte Seite meines ms. mit dreiundsiebzig bezeichnet ist! Kein

<sup>1)</sup> Ähnlich ist zwar ein Ausspruch im Talmud: "Alles, was zu Land sich findet, findet sich auch zu Wasser" (die Stelle habe ich nicht notiert), aber ein Zusammenhang mit dem Parallelismus von Himmel und Erde liegt nicht vor.

Scherz, wie Redaktion, Drucker und Setzer bezeugen können. Hinterher finde ich 51 doppelt. Im Druck dürfte das ganze 36 Seiten fullen. Was folgt daraus? Nichts, als was ich vor 50 Jahren meinte und jetzt weitlaufig erharte 70-73 kommt wohl in Wirklichkeit vor, aber am haufigsten als runde oder symbolische Zahl.

## Register der gezahlten Gegenstande.

[Blosse Seitenzahlen beziehen sich auf ZDMG. Bd. 4 und zugleich auf blosse Bemerkungen dazu in dem gegenwartigen Artikel Neue Gegenstande in diesem Artikel sind mit der Sertenzahl von Bd. 4, wozu sie gehoren, mit \* gegeben. Ausgenommen sind Personen zu S. 152/3, welche mit  $I^3$  und der Ziffer dei Zusatze bezeichnet sind; ebenso Zusatze zu Verschiedenes mit v]

Abdal 167.

Abschnitte, Bücher, Kap, Traktate u. dergl (Literatur überhaupt) 159 n. 1—34.

Aditen, abgeordnet (zur heiligen Reise) 149

Alteste 147.

Ärzte P 20.

Ahnen bis Seth 151 A. 18.

Apokryphen 151 A. 18.

Arten, wie Insekten rein zu erklaren 158\*.

Auslegungsarten 158.

Aussatz (Gestalten) 164 D.

Beni Kende 153 A. 26.

Bibliotheken v 1.

Blatter der Offenbarung 159 n. 1 h.

Bruder und Sohne Karbs 153

Buchstaben in Genes 49, 16 17

—, wodurch Israel erlost wird 160.

Dämonen (Salomos) 157

Dekane 165\*.

Dirhem (für Turbane) v 3.

Dolmetscher s. Ubersetzer.

Eingange (s. auch Thuren) v 15. Elemente 161\*a.

Ellen (Fuss und Grösse Adams) 161\*.

— (Flammen) v 5.

Bd. LVII.

Ellen (der höllischen Halseisen) v14

Engel 155. 156 (Erzengel).

Erdschichten 161<sup>†</sup> b

Erschlagene (Feinde in Antiochus' Heer) 161 F

Erzengel s Engel.

Faden des Tempelvorhangs 164 H.

Feiertage 170

Festtage der Israeliten 149.

Fische 164 K. 2.

Fragen der Frankfurter Kommission v 7.

Frauen (fromme) 167.

— (getotet von Nimrod) 161°.

Frohnvogte Agyptens 148.

Fromme (36) 166

Fursten jüdischer Abkunft in Osterreich 150

Gebote v 9

Gegenden (silberne) v 10

Geheinnis und Wein 147.

Gehemmisse 159.

Gelehrte 159'.

Gesichter v 11. Getotete mit Seraja 151 A. 18

Graser bei Ilfeld 164 A. 78.

Gotzen 157.

Gottesnamen Gen 1 ff. 169

Grauel v 12.

Hauser (erbaut Kasımir) v 13.

— m Prag v 13\* b

Handlungen (fromme) v 8.

Hausthore oder Diebesspelunken 161.

Hilfsgenossen Muhammeds 153 A. 26.

Hirten P 11.

Höllenfeuer 167 § 17.

Huri 167. P 12.

Inseln in China 162\* K3.

Israeliten in der 1. grossen Synode 149

Jahre Abrahams 169.

— schenkt Adam dem David 170, vgl. zu 161\* (daselbst auch über Mission zu 770 J.).

— in Astrologie v 26.

— (Chalason) 164 C

— schlief Choni 161 H.

— Darius gekront v 2.

— des Exils 162.

— Fest in Rom 165 § 12.

— Graualter 164 L.

Greis fastet v 23.
Jahreslauf, gedehnter v 24.

— Josefs Tod v 16.

— Kirche in Damaskus v 21.

— des Lebensalters 161 A.

- der Lichtessenz 157 A. 49.

— Mann, tugendhaft v 22.

- Muhammeds Flucht v 20.

— (Otter) 164 C.

— Pest 165 § 13.

— (entzog sich der heilige Geist dem Pinchas) 161\*.

— Pracession der Fixsterne 161\* K. 163 A. 73.

— Regen v 25.

- Reste des Rauchopfers 164.

- Roms Gründung v 17.

— in (fabelhaften) Städten v 25°.

— Talmudschulen v 18.

- (Lebens) Terachs 169.

— des Verhängnisses 165 § 11.

- (Lüsung des) Weinsteins 164G.

- Zoroaster 19.

Jeriot 159.

Juden 153 A. 26.

- in Alexandrien 153 A. 26.

Juden in Toledo P 14. Jungfrauen, gefangen P 15.

Kamele 153 A. 26.

Kebsweiber (80) 169 A. 97.

Könige 151 A 21.

 der Juden in Kochin und unter Priester Johannes P 16.

— der Quartiere 163\* I.

— Roms 152\* 16.

— der Unterwelt 161\*.

Kor Frucht 164 E

Koreischiten P 17

Kranke genesen 162.

Kronen (36) 153\*.

Lange von zwei ausgestreckten Armen v 29 b

Lebensregeln 159

Leuchterteile 163.

Libras (Steuerpacht) v 41.

Löcher v 28.

Male wechseln Formen v 26.

— lauft der Hase 162.

— (nannt' ich) v 39. Manner des Gerichts 147.

Mann fielen in Beth Schemesch 161 C.

— hoch u. s. w. (Abraham) 161\*. Maschinen v 29.

Medinenser (Bundnis mit Muham-

med) 152 Endnote I.

Meetings v 30.

Meilen Himmelsentfernung 163 A. 75.

— in der Stunde 161\*d Menschen, die man fliehe v 31.

Meter Höhe einer Insel 161\*c.

Mischna-Ordnungen 158\*. Munde 155\* v 11.

Mütter P 19.

Myriaden Manner (Heer Pharaos) 161\*.

Nachkommen Abrahams 147.

Nachte oder Tage (Windwechsel) 161\* N.

Namen Gottes 158 ff.

Israels 160.

— Jerusalems 160.

Namen Metatrons 160\*. — der Thora 160. Nationen 155. — (Völker) in Dioskurias 151. Noachiden 151. Nukaba 152\* n. 20 b. Oberste des ibn Tumart 150. Perser 153 A. 26. Personen (69) wandern nach Agypten 163. — an Pest P 21. - wandern aus Rom mit Isak de Pomis 163 A. 75. — mit Seraja getötet 151 A. 18. Pfennige (Strafe) v 43. Pforten der Einsicht 159. Pfund Sterling werte Perlen v 33. Predigergehilfen 153. Priester, hingerichtet 161\*. — in Jerusalem v 34. Prinzen P 22. Propheten P 23. Quartiere der Stadte 163\* I. Reiche Europas 153 A. 26. Reiter P 24. Revisoren des Homer 149\*. Satrapien des Seleukus 149. Scheiche, Gegner von Sokrates P 29. Schekel 169. Schleier 157. 163\*. Schriften, heilige 151 A. 21. Schuler in Bordeaux v 27. Schutzengel s. Engel. Schweine, emgeführt v 35. Schwüre v 36. Scudi (Steuer) v 37. Seelsorgerstellen P 25. Sekten 157. Sextarien, Traubensaft 161\* M. Sinne v 38. Söhne Hamans 161 E.

Solimane 151. Sprachen 117. 153.

— im Schiffe Jonas 161\*.

Stadte (bei Aristoteles) v 40. - zwischen den Augen des Behemot 161\* I. Stamme (80) der Araber 151 — der Sinhadj 151\*. Stangelchen am Weidenfusse 150. Statuen im Gebirge Kaf 151. Steine 161\* L. Stimme 154. Stocke v 42 Streiter 153 A. 26. Strophen 159. Sunden v 44. Synhedrion 149. Tage zwischen den Briefen des Ahaschverosch 161 D. - der Dürre v 4 — (Marder gebart) 164 C. - nach Moses Tod 161 L. - (Weib in einer Höhle) v 45. Tagereisen 155\*. Thorot 158\*. Thuren (vgl. Eingange) v 46 Tochter P 36. Trauertage um Jakob 170. Ubersetzer (Septuaginta, Dolmetscher) 149. 160. Vereine v 47 Verschworene P 31. v 48. Verse 159. — in Genesis 1 bis 3, 14, 169. — Esther 3—7 169. Vertreter der Nationen 152 Volker s. Nationen. Wein und Geheimnis 147 Weise 147. Wolfe 152. Worter 160 — in Num. 6, 8—12. 169. Zauberer des Pharao 150 Zeugen zur Verurteilung eines Bischofs (Marcillus) P 32.

Zoglinge P 33.

Zungen 155\*. v 11.

## Erganzung.

Während mein ms. in Handen der Red und der Druckerei sich befand, konnte ich noch die hier folgenden Notizen sammeln, ein neuer Beweis für die Unerschopflichkeit des Themas, dessen Erweiterung und Anwendung ich nunmehr Anderen überlasse. Aus äussern Gründen habe ich hier die aus einer Quelle fliessenden Nachrichten unter A ungetrennt gelassen. In den Index konnte ich nichts mehr einreihen.

Juni 1903.

Α.

Nachdem ich Carra de Vaux's Ubersetzung des Abrégé des Merveilles bis zu Ende gelesen habe, notiere ich folgende auf mein Thema bezügliche Stellen ohne Unterschied des Inhaltes.

P. 94. Die Arche Noahs hat eine Tiefe von 70 Ellen. — ib. Mit Noah bestiegen im Ganzen 80 Personen die Arche.

(Genes. 6, 15—30.)

98. Die Sohne Noahs bauen eine Burg Suk al-Thamânîn (Markt von 80).

101. Von Sudân kamen verschiedene Nationen und Rassen bis zur Zahl von 70.

113. Die Sprachen sind 72, 37 von Japhet, 23 von Ham, 12 von Sem. (Mas'udi I, 78, III, 270, hat 36, 17 u. 19).

114. Um das Land Gog und Magog zu durchreisen, braucht man 70 Jahre.

121. Spanien zahlt 80 Stadte unter der Herrschaft eines Komgs.

137. Zur Zeit des Babylonischen Turmes bauten die Menschen um Babylon 70 000 Hauser, welche übermassig bewohnt waren.

146. Ein arab. Wahrsager verkundet, was nach 60 oder 70 Jahren passieren wird.

174. Die Nachkommen von Asbak waren 70 und einige Reiter, alle Riesen.

220. Menâus, Konig von Ágypten, regierte 73 Jahre.

235. Mizraim starb 700 Jahre nach der Sundflut.

247. Im Grabe des Königs Adîm waren 170 Blatter, enthaltend Weisheitsvorschriften.

260. Menkaus regierte 71 Jahre.

268. Menûkius befestigte eine Stadt, zwischen deren 4 Türmen 80 Idole aus Kupfer gestellt wurden.

289. Markaunos regierte 73 Jahre und lebte 240 Jahre  $(3 \times 80)$ .

299. Der König Scha regierte 67 Jahre und lebte 170 Jahre.

305. 70 Wunder sieht König Malik.

321. Mâliâ hatte 80 Frauen. 327. Tutis regierte 70 Jahre.

351. Die Flüsse des Nilursprungs teilten sich in 72 Arme, "entsprechend den 72 bekannten Sprachen".

369. Nehrâus fand nach einem Zuge, dass er 70000 Mann verloren hatte.

393 Die Magier zur Zeit des Moses waren 140000 (2  $\times$  70000)

394. Die Magier hatten 3 Haupter, nach den Kopten aber 72.

#### В.

S. 152/3 (Personen). 13c. Nach Beidhawi, Comm. zum Koran I, 483 (angeführt von Pautz) glaubten 80 Juden an Muhammed, 40 m Nadjran, 8 in Jemen, 32 m Athiopien, also 72 + 8.

17 b. 700 Mann blieben bei Muhammed in der Schlacht bei

Ohud, a. 625 (Pautz l citando 161 A. 1)

S. 155. Die Holle wird als ein Tier gedacht, welches an 70000 Zugeln gezogen wird, deren jeder sich in den Handen von 70000 Engeln befindet (O. Pautz, Muhammeds Lehre von der Offenbarung Leipzig 1898, S. 212 nach Baidhawi und Djalal al-Din). — Zu Sure 31, 26 citiert Pautz S 67 Anm. 8 Wolff, Muhammed. Eschatologie S. 173, wo der Tag 70000 Stunden hat.

Beim jungsten Gericht versammeln sich die Muslimen unter der grossen Fahne des Propheten. Unter derselben sind 70000 kleine Fahnen, unter jeder stehen 70000 Reihen Engel, in jeder Reihe 70000 Engel (Carra de Vaux, Fragments d'Eschatologie, in Compte rendu du congrès catholique 1895 II, 29)

Unter dem Paradiese ist ein Raum, wo Sonnenhelle herrscht, umgeben von 70000 Schleiern, darunter ein Raum nut Mondeshelle und 70000 Schleiern, und darunter ein Raum mit Finsternis und 70000 Schleiern; diese Schleier sind Engel (ib. p. 30).

S. 159. 6b Ein Fragment (\*) des Arsanides (Archimedes) in einem ims. Mazarin enthalt 73 gezahlte Paragraphen (Zeitschrfur Mathematik X, 491; vgl. Archim. Ed. Oxford, p. 2; Journ. Asiat. 1851, XVIII; ist es aus de Ponderibus? ZDMG. 50, 178 § 100 n 8.

10 b. Im Koran sind 72 Beteuerungen (O. Pautz, Muhammeds Lehre von der Offenbarung S. 61 — nach islamitischen Quellen?)

(12.) Belum ist der Titel eines grossen Werkes in 72 Buchern, gesammelt auf Befehl Sargons (Bouché-Leclercq, L'astrologie grecque.

20 b. Die Übersetzungen Gerards v. Cremona zahlt Wüstenfeld l. c. S. 55, wie Leclerc l c. II, 425: 71, nach dem Verzeichnis bei Boncompagni p. 5—7, wo zuletzt 3 Notizen über früher erwähnte Schriften angefügt sind.

24b. Jo. Alb. Widmestadii jurisconsulti variarum rerum, impiarumque opinionum quae in Alcoram Epitome occuriunt Notationes—besteht aus 73 Noten (12 S. 4°). Titel Mahometis... Theologia etc. Hermanno Nellingaunense (!) interprete, eine unbegreif-

liche Bezeichnung des Übersetzers Hermannus (ohne Zweifel Dalmata, Wustenfeld, Lat. Übersetz. S. 49), scheint eine Verwechslung; Widmanstadt war aus Nellingen bei Ulm. Auch der Druckort Landshuth bei Wüstenfeld ist schwerlich richtig, die Dedikation an Ludwig von Bayern und die Vorrede an Jo. Otto, Bibliothekar in Nürnberg, sind Landshuth, 18. Kal. Februar. 1543 datiert. Widmanstadt schliesst mit einer Bemerkung. "Si qui sunt, quos Cabalisticae doctrinae frequens memoria in hisce notationibus meis offendat, hi sciant me sola necessitate impulsum, ex istorum libris reconditis delibasse nonnulla, quae Judeorum fraudes, Christianorum è gremio Ecclesiae dilapsorum levitatem, et Mahometis inconstantiam, atque scelerum atrocitatem commostrarent". Danach ist mein Polem. u. apologet. Lit. (1869) S. 227 u. 231 zu ergänzen.

32 b. Das alchimistische Werk "Turba philosophorum" besteht im Theatr. chem. col. V (1622) aus 72 Reden und einem nach-

traglichen Sermo.

32 c. 72 Verse zahlt ein Gedicht des Immanuel b. Salomo uber die 13 Glaubensartikel, ms. Casanat. 167, XVIII, Cat. Sacerdote, p. 581. — Die Zahl ist in der Überschrift hervorgehoben.

## V. Naturkunde und Kunst.

S. 163. I<sup>2</sup>) In Indien soll ein Drache sein, der 70 Ellen (105 Fuss) lang ist (Jo. Ge. Theod. Grässe, Beitrage zur Lit. u. Sage des Mittelalters. Dresden 1850. S. 98).

K4) Ein Samenkorn bringt in 7 Ahren 700 Korner (Sure

2, 263).

K<sup>5</sup>) Der Jude Kastal beantwortet Muhammed's Frage, was die Frommen im Paradiese geniessen: Einen Stier und einen Fisch, an deren Leberlappen 70 Tausend [Menschen] genug zu essen haben; Bukhari VII, 181, Z. 3 v. u. bei J. Barth (Midrasch, Elemente in der muhamm. Tradition, Festschrift Berliner 1903 S 35), der diese Tradition auf Behemot und Liwjatan im Midrasch zurückführt, wo sie getrennt vorkommen, bei den Muhammedanern vereinigt seien. Vielleicht ist auch zu beachten, dass das Sabbatmahl aus "Fleisch und Fisch" besteht, allerdings in getrennten Geschirren, wegen vermeintlicher Schadlichkeit (Lampr. מול במור הדבים f. 72 b)

# VI. Verschiedenes. (Neue Artikel.)

Vor 1. "Selbst wenn Ihr mir das Gehirn Ali's in 70 Bündel verpackt brächtet, auch dann würde ich an seinen Tod nicht glauben", soll Abd Allah ibn Saba (über welchen s. HB. XIV, 67) gesagt haben (J. Friedländer, in Festschrift Berliner 1893 S. 124).

<sup>1)</sup> Fabricius giebt eine Ausg. des Korans, resp. eines Kompendiums, Nurnberg 1543 an (daher Zenker bei Leclerc, Hist. de la med. II, 380), was Wustenfeld l. c. S. 48 nicht genau wiedergiebt; sollte nicht die Epitome hier konfundiert sein?

3 b. Der Höllennamen Djahannam kommt im Koran 77 mal vor (Pautz l. c. 217 A. 4).

4b. Die Verdammten werden in eine Kette von 70 Ellen

Lange gewickelt, Sure 69, 31 (Pautz 217)

11 b. Von 360 Graden des Himmels sind nur 70 zu fürchten

(Bouché-Lecl., l'Astrologie grecque p 236).

26 b. In Chaldaa hat man seit 720 000 Jahren Beobachtungen angestellt, nach Epigenes v. Byzanz; nach Simplicius seit 1 440 000 Jahren. Die Zahlen bei Berosus variieren nach den Citaten 470 000, 473 000, 468 800, 432 000 (Bouché-Lecl., l'Astrologie gr p 38 und 575).

33 b. Miss Crawly besitzt 70 000 Pfund Sterling (Thackeray,

Vanity fair, Cap. 11 gegen Ende).

47 b Die Vergeltung des Guten findet bis zum 700 fachen statt (Bukhari, bei Pautz S. 210 Anm. 1).

## Schluss (S 170).

Goldzihers Abhandlung: Die Zahlen im muhammedanischen Volksaberglauben im "Ausland" 1884 N. 17 S. 328 und im "Globus" Bd. 80, 1901 N. 2 S. 31, Der Zahlenaberglaube im Islam, enthalten Nichts in Beziehung auf 70—73. Jener Aberglaube hangt mit pythagoraischen Zahltheorien zusammen, welche sich zu der "arithmetischen" Divination und astrolog. Stundenwahlerei (احميارات) ausbildete, worüber Grundliches bei Bouché-Leclercq, Hist de la divination (t. I, Par 1879 p. 261 ff) und l'Astrologie grecque, s Index. Am ersten Orte wird eine Stelle aus Higab en-Nim bei ibn Khaldun. Proleg., franz. p. 241 citiert; eine alte Parallele bietet die Rechnung der Krieger im Pseudo-Aristoteles, Secr. secretorum (HUb. 252)

Zur Zahl 7 vgl. Sal. Buber, Seder ha-Sefirot, Wien 1874, Anhang zum Journal השה, Kap 6 S. 48—50. Pseudo-Hippokrates

über die Siebenzahl, s. ZDMG. 50, 369 zu S. 132.

Diez, Fr., Altromanische Sprachdenkmale, Bonn 1846, S. 64 n. 165: quarante bei epischen Dichtern als unbestimmte grosse Zahl, auch soixante (Nichts von Bibel!)

# Über die vedische Göttin Aditi.

Von

## Gustav Oppert.

Die Stellung und Bedeutung, welche die Gottin Adıti im vedischen Pantheon einnimmt, ist so eigentumlich, dass sie eine besondere Betrachtung verdient, denn obschon sie schon haufig der Gegenstand eingehender Untersuchungen gewesen, scheint man bisher ihr Weson und ihren Ursprung nicht da gesucht zu haben, wo diese zu finden waren, man wahnte es mit einer ursprünglich arischen Gottheit zu thun zu haben, während ihre Entstehung einer unarischen Auffassung entstammt.<sup>1</sup>)

Aditi ist im Rgveda eigentlich die Gottin (Rgv. II, 40, 6, IV, 55, 3, 7; V, 51, 11; VI, 50, 1; VII, 38, 4; 40, 2, 6; VIII, 25, 10; 27, 5; 56, 10, X, 92, 14), sie ist unwiderstehlich (anarvā, Rgv. II, 40, 6; VII, 40, 4; X, 92, 14) und leuchtend (Rgv. I, 136, 8). Sie ist die Mutter der himmlichen Adityas (Rgv. VI, 67, 4; VII, 41, 2; VIII, 18, 5; 25, 3; 47, 9; X, 11, 1; 36, 3; 72, 8; 132, 6), ihr wird als der Mutter von Königen (Rgv. II, 27, 7), von guten (Rgv. III, 4, 11), starken Sohnen (Rgv VIII, 56, 11), und von Heldensohnen (Atharv. III, 8, 2; XI, 1, 11) gehuldigt. Sie ist auch die Mutter der Gotter 2) Allerdings wird Usas, die Morgenrote, ebenfalls Mutter der Götter genannt, indessen ist sie wohl eher wegen der am Morgen den Gottern geweihten Andacht als Manifestation der Aditi anzusehen.3) Aditi reprüsentiert gewissermaassen das Weltall, denn es heisst (Rgv I, 89, 10 und Atharv. VII, 6, 1): "Aditi ist der Himmel, Adıtı ist der Luftraum, Adıtı ist die Mutter und der Vater und der Sohn, Adıti ist alle Gotter, Aditi ist die fünfklassige Menschheit, Aditi ist Alles, was geboren ist und ge-

<sup>1)</sup> Vergleiche uber Aditi die Abhandlung von Max Muller in The sacred hymns of the Brahmans (London, 1869) pp. 242—251; Dr John Muir's Original Sanskrit Texts (London, 1872), Vol. V, pp. 33—53, Protessor Alfred IIillebrandt: Über die Gottin Aditi (Breslau, 1876); H. W. Wallis Cosmology of the Rigveda (London, 1887), pp. 42—52; etc. etc.

Nirukta IV, 22. Adıtir adlinü devamütü, die (nicht arme) machtige Göttermutter Adıti.

<sup>3)</sup> Rgv. I, 113, 19: Mātā devānām Aditer unīkum.

boren wird".1) Und in demselben Tone heisst es weiter (Atharv. VII, 6, 2, 3, welcher letztere Vers mit Rgv X, 63, 10 identisch ist, in der Vājasaneyī Samhitā 21, 4, 5, und in der Taittirīya Saṃhītā I, 5, 11, 5): Lasst uns zu Hilfe rufen die grosse Mutter der Frommen, die Herrin der Weltordnung, die machtig herrschende, nicht alternde, vielumfassende, beschutzende, trefflich leitende Aditi, die gutschirmende, die Erde, den sundlosen Himmel, die Zuflucht gewührende, trefflich leitende Aditi; etc.2) In dieser Weise begreift Adıtı alles in sıch; das Weltall, das Reich der Natur, den gesamten Kosmos, den Himmel, die Atmosphare und die Erde, sowohl einzeln wie in eins zusammengefasst. Sie ist die Freundin aller Menschen (Rgv. VII, 10, 4), und der begeisterte Seher betet zu ihr fruh am Morgen, am Mittag, und wenn die Sonne untergeht (Rgv. V, 69, 3), denn Adıti ist die Gottin des Haushaltes (Rgv IV, 55, 3, Pastyā). Wegen der eigenartigen Abfassung des Rgveda, in dessen Liedersammlungen die abweichendsten Anschauungen und Gedanken verschiedener Dichter sich vorfinden, kann es nicht auffallen, dass die in ihm enthaltenen Angaben uber die Aditi nicht ubereinstimmen. Manchmal uberragt und beherrscht ihre Macht alles, bald sinkt sie herab zu dem Niveau anderer Gottheiten, wie Agni, Mitra, Varuna, dem Wasser, dem Himmel und der Erde, und wird mit diesen zusammen und nicht immer als erste angerufen (Rgv. III, 54, 19, 20; IV, 54, 6; V, 46, 3; VII, 51, 5; IX, 97, 58; X, 36, 2; 63, 10).

Was nun ihr Name, das Wort Aditi, betrifft, so leitet man es von der Wurzel  $d\bar{a}$ , binden, und der negativen Partikel a gewöhnlich ab, und giebt ihm die Bedeutung des dem Raum und der Zeit nach Ungebundenen, des Unendlichen") Diese Erklarung bezeichnet etwas Negatives als Grundeigenschaft, wahrend volkstümliche Gottheiten einen ihrem positiven Charakter entsprechenden oder auf ihren Ursprung bezüglichen Namen zu tragen pflegen. Wollte man aber das Wort Aditi von den Ädityas, ihren sogenannten Kindern, ubleiten, so wurde dies einesteils seine Bedeutung nicht andern, anderenteils aber die ersichtliche Unwahrscheinlichkeit, die Mutter nach den Kindern zu benennen, nicht beseitigen, zudem die Ent-

<sup>1)</sup> Adıtır dyaur antarıksam Adıtır mātā sa pıtā su putrah visvedevāh Adıtır pañcajanāh Adıtır jātam Adıtır janıtvam. Vergleiche hierzu Athaiv. VIII, 10, 1 und IX, 10, 24, wo es von Virāj heisst. Virād vāg Virāt prihirī Virād antarıksam Virāt prajāpatih Virān mrtyuh sādhyānām adhirājo babhāta tasya bhātam bhavyam vase sa me bhātam bhavyam vase krnotu.

<sup>2)</sup> Atharv. VII, 7, 2—4. Mahīm u su māturam suvratūnām rtaspu patnīm avase havāmahe tuviksatrām ajarantīm urūcīm sušarmānām aditim supranītīm. 3. Sutrāmānam prthivīm dyām anehasam sušarmānam aditim supranītīm dauvīm nāvam svarītrīm anāgaso asravanītīm ā ruhemu svastupe 4. Vājasya nu prasave mātaram mahīm aditim nāmu vacasā karāmahe, yasyā upastha urvantariksam sā nah šurma trīvarūtham niņachāt.

<sup>3)</sup> Siehe S. 510. In Brhadaranyaka Upan I, 2, 5 wird  $\alpha duti$  von der Wurzel  $\alpha d$ , essen, abgeleitet und mit dem Tode verbunden. Im Atharv. IX, 10, 24 wird  $Vir\bar{u}_i$  mit dem Tode (iirtyu) identificiert.

stehung des Namens einer spateren Zeit zuweisen. So mag es nicht unberechtigt erscheinen, die negative Benennungsweise als fremd-

artig, auf einen fremden Ursprung hinweisend, aufzufassen.

Der Begriff des Ewigen, Unbegrenzten, Unendlichen und Absoluten setzt eine reifere Überlegung voraus, als ein Volk in seiner Kindheit besitzt. In Betreff der indischen Aditi erscheint es ausserdem auffallend, dass sich bei keinem arischen Stamm, selbst nicht bei den Iraniern, eine ihr entsprechende Gottheit vorfindet. In dem Wörterbuch zum Nirukta wird das Wort Aditi als Name für die Erde (prthivī), Stimme (vāc), Kuh (go), Himmel und Erde (dyāvaprthivī) und auch als Mutter der Götter erklart. Sie erscheint also hier schon in den hauptsächlichsten, ihr zugeschriebenen Gestalten, zweimal in Verbindung mit der Erde, nirgends aber als abstraktes Wesen. Übrigens bezieht sich im Veda das Wort Aditinicht immer auf die Gottin, sondern es bezeichnet manchmal als Eigenschaftswort einzelne Gottheiten, wie Agni, Soma oder Aryaman und andere hohere Wesen.

Als Mutter der himmlichen Adityas wäre eigentlich der Himmel das Gebiet der Aditi, hiermit stimmt Rgv. X, 63, 2: "Ihr Gotter, die Ihr geboren seid von den Wassern (der Atmosphare), von Aditi und der Erde", überein, denn in diesem Verse repräsentiert Aditi den Himmel.4) Der ursprüngliche Ausdruck fur Himmel ist Dyaus, von div, leuchten, ein urarisches Wort, welches sich in den meisten verwandten Sprachen vorfindet. Auch im nachsten, dem dritten Verse desselben Hymnus (Rgv. X, 63, 3) erscheint Dyaus als Himmel, doch ist es hier zweifelhaft, ob Dyauraditir als endloser Himmel oder als Dyaus und Aditi aufzufassen ist. Im Vedatext ist Dyaus meistens männlich und nur selten weiblich. Aditi konnte als weibliches Wesen hingegen nur einen weiblichen Himmel reprasentieren, da nun der eigentliche arische Ausdruck für Himmel Dyaus ist, müsste Aditi in dieser Bedeutung wohl einer spateren Zeit angehören, in welcher auch die Sonne (Savitr) als Vertreter des mannlichen Himmels und Visnu als Sonnengott und Gatte der Aditi erscheinen.5) Wenn Agni (die Sonne) angerufen wird die im höchsten Himmel Butter, d. h. Regen gebende Kuh Adıti nıcht zu vernichten, vertritt die als Kuh (qo) aufgefasste Aditi wahrscheinlich den weiblichen Himmel. Im Atharvaveda (IV, 39, 2-6) werden sogar die drei Weltregionen, Erde, Atmosphäre und Himmel, mit

2) Siehe Naigamakānda IV, 22.

3) Vergleiche hieruber Max Muller 1 c. S. 249. 250 (Aditi as an

adjective) und Hillebrandt S. 6—16 (Aditi als Adjektiv)
4) Im Aitareya Brähmana I, 7 reprasentiert Aditi die hochste Region

5) Siehe Väjas. Samh XXIX, 60 und Taittir. Samh VII, 5, 14, 1, wo Aditi als Gattin Visnu's erscheint.

<sup>1)</sup> Siehe Naighantukānda I, 1, 11; II, 11, 3, 30.

<sup>4)</sup> Im Attareya Brahmana 1, 7 reprusentiert Aditi die hochste Region (uttama duk), den Himmel, der die Erde mit Regen befeuchtet und (durch Hitze) austrocknet.

der Kuh identificiert, wenn es heisst: "Die Erde ist die Kuh, ihr Kalb ist Agni; die Atmosphäre ist die Kuh, ihr Kalb ist Vāyu; der Himmel ist die Kuh, ihr Kalb ist Āditya") Aditi als Mutter des Āditya steht hier für den Himmel, und die Vertreter der drei Regionen sind die drei Gotter Sūrya (Āditya), Vāyu und Agni. Merkwürdig ist es auch, dass die Mutter Viṣṇu's, die Aditi, als Gattin ihres Sohnes erscheint; eine Auffassung, welche die sonderbare Vorstellung von dem Wesen der Aditi bekundet. Man könnte vielleicht versucht sein, das Vorhandensein zweier Himmel, eines männlichen und eines weiblichen, mit der Existenz zweier nebeneinander wirkenden himmlischen Gewalten verschiedenen Geschlechts in Beziehung zu bringen.

Aditi reprasentiert, wie ebenfalls schon hervorgehoben, auch den Luftraum (Rgv. I, 89, 10; Atharv IV, 39, 4; VII, 6, 3, 4). Nirukta XI, 22 bezeichnet Aditi als die erste Göttin des Luftraumes.

Recht haufig und zutreffend wird Adıtı mit der Erde identificiert, denn die Erde ist ebenfalls unerschopflich und unbegrenzt (akhandanīya), zumal fur den an der Scholle gebundenen, die weite Erdoberflache betrachtenden Landmann. Hierzu passt die schon erwahnte Auffassung des Verfassers des Naighantukakānda, welcher unter den fur die Erde üblichen Namen (prhivināmadheyāni) auch den der Aditi auffuhrt und den Dual von Adıtı, Aditī, die beiden Aditi, eine Bezeichnung für Himmel und Erde (dyāvāpṛthivīnāmadheyāni) nennt. Als Erde figuriert auch die Aditi Rgv. I, 72. 9. "Die Erde, die Mutter Aditi hat sich zur Unterstützung des Vogels (der Sonne) mit ihren Söhnen in Macht ausgebreitet," und das Aitareya Brāhmaņa I, 9 erklart die im Rgv. X, 63, 10 und Atharv. VII, 6, 2, 3 erwähnte Erde (sutrāmāṇam pṛthivīm und mahīm ū su mātaram) für identisch mit Aditi, obwohl man die in den Citaten vorkommende Aditi für den Luftraum halten könnte, da die Erde und der Himmel schon besonders erwahnt sind. Der Kommentator des Rgveda, Sāyaṇa, fasst auch an verschiedenen Stellen Aditi als Erde (prthivī) auf.") Im Yajurveda, der in manchen Stellen alter ist als emzelne Hymnen des Rgveda, wird Aditi haufig mit der Erde identificiert, worin auch die Brahmanas ubereinstimmen. Aditi wird sogar mit verschiedenen auf der Erde liegenden oder aus Erde verfertigten Gegenstanden in Verbindung gebracht. So gilt das auf der Erde gestreute Darbhagias für einen

<sup>1)</sup> Im Atharv. VIII, 10, 24 erscheint Virāj als Kuh, und ihr Kalb ist Manu Vaivasvata (tasyā Manur Vaivasvato vatsah).

<sup>2)</sup> Vergleiche hierzu den oben S. 509 Anm. 2 angefuhrten Text, wo (Vers 3) Aditi den Luftraum vertritt, und wo (Vers 4) Aditi die grosse Mutter, in deren Schoss der ausgedehnte Luftraum liegt, und die dreifach schirmende (d. h. im Himmel, auf der Erde und in der Atmosphare) genannt wird Viräj wird auch (Atharv IX, 10, 24) als Luftraum erklart

<sup>3)</sup> Vergleiche Sāyana zu Rgv. I, 90, 10: Addur addnākhandanīyū vā prihivī Im Atharv IX, 10, 24 wird Virāj als Erde aufgefasst (Virāt prihivī).

Schmuck der Aditi oder der Erde, 1) ebenso dient das auf der Erde zur Umhüllung oder zum Sitz für Aditi bestimnite Fell, der Aditi als der Erde.2) Desgleichen fasst man auch die Erde für die Aditi auf, wenn sie den fur das Garhapatyafeuer auf der Opferstatte ausgegrabenen Altar (vedi) darstellt,3) wober der Adhvaryu Priester das Gebet ausspricht: "Moge die göttliche, den Visvadevās angehörige Aditi Dich (o Vedi) nach der Weise der Angiras in den Raum der Erde graben ".4) Das Satapatha Brāhmaṇa erklart ganz unumwunden Aditi als Erde, denn in demselben heisst es z B.: "Aditi ist diese Erde, sie ist diese Stütze", oder "Aditi ist diese Erde, sie ist die Gattin der Götter".5)

Der Göttermutter Aditi steht die Damonenmutter Diti gegen-Allerdings kommt das Wort diti nur dreimal im Rgveda vor und jedesmal in einer anderen Bedeutung Die im Rgveda IV. 2, 11 vorkommenden Wörter diti und aditi fassen die indischen Erklarer adjektivisch als freigebig und knickerig auf; 6) nach Sāyana ist Diti im Rgv VIII, 15, 12 eine besondere Gottheit,7) Professor Roth halt sie in seinem Worterbuch (III, p. 611) für eine Personifikation der Freigebigkeit, und Professor Max Müller (l. c. p. 244) betrachtet das Wort diti als Interpolation für Aditi. Die im Rgv V, 62, 8 erwahnten Aditi und Diti halt Sayana fur die Erde und die auf derselben lebenden Geschöpfe. Atharvaveda XV, 18, 4 fasst Adıtı und Diti gegensatzlıch als die Tage und Nachte des Jahres auf.5) erstere reprasentiert das Tageslicht im Gegensatz zu dem Dunkel der Nacht und erscheint als glanzende Lichtgottheit, die als solche die Menschen gegen die grausen Damone der Finsternis beschutzt; Aditi, die Mutter der himmlischen Adityas steht somit der Diti, der Mutter der damonischen Daityas gegenuber

Unter den leuchtenden Adıtyas, den sogenannten Söhnen der Aditi, befindet sich auch Daksa. Andererseits führt der Vater der Adıti ebenfalls den Namen Dakşa, denn Rgv. X, 72, 4, 5 heisst es: Von Adıti wurde Dakşa geboren und von Dakşa Aditi.

3) Siehe ibidem IV, 1, 6, 1. Aditis tvā devī višvadevyāvatī prthīvyāh

sadasthe 'ugirasvat khanatvavada, und andere ahnliche Stellen. 4) Siehe hieruber Professor Hillebrandt's Schrift Über die Gottin Aditi

рр 39-44.

6) Nach Sayana bedeutet ditim dataram und adıtım adatuh prakāśāt; Professor Roth übersetzt sie respektive durch Wohlstand und Armut.

7) Ditir api derī.

Taittirīya Samhitā I, 2, 2 · Adityai rāsnā' si.
 Siehe ibidem I, 1, 5, 1, 2 · Adityās toug asi, prati tvā prthivī vettvadhışaranam asi, vünaspatyam prati tradityas tvag vettvagnes tanar ast, und I, 1, 6, 1. Mit Bezug auf den Sitz vergleiche 1, 2, 8, 1 und 10, 1: Adıtyüh sudusyadityüh sada ü sida

<sup>5)</sup> Siehe Šatapatha Brāhmaņa II, 2, 1, 19: Iyam vai Prthivī Aditih sā ıyam pratistha und V, 3, 1, 4: Iyam rai Prthivî Adıtıh sa ıyam decanam patnī, etc. etc.

<sup>8)</sup> Vergleiche Hillebrandt l. c. pp. 20, 21,

Aditi wurde erzeugt, sie, die, o Daksa, deine Tochter ist 1) Der in diesen Versen enthaltene Widerspruch fiel schon den alten vedischen Scholiasten auf, da eine und dieselbe Person zugleich zum Vater und zum Sohn desselben Wesens gemacht wurde Yaska ausserte sich deshalb verwundert im Nirukta (XI, 12). Daksa ist, wie man sagt, ein Aditya, und wird unter den Adityas gepriesen. Und andererseits ist Adıtı eine Tochter des Dakşa, denn es heisst: Dakşa wurde von der Adıti und Adıti vom Dakşa geboren. Wie kann dies möglich sein? Beide mogen vielleicht denselben Uisprung haben, oder ihre Geburt mag nach der Gotter Weise wechselseitig voneinander abstammen, oder ihre Natur mag eine gegenseitige sein 2) An zwei anderen Stellen im Rgveda (X, 5, 7; 64, 5) werden ebenfalls Dakşa und Adıti zusammen erwahnt Einer (X, 5, 7) zufolge: "(Existieren) Nichtsein und Sein im hochsten Himmel, in der Geburtsstatte des Daksa und im Schosse dei Aditi Agni, der Erstgeborene unserer Weltordnung war in einem früheren Zeitalter zugleich Stier und Milchkuh";3) und die andere (Rgv. X, 64, 5) behauptet: "Du, o Adıtı, pflegst die beiden Könige Mitra und Varuna nach der Geburtsstatte und dem Gebot des Daksa".4)

Fur die Beurteilung des Ausdruckes Daksa kommen die Stellen in Betracht, wo Gotter und andere Wesen als Sohne des Daksa (eigentlich als solche, welche Daksa zum Vater haben) bezeichnet werden, wie z. B.: "O machtiger Sürya lade zur Sündlosigkeit die glanzenden Gotter, welche Daksa zum Vater haben, die zweigeborenen, heiligen, wahrhaften, himmlischen, verehrungsweiten, die Agni als Zunge haben" (Rgv. VI, 50, 2); oder: "Sie, die zwei sehr tüchtigen, (Mitra und Varuna), welche Daksa zum Vater haben, die grossmächtigen, welche die Götter zur göttlichen Heirschaft bestimmten" (Rgv. VII, 62, 2) Anderswo (Rgv. VIII, 25, 5) werden dieselben Asuras Mitra und Varuna gleichfalls die zwei sehr kraftigen Sohne des Daksa genannt, und Rgv. VIII, 63, 10 heisst es. "Wir um Hilfe flehende, welche Daksa zum Vater haben, mochten dies (Loblied) haltend, gern zum Wohl des Heiln der Maruts beitragen 5)

<sup>1)</sup> Rgv. X, 72, 4 Aduter Dakso ajāyata Daksād u Aduth parī. 5. Aduter hi ajanista Daksa yā duhītā tava. — Vergleiche hiermit Rgv X, 90, 5: Tasmād (purusād) Virāl\_ajāyata Virājo adhi Purusah.

<sup>2)</sup> Siehe Nirukta XI, 23. Idityo Daksah iti ühur Adityamadhye ca stutah. Aditir Daksayānī "Aditer Dakso ajāyatu Daksād u Aditeh parī" iti ca, tat kathum upapadyeta samānajanmānan syātām iti, apī vā divadharmena itaretarajanmānan syātām itaretaraprakitī

<sup>3)</sup> Vergleiche mit Bezug auf Agni Rgv III, 27, 9

<sup>4)</sup> Rgv. X, 5, 7 Asacca sacca parame vyonan Daksasya jannani Adater upasthe, Agnir nah prathamajäh rtasya pärre äynni visalhakea dhenuh (die beiden letzten Worte spielen auf die halbmannliche, halbweibliche Beschaffenheit an). Rgv. X, 64, 5: Daksasya v. Idate jannani vrate räjanä Mitra-Varunä ä viväsasi.

<sup>5)</sup> Rgv. VI, 50, 2: Sujyotisah sürya Daksapıtın anagastve sumaho vihi devan, dvijanmano ye rtasapah satyah svarvanto yajatah Agnijihiah. Rgv. VII, 66, 2· Yā dhārayanta devah sudakşa Daksapıtara asuryaya

In der Taittirīya Samhıtā (I, 2, 3, 1) heissen auch die Götter Sohne des Dakṣa: "Mogen die geistentsprossenen, geistanwendenden, verstandigen Götter, welche Dakṣa zum Vater haben, uns beschützen".¹)

Es ist ganz klar, dass der in diesen Citaten erwahnte Daksa nicht mit dem Aditya Daksa, dem Bruder des Varuna und Mitra identisch sein kann, als deren Vater er hier erscheint. Es muss demnach in allen diesen Stellen das Wort Daksa eine andere Bedeutung haben, und nicht als Name einer Person aufgefasst werden. Schon die alten vedischen Kommentatoren hat dieser Punkt beschaftigt. So sieht Sāyaņa in den Daksapitarā, die Beschützer der Herren der Macht.<sup>2</sup>) Demgemäss nimmt man an, dass Daksa in diesem Zusammenhang keine göttliche Persönlichkeit, sondern ein gewisses Princip, die mannliche, geistige Schopfungskraft zu verstehen sei, wahrend Aditi in den entsprechenden Stellen die weibliche, materielle Entwickelungskraft ausdrückt. Professor Roth behauptet ahnlich: "Daksa, die geistige Kraft ist die mannliche Potenz, welche in der Einheit die Götter zeugt", er sieht aber die Adıtı ebenfalls als Ewigkeit, und den Ausdruck Daksapitr als Fahigkeiten bewahrend, besitzend, verleihend.3) Professor Max Müller pflichtet der Ansicht Roths bei (l. c. pp. 230, 240); Professor Ludwig vergleicht Aditi mit dem Griechischen δύναμις und Daksa mit ἐνέργεια.4). Im Purusasūkta (Rgv. X, 90, 5) erinnert die Angabe; "Von ihm (dem Purusa) wurde Virāj geboren und von Virāj Puruṣa",5) lebhaft an Rgv. X, 72, 4, wo, wie oben bemerkt, ahnliches von Daksa und Aditi berichtet ist

Nach diesen Bemerkungen uber den Charakter der Aditi und des mit ihr engverbundenen Daksa, darf man wohl die Frage aufwerfen, worauf die diese beiden betreffenden Sagen heruhen, und ob sich ihr Ursprung erklären und noch nachweisen lasst. Es ist befremdend, dass, wie schon erwähnt, Aditi im Zend Avesta nicht vorkommt, wahrend ihre Söhne, die Adityas Mitra, Bhaga, Aryaman etc. in ihm erscheinen. Deshalb hat man auch vermutet, dass die Söhne der Aditi, die Ädityas, vielleicht vor ihrer angeblichen

pranuhasā. Rgv. VIII, 25,5 · Napūtū śavaso mahalı sūnū Daksasya sukratū. Rgv VIII, 63, 10 · Tut dadhūnā avasyavo yuşmālhir Daksapitarah Marutvato vrdhe.

<sup>1)</sup> Taittīrīya Samhitā I, 2, 3, 1 · Ye devāh monojātāh manojujah sudaksāh Daksapitaras te nah pāntu. Wahrend Sāyana zu Rgv VI, 50, 2 Daksapitin durch Daksah pitāmaho yesām te erklart, bezeichnet der Kommentator zu dieser Stelle Daksapitarah als Daksah prajāpatir utpādako yesām te.

Sāyana zu Rgv. VII, 66, 2. Dukṣapıtarā būlasya pālakau svāminau vā.
 Siehe Yāska's Nīrukta p. 151 und Böhtlingk und Roths Sanskrit Worterbuch, III, p 482

Siehe Alfred Ludwig's Rigveda IV, p. 400: Daksa = ἐνέργεια, Adıti δύναμις.

<sup>5)</sup> Vergleiche Rgv. IX, 90, 5: Tasmād Virāl ajāyuta Virājo adhi Puruṣaḥ.

Mutter existiert hatten, und dass die Verehrung der Gottin Aditi bei den arrschen Indiern erst in einer spateren Zeit entstanden sei. Die negative Form ihres Namens, sowie ihr abstrakter Charakter scheinen immerhin die Ansicht zu begunstigen, dass Aditi eine jungere arische Gottheit sei, die bei den arischen Indiern nach ihrer Trennung von den Stammgenossen Aufnahme gefunden habe Denn es 1st doch recht sonderbar, dass, trotzdem Adıti im Veda so haufig erwahnt wird, von den 1017 Hymnen des Rgveda nur eine (Rgv. X, 185) der Adıtı zugeeignet ist, obwohl auch dieser Gesang mehr ihre Sohne Mitra, Varuna und Aryaman betrifft. Allerdings kann man auf die alten vedischen Etymologien von Namen ebensowenig Wert legen, wie auf die biblischen, immerhin aber beweisen die Ableitungen, welche den Namen der Adityas mit der Praposition  $\bar{a}$ in Verbindung bringen, dass bei ihrer Aufstellung nicht an die

Adıtı gedacht worden ist.1)

Wahrend der Yajurveda Aditi vornehmlich als Gottin der Erde schildert, erscheint sie im Rgveda als ewige, unendliche, das All reprasentierende Urgottheit, als Himmelsgottin und Mutter der Adıtyas. In diesen Hymnen vergeistigen die Dichter das Stoffliche und verwandeln das Materielle in Abstraktes Der Yajurveda verfolgt andere, mehr praktische Zwecke. Seine Gebete und Opfer sollen dem Gläubigen Gluck und Seligkeit in diesem und dem kommenden Leben verleihen, und grosse Aufmerksamkeit ist notwendig, um zu verhindern, dass bei den Ceremonien nichts vorfallt, was seine Wünsche vereiteln könnte. Denn die Gotter, oder vielmehr die Priester sind in diesem Punkte sehr empfindlich und anspruchsvoll, und das geringste Versehen ist genug um alle Muhen zu nichte zu machen Obgleich sich im Rgveda schon fremde Emflüsse in der arischen Denkweise nachweisen lassen (befinden sich doch unter seinen Dichtern sogar nichtarische Südras), so sind sie im ganzen genommen immerhin unerheblich, wenn man sie mit den im Yajurveda sich bemerkbar machenden vergleicht, dessen mehr auf das praktisch Religiöse gerichteter Charakter die Einwirkung der indischen Uremwohner eher zuliess, als der trotz seines auf irdisches Glück und Gedeihen hinzielenden Strebens, mehr dem Himmlischen und Abstrakten zugeneigte Rgveda.

Wie die meisten turanischen Volker verehren auch die zu ihnen gehorigen Uremwohner Indiens einen unsichtbaren, unsubstantiellen Geist und eine diesem zur Seite stehende sichtbare materielle Gewalt; beide sind geschlechtslos, wie auch die turanischen Sprachen kein grammatisches Geschlecht kennen, denn dieses ist, wenn es sich anscheinbar vorfindet, nachweislich aus fremden Sprachen ein-In Indien hat sich durch arischen Einfluss oder anderweitige Beweggründe in einigen urindischen Sprachen eine gewisse

<sup>1)</sup> Vergleiche im Nirukta II, 13 die Ableitungen von  $\bar{a}$  mit den Verben  $d\bar{u}$  (nehmen) und  $d\bar{i}p$  (leuchten).

geschlechtliche Auffassung bei der Unterscheidung von göttlichen und menschlichen Wesen geltend gemacht, aber diese Einwirkung hat die ursprüngliche Denkweise nicht ganzlich beseitigen können, denn wenn auch z. B. im heutigen Tamil Mutter und Frau, weibliche Suffixe erheischen, so wird sonst in grammatischer Beziehung zwischen Stier und Kuh, Hund und Hündin, Hahn und Henne kein Unterschied gemacht, und im Telugu rangieren noch in der heutigen Sprache Mutter und Frau im Singular mit Stier und Kuh, Hund und Hündin, Hahn und Henne in der niederen Klasse,1) wahrend der Mann der hoheren angehört. So ist auch der hochste Geist, den die Gonds und die Todas verehren, weder mannlich, noch die die Materie oder Natur vertretende Ortsgottheit weiblich, sondern beide gehören als gottliche Wesen der hoheren Klasse an; welche, ohne Berücksichtigung des Geschlechtes sowohl mannliche wie weibliche Wesen, ebenso wie die niedere Klasse, in sich schliesst.2) Wahrend der hochste Geist in unsichtbarer Hohe thront, und deshalb dem Auge und dem Sinn des Menschen entruckt ist, steht die göttliche als Naturkraft aufgefasste Materie in einer dem Sınn und der Hand greifbaren Gestalt vor ihm. Diese Naturkraft, die sanskritische Prakrti oder Sakti, verehit er wie eine Mutter Amma')

<sup>1)</sup> Siehe meine Classification of Languages, Madras, 1879, p. 72: A language marks the varieties of gender when the words, more especially the nouns, contain in themselves the distinction of sex, without expressing it by peculiar terminations, additions or modifications of sound, e. g, in English "man" and "bull" are masculine and "woman" and "cow" are feminine, but the external form does not betray their respective gender. Of course every language can express the difference of sex, as sex is a natural fact, and a language is nothing if not descriptive; but if a dialect must have recourse to the expedient of adding such terms as "male" and "female", or others which convey the same meaning, in order to specify the sex of the particular subject in question, it is clear that such a language has not, what has been defined as gender. Though man is a male and woman a female by sex, grammatically they may be neither masculine nor feminine. We need not go far to convince ourselves of this fact, for according to Telugu grammar neither magaclu "man" and edicu "ox" are masculine, nor ālu "wife", and ālvu "cow" feminine.

<sup>2)</sup> Siehe Classification of languages, p. 81: The Hungarian and Dravidian, as well as the Turkish, Ugrian and other kindred languages appear to have possessed originally this classification, though some did not retain it, and others replaced it by a similar arrangement. All these languages ignore sex, but they substitute in their classification rational and irrational beings for animate and inanimate creatures. The Brahmanized, or rather the Brahman grammarians of the Tamil and Telugu languages, called "rationals" and "irrationals" high caste (uyar tinai) and casteless (ale rinai), or majors (mahat or mahadvācakamulu) and minors (amahat or amahadvācakamulu) respectively. There exists a slight difference in the application of the main principle. Telugu and Gond have preserved the original system in its purer form, while Tamil, Canarese and Malayālam have somewhat modified it. Gods, devils and men are supposed to be endowed with reason. Among men are only understood the lords of the creation. All besides are deficient in reason; etc., etc.

<sup>3)</sup> Aus dem urindischen Amma ist das sanskritische Pārvatī bezeichnende Wort  $Um\bar{u}$  entstanden, siehe meine Original Inhabitants of India, p. 421.

(Ambā), und in seinem Heimatsorte ist sie seine Grāmadevatā. Im Sanskrit, wie in ieder anderen arischen und in jeder semitischen Sprache, ware sie als Gottin weiblichen, und der hochste Geist mannlichen Geschlechts, weil jedes Wesen, jede Sache und jeder Begriff ein grammatisches Geschlecht haben muss. In der urindischen Sprache, welche geschlechtslos ist, hat nichts ein grammatisches Geschlecht, sodass z. B. die Ortsgottheit sowohl ein Gott als eine Gottin sein kann. Da indessen trotz des Mangels in der grammatikalischen Bezeichnung des Geschlechts, letzteres in Wirklichkeit existiert, so muss uns wegen ihrer physischen Beschaffenheit die die Naturkraft vertretende Gottheit als weibliches Wesen gelten Die Personifikation der Natur ist die Erdgottheit und ihre lokale Vertreterm ist die Ortsgottheit, die Gramadevata. Es giebt in der That in Indien kein Dorf, keine Stadt oder Landschaft, die nicht unter dem Schutz der verschiedenartig benannten und gestalteten Amma oder Saktı steht, und welcher nicht alle Einwohner von dem niedrigsten Pariah bis zum höchsten Brahmanen ihre Verehrung erweisen, so dass der Kultus der als Grāmadevatā oder Ksetradevatā verehrten Amma der weitverbreitetste und volkstümlichste in Indien ist. Diese gaudo-dravidische Amma ist das Prototyp der vedischen Adıtı, die im Yajurveda in ihrer materiellen Form als Erde, und im Rgveda vergeistigt als die ewige, unendliche Himmelsgottheit erscheint. Es braucht hier nicht besonders bemerkt zu werden, dass, wenn ein Volk von einem anderen religiöse oder philosophische Ideen entlehnt, diese infolge der besonderen nationalen Anschauungen des Adoptierers bedeutende Modifikationen erfahren, welche es in diesem Falle ermöglichten, dass aus der konkreten urindischen materiellen Gestalt der Amma die abstrakte, arische vergeistigte Vorstellung von der Aditi hervorging, welche in der alteren Auffassung des Yajurveda noch nicht zum Durchbruch gelangt war.

Was nun das Verhaltms der Adıtı zum Dakşa und des letzteren zu ersterer betrifft, wenn es heisst: "Von Aditi wurde Dakşa geboren und von Dakşa die Aditi" (Rgv. X, 72, 4), so bildet Rgv. X, 90, 5 hierzu ein Analogon in dem Ausspruch: "Von ihm (Puruşa) wurde Virāj geboren und von Virāj Puruşa". In der ersteren Stelle ist die zuerst als Mutter erwahnte Aditi die Hauptperson, in dem zweiten, dem Puruṣasūkta entlehnten Citate, ist Puruṣa, welcher das Universum, alles was gewesen ist und sein wird, sowie die Unsterblichkeit reprasentiert, der Vater.¹) Ähnlich ist Aditi zugleich Mutter, Vater und Sohn, alles was geboren ist und geboren wird. Der von Purusa gezeugte Virāj ist im Vedaverse allerdings mannlichen Geschlechts, und desgleichen ist der vom androgynen Brahma durch seine mannliche in der weiblichen Hälfte

<sup>1)</sup> Siehe Rgv. X, 90, 2: Puruşa evedam sarvam yad bhūtam yacca bhūvyam utāmṛtatvasycšāno yad annenūtirohati.

Bd. LVII.

erzeugte Virāj ein mannliches Wesen; 1) aber ursprünglich betrachtete man Virāj als Weib, wie dies auch aus vielen Stellen des Atharvaveda hervorgeht. So heisst es daselbst (Atharv. VIII, 10, 1): Virāj war früher dies ganze Universum, als sie geboren ward, fürchtete sich alles vor ihr.2) Anderswo figuriert sie als Vāc, als Erde, Luft, Prajāpati, als Tod und Gebieter der Sādhyas; 3) auch wird sie mit Brahma associiert.4) Die Brhadaranyaka Upanisad nennt Virāj das Weib des Purusa (nicht zu vergessen ist, dass eines der angesehensten vedischen Versmaasse Virāj heisst). Vielleicht ist der bald mannliche, bald weibliche Charakter der Vıraj ım Veda schon beeinflusst von der bei den Urindiern vorherrschenden Anschauung von der Geschlechtslosigkeit der Urprinzipien. So stehen denn Aditi und Vırāj als weibliche Gottheiten dem Dakṣa und Purusa in der vedischen Anschauung beziehungsweise gegenüber. Hoch bedeutsam für diesen Gesichtspunkt ist, dass in dem vielleicht altesten philosophischen System der Inder, in der Sankhya-Philosophie des Kapila der individuellen Seele oder dem Purusa, die Naturkraft die Prakrti gegenübersteht. Kapila stand hochstwahrscheinlich, wie ich schon früher in meinem Werke über die Ureinwohner Indiens andeutete,5) seiner Herkunft nach, wie dies auch sein Name vermuten lasst, zu der Urbevolkerung Indiens in gewisser, wenngleich entfernterer Beziehung, und entlehnte der dort vorherrschenden Anschauung von dem unsichtbaren hochsten Geist und der sichtbaren Materie seinen Purusa und seine Prakrti; zumal Purusa im Sanskrit sowohl die individuelle als die Weltseele oder den höchsten Geist bedeutet. Die Prakṛti entspricht dagegen der als Grāmadevatā verkorperten Amma, der Mutter Natur, der Erdgottheit der Urindier, die im Yajurveda als Adıti erscheint. Kapila übertrug die im Urindischen geschlechtslosen Prinzipien, den höchsten Geist und die materielle Naturkraft in die arisch-indische Auffassung, und, da in dieser kein geschlechtsloses Wesen existiert, verwandelte er sie in den mannlichen Purusa und die weibliche Prakrtı. Letztere stimmt mit der im Yajurveda als konkrete Erde aufgefassten Aditi überein und aus dieser wurde dann im Rgveda die den Kosmos und die unendliche Ewigkeit darstellende Aditi abstrahiert.

Bei der Charakterisierung der Aditi kann indessen der schon oben angeführte Ausspruch "Aditi ist die Mutter, der Vater und

<sup>1)</sup> Siehe Mānavadharmašāstra I, 32: Dvidhā krtvūtmano deham ardhena puruso'bhavut, ardhena nūrī tasyām sa Virājam asrjat prabhuh. 33. Tapas taptvū'srjad yam tu sa svayam puruso Virāt, tam mūm vittūsya sarvasya srastāram dvijasattamāh.

<sup>2)</sup> Atharv. VIII, 10, 1: Virād vai idam agre ūsīt, tasyāh jūtūyāh sarram abibhed.

<sup>3)</sup> Ibidem IX, 10, 24: Virād vāg, Virāt prihivī, Virād antariksam, Virāt prajāpatih, Virān mṛtyuh ṣādhyānām adhirājo babhāva,

 <sup>4)</sup> Ibidem XI, 8, 30: yā Virād Brahmanā saha.
 5) Siehe Original Inhabitants of India, p. 403.

der Sohn" nicht übergangen werden. 1) Ein ahnliches trinitarisches Dogma findet sich sonst wohl nirgends im Rgveda und verdient deshalb Beachtung. Ausser den lokalen und regionalen Triaden kennt die agyptische und babylonische Gotterlehre auch solche von Vater, Mutter und Sohn, wie z. B. die von Osiris, seiner Schwester Isis und ihrem gemeinsamen Sohn Horos in Agypten oder die babylonische von Ea, dem Gott der Wasser, von der Erdgöttin Davki und dem Sonnengott Merodach oder Tammuz, dem Sohne beider. Der Unterschied zwischen diesen Trinitaten und der in Aditi's Person vereinten Dreiheit liegt aber darin, dass erstere drei verschiedene Personen zu einer Triade vereinigt, letztere dagegen eine Person in drei verschiedenen Gestalten erscheinen lasst Ein sprechendes Vorbild der Aditi uberliefert uns die sechstausend Jahre alte sumerische Inschrift auf dem Cylinder von Gudea, welche mein Bruder Julius herausgegeben und übersetzt hat, in der Urgottheit Baū, der Göttin der weiten Leere, vergleichbar dem biblischen Bohu 2) Baū, die Reprasentantin des unermesslichen Raumes charakterisiert ihr Wesen in folgenden Worten; "Ich habe keine Mutter, meine Mutter bin 1ch, die Tochter; ich habe keinen Vater, mein Vater bin ich, die Tochter; mein Ausfluss ist der Geist, dessen Ausdruck das Wort ist, das (gesprochen) ins Nichts zurucksinkt".

Es wäre gewagt, sich wegen dieser auffallenden Ahnlichkeit zwischen der Baū und der Adıti auf weitere Schlusse einzulassen, obgleich nicht zu vergessen ist, dass die sumerische Bevölkerung Mesopotamiens und die Urbevolkerung Indiens wahrscheinlich stammverwandt waren. Zwischen Mesopotamien und Indien fand schon fruhzeitig ein reger Land- und Seeverkehr statt. Die Mündungen des Euphrat und Tigris lagen nicht fein von der Küste Indiens, und die überlegene Kultur Babyloniens hatte verständnisvolle Aufnahme ın Indien gefunden, wie unter anderen der Babylonien entstammende indische Tierkreis beweist Die Flutsage, welche mit dem babylonischen Gott Ea, dem Oes des Helladios und dem Aos des Damaskios, sowie dem chaldaischen Oannes des Berossos zusammenhängt, entspricht der indischen Legende von Manu und dem ihn rettenden Fisch. Als Kuriosum kann noch angeführt werden, dass ähnlich, wie der Gott Ea, der Schöpfer der schwarzen Scheitelrasse heisst, sich die heutigen Dravidier Südindiens noch schwarze Menschen nennen

Der Hauptzweck dieser Abhandlung besteht darin, darauf hinzudeuten, dass schon in sehr frühen, vorgeschichtlichen Zeiten nichtarische Vorstellungen die religiose Denkart der anschen Indier beeinflussten, und dass die Figur der Gottin Aditi einen bedeutsamen Beleg für diese Einwirkung bietet.

<sup>1)</sup> Siehe oben S 508. Sāyana erklart diese Stelle in Rgv I, 89, 10 . Sawa mūtū nırmūtrī jagato jananī, sawa pītotpūdakah tatasca sa pitro mūtūpītrorjūtah putro 'pī sawa.

<sup>2)</sup> Siehe J. Oppert, Le Cylindre A de Gudéa, p. 18

# Māgha, Śiśupālavadha II, 90.

Von

### R. Simon.

Der in Folgendem einer kurzen Besprechung unterzogene Vers lautet:

> analpatvāt pradhānatvād vamsasyevetare svarāh vijigīsor nrpatayah prayānti parivāratām ||

In dieser Lesung stimmen die vorhandenen Ausgaben überein, namlıch die des Vıdyācara Mısra und Syāma Lāla (The Sisupāla Badha or death of Sisupala with a commentary by Malli Natha. Calcutta 1815) und diejenige des Pandit Durgaprasad und Pandit Sivadatta (The Sisupalavadha of Magha with the commentary of Mallinātha, Bombay 1888 Nirņaya Sāgara Press). Auch die Übersetzer sind ihr gefolgt. Der erste, C Schutz, welcher nur den ersten Teil des Gedichtes herausgegeben hat (Magha's Tod des Śiśupāla übersetzt und erlautert, Bielefeld 1843 I), ubersetzt auf S. 25 unseren Vers: "Wegen der Stärke und des Vorranges (der Oberstimme) werden, wie die anderen Tone von der Pfeife, von dem Siegverlangenden die Fursten abhangig". H. Fauche dagegen (Une Tétrade ou drame, hymne, roman et poème, Paris 1863 III, S 30) übersetzt: "Une haute supériorité fait passer les rois sous la sujétion du conquérant, comme les sons 1) d'une flûte sous les doigts d'un habile musicien".

Die Schwierigkeiten, die sich dem Verstandnis des Verses in obiger Fassung entgegenstellen und deren die Übersetzer offenbar nicht Herr geworden sind und auch nicht werden konnten, sind bereits auch Mallinatha nicht entgangen. Der Schwerpunkt liegt auf analpatva und pralhanatva, welche sowohl auf vijigisu, als auch auf vamsa zu beziehen sind. In Beziehung gesetzt zu vijigisu, wozu aus dem Zusammenhang nrpati zu erganzen ist, erklärt Mallinatha analpatra vollkommen zutreffend mit "hervorragende Klugheit und Tapferkeit",2) pradhānatva mit "Erfahrung in seinem Machtbereich".3) Weniger beistimmen kann man ihm jedoch, wenn er,

3) mandalābhijāatva.

<sup>1)</sup> Mot a mot: comme s'ils étaient d'autres sons ou une sorte de sons. 2) prājnotsahādhikya.

die genannten Worte zu vamśa in Beziehung setzend, analpatva erklärt mit "Lautheit",¹) pradhānatva mit "Eigenschaft eines führenden Tones".²) Er giebt sodann, um den sonst unlogischen Gegensatz zwischen "vamśa", Flote, und "itare svarāh", die anderen Tone, aufzuheben, zwei sich gegenseitig ausschliessende Erklauungen: Entweder sei hier mit Flote der Ton der Flöte, mit den anderen Tonen die Tone der vīṇā, des Gesanges u. s. w. gemeint, oder die anderen Tone seien die bekannten 7 Tone der Leiter, wahrend dann vamśa einen besonderen, in Verbindung mit der Flöte auftretenden Ton³) bezeichne.

Die erste dieser Erklarungen ist zum mindesten problematisch, die zweite direkt falsch. Weder kommt vamsa jemals in der Bedeutung eines besonderen Tones vor, noch giebt es überhaupt in der Musiktheorie einen solchen Ton, der in Verbindung mit der Flote auftrate und sich in Gegensatz zu den übrigen Tönen der Leiter befande. Die Bedeutung eines "besonderen musikalischen Tones", welche auch von Bohtlingk für vamsa, in Beziehung auf unseren Vers und offenbar im Anschluss an Mallınātha, im kleinen Petersburger Wörterbuch aufgestellt ist,4) hat sich der Kommentator scheinbar ausgedacht oder ohne Prüfung ubernommen. nämlich, bei aller Bewunderung für seine umfassende Belesenheit, seine grammatischen Kenntnisse und exegetischen Fähigkeiten, wenig von Musik verstand und — trotz seiner Ausführungen zu Sisupālavadha I, 10, XI, 1, zu Kirātārjunīya IV, 33, zu Kumārasambhava I, 8 u. A. m. — die musikalische Litteratur nur wenig kannte, das erhellt allein schon daraus, dass ihm entgehen konnte, dass analpatva (= bahutva) bezw. alpatva stehende technische Ausdrücke der Musiktheorie und dementsprechend zu übersetzen sind.

Aber selbst hiervon abgesehen, so hatten, wie oben gesagt, die Ubersetzer sowohl als auch Mallimätha den Vers auch gannicht richtig verstehen können. Denn er hat ihnen in einer schlechten Überlieferung vorgelegen. Es ist namlich vumsusya zu verbessern in amsasya, also statt der Ligatur dv ein einfaches d zu lesen, was ja vom graphischen Standpunkte aus wohl überhaupt schwerlich eine Anderung genannt zu werden verdient. Diese richtige Lesung verdanken wir dem Samgītanārāyaṇa, einem Werk der Musiklitteratur, welches zum grössten Teil Kavnatna Purusottamamiśra, der Lehrer eines Komigs Nārāyaṇa, jedenfalls spater als 1450 und spater noch als Subhamkara, b verfasst dund dem König als seinem Patron gewidmet hat. Erhalten ist das Samgītanārāyaṇa

<sup>1)</sup> uccaistaratva.

<sup>2)</sup> näyakasvaratva.

<sup>3)</sup> tatkūlavihitah svarah

<sup>4)</sup> Siehe ramsa n).

<sup>5)</sup> Siehe Samgītanārāyana O fol. 82 a = I fol. 60 b.

<sup>6)</sup> Er ist ausserdem noch Autor einer Alamkāracandrikā, eines Rāmacandrodaya und eines Tālasamgraha: Siehe O fol. 10 b, 40 b, 48 a = 1 fol. 8 a. 30 b, 36 b.

in Europa in einer schlechten Handschrift der Bodleiana 1) (= 0) und in einer bedeutend besseren des India Office<sup>2</sup>) (= I) Unser Vers findet sich darin als Citat auf O fol. 10b = I fol. 8b. William Jones, welcher das Samgītanārāyaņa, wahrscheinlich in der Handschrift des India Office, vielfach für seine im Jahre 1784 niedergeschriebene, im Jahre 1792 in erweiterter Gestalt im 3. Bande der Asiatick Researches or Transactions of the Society instituted in Bengal veroffentlichte Abhandlung. On the musical modes of the Hindus benutzte, ubersetzte darin, vermutlich ohne das Kunstgedicht des Māgha als Ganzes zu kennen, auf S. 77 unseren Vers: "From the greatness, from the transcendent qualities of that hero, eager for conquest, other kings march in subordination to him, as other notes are subordinate to the ansa" Bei F. H. v. Dalberg, welcher zehn Jahre später die Abhandlung von Jones unter dem Titel: Über die Musik der Indier, Erfurt 1802, ins Deutsche übersetzte, lautet auf S. 36 der Vers: "Vor den grossen erhabenen Eigenschaften jenes Helden, der so rüstig im Kriege ist, stehen die andern Konige unterwurfig und untergeordnet, wie die ubrigen Noten vor der Ansa".

Dass die Lesart, wie sie das Samgītanārāyaṇa bietet, richtig ist, ergiebt sich von selbst, wenn wir die Bedeutungen kurz andeuten, welche sich mit den technischen Ausdrücken analpatva, aṃśa, pradhānatva verbinden 3)

Zu beginnen ist am besten mit dem Ausdruck alpatva oder alpatā. Dieser bezeichnet eine "Minderung" des Tones entweder in Bezug auf die Art seiner Hervorbringung — indem er nur mit ganz leichter Berührung der Saite u. s. w. (langhana = isatsparśa Śārngadeva, Samgītaratnākara I 7, 51, Kalmātha, Samgītakalānidhi zu I, 7, 49) angeschlagen wird — oder in Bezug auf die Haufigkeit seines Auftretens - indem er nur ein einziges Mal zur Zeit und nicht mehrere Male hintereinander (anabhyāsa = sakṛduccāraṇa Kalinātha zu I, 7, 50) angegeben wird Bharata, Nātyaśāstra XXVIII, 74. 81, Sārīgadeva I, 7, 28 Einen alpa-Ton erklart daher Somanātha, Rāgavibodha IV, 12. 29. 36 mit alpaprayojya und durbala. Der Gegensatz zu alpatva ist nun analpatva, welcher in der technischen Litteratur meist positiv durch bahutva, bahulutva (= alpatvaviparyāya Bharata zu XXVIII, 81) ausgedrückt, also zur Bezeichnung eines Tones gebraucht wird, der entweder voll (sākalyena sparsa Kalinatha zu I, 7, 49) oder mehrere Male hinteremander, häufig (punaruccārana Kalinātha zu I, 7, 49) angegeben wird. Śārūgadeva I, 7, 28, Dāmodara, Samgītadarpaņa I, 150—151.

<sup>1)</sup> Siehe Aufrecht, Catalogus Mss Oxon. S. 201 Nr. 480.

<sup>2)</sup> Die Haudschrift ist in dem Eggeling'schen Catalogue noch nicht erwahnt.
3) Zu einer erschopfenden Behandlung dieser technischen Ausdrücke liegt hier keine Veraulassung vor. Auch die angeführten Belegstellen sind auf die wichtigsten beschrankt.

Unter améa ist der jeweilige "Urton" 1) eines Musikstückes zu verstehen. Auf ihm beruht in jedem einzelnen Falle der rāga. Bharata XXVIII, 76, Sārīgadeva I, 7, 31. Emerseits fallt er, falls es nicht anders angegeben ist, mit dem graha, dem "Anfangston", zusammen und umgekehrt. Bharata XXVIII, 86, Saragadeva I, 7, 30, Matanga, Brhaddesī bei Kalinātha zu I, 7, 30. Andererseits teilt er die Eigenschaften des vādin, des "Haupttones". Śārngadeva I, 7, 32. Indem er nun als graha den Tonen in ihren übrigen Funktionen als nyāsa, apanyāsa, vinyāsa und sannyāsa (Sārīīgadeva I, 7, 32), als vādin den Tonen in ihren übrigen Eigenschaften als samvādin, vivādin und anuvādin (Sārngadeva I, 3, 49) "gegenübersteht",2) ist für ihn charakteristisch, dass er in beiden Fallen der svara wird, der als "prayoge bahulah" (Śārīgadeva I, 3, 49, I, 7, 32, Somanātha I, 37. 82, IV, 6 8, vergl. bahulatvam prayogeşu<sup>3</sup>) bei Dāmodara I, 148), nach obigen Bemerkungen also als der Ton bezeichnet wird, der sich entweder durch Haufigkeit oder durch Fülle auszeichnen soll: Hierauf beruht das analpatva des aṃśa. Das pradhānatva desselben folgt zwar aus den genannten Qualitaten des amsa schon von selbst, tritt aber des weiteren noch besonders durch den Umstand hervor, dass der amsa zwar die Funktionen bezw. Eigenschaften der übrigen Tone (als nyāsa u. s w. bezw. als samvādin u s. w.) übernehmen kann (Sārngadeva I, 7, 32), aber nicht umgekehrt diese etwa die Funktionen oder Eigenschaften des aṃśa, gleichwie, nach Kalinātha's Worten, ein Konig zwar vorübergehend seine Beamten, aber memals umgekehrt die Beamten den König vertreten und ersetzen konnten. Und in Übereinstimmung hiermit wird der amsa geradezu als rājan bezeichnet. Sārīgadeva I, 3, 51, Somanātha I, 37.

Dies sind in aller Kürze die Beziehungen zwischen den Worten analpatva, pradhänatva, aṃśa und svara, welche dem Dichter vorgeschwebt haben müssen und daher die Voraussetzung zum Verständnis des Verses bilden. Sie im Deutschen mit Beibehaltung des indischen Satzgefüges erschopfend wiederzugeben, dürfte wohl unmoglich sein, und es wird daher in der That nur teilweise befriedigen konnen, wenn ich zum Schluss folgende Übersetzung vorschlage: "Vor des Einen nicht nachlassender Kiaft und überragender Wichtigkeit beugen sich, wie die übrigen Töne vor dem Urton, vor dem energievollen Herrscher die anderen Fürsten".

<sup>1)</sup> Einstweilen sei hier fur  $am\acute{s}a$  die Bezeichnung "Urton" gestattet, um ihn einerseits von dem Grundton oder der Tonica, andererseits von dem Leitton unserer Musik zu unterscheiden, von denen er prinzipiell verschieden ist, mag er in der Praxis auch haufig genug mit einem von beiden zusammenfallen

Um der indischen Vorstellung, welche alles zu personifizieren strebt, gerecht zu werden, ist dieser Ausdruck gebraucht.

<sup>3)</sup> So ist ZDMG. 56, 140 zu lesen.

# Fu'ail im Hebräischen und Syrischen.

Von

#### Franz Praetorius.

Abgesehen von einigen dunklen, aber dem Richtigen sich nähernden Andeutungen Ewald's, Hebr. Sprache § § 167 u. 275 a a. E., sind die wirklichen Repräsentanten der arabischen Diminutivform نُعَيْنُ im Hebraischen und Aramaischen m. W. bisher nicht gesehen worden. Ich hatte meine Ansicht gebildet, lange bevor ich fand, dass Ewald auf derselben Spur gewesen war

I.

Es liegt im Hebräischen eine Reihe von Eigennamen zweifellos caritativen Sinnes vor, die in der letzten Wurzelsilbe  $\bar{u}$ , als Endung ai zeigen. Soviel ich sehe, hat man für die Beurteilung dieser Eigennamen diesen gemeinsamen Gesichtspunkt bisher nicht gewonnen; indem man vielmehr jeden der Namen fur sich betrachtet hat, ist man bei ihrer Erkkärung fehlgegangen:

Zunachst בְּלוּבֶּי (pausa) 1 Chr. 2, 9. Derselbe Mann heisst 2, 18. 42 בְּלִבּ Letzteres ist die gewöhnliche, ersteres die Caritativform des Namens; und 1 Chr. 4, 11 steht der kürzere Caritativnamen בُلُيْت ist das — nicht direkte — Vorbild von

Ferner der vielgedeutete Name אַהומָר 1 Chr. 4, 2. Caritativ-form eines Namens, der m als ersten festen Konsonanten nach אַהימָן אַ אַהימָן . Da Sept. für אַהימָן אַהומָר hat, wie אַהימָן, אַהימָן, אַהימִלן, Da Sept. für אַהימָן אַהימָן besonders nahe.

kürzten Stamm zeigt wird ursprünglich kaum "Ohrlein" bedeutet haben (WZKM. 6, 313), sondern ursprunglich auch theophor gewesen sein, das theophore Glied aber abgestossen haben.

ערתי 1 Chr. 9, 4 ist langst mit בתה Neh. 11, 4 identificiert worden; und es kann kein Zweifel sein, dass ersteres Caritativform zu letzterem ist.

Ich halte es für wahrscheinlich, dass der mehrmals vorkommende Name הושֵיה als Caritativform zu הושֵיה, השַבּיָה und ahnlichen gehört.

Es sei auch erinnert an die Lesart Σαλουαι Neh. 12, 20, die etwa einem hebr. \*סלראַר entsprechen wurde. —

Hochst wahrscheinlich hat bereits das Hebraische die Übertragung dieser Caritativform auf Appellativa gekannt. Es liegt freilich nur ein Beispiel vor, das mit einiger Wahrscheinlichkeit hierher gezogen werden konnte, namlich das vielbesprochene שונים Jes. 20, 4 "Entblössung des Hintern". Das unveranderte ai, an dem man so viel Anstoss genommen, spricht gerade zu gunsten der Formübertragung, zu gunsten der Identitat mit שונים עלובד עו היים עלובד עו היים עלובד בי עלוב

Im Aramaischen finde ich derartige Caritativnamen nicht. Freilich kennen wir echt aramaische Namen überhaupt nicht in allzu grosser Anzahl (Noldeke bei Gutschmid, Untersuchungen über die Geschichte des Konigreichs Osroene, S. 28).

Wohl aber glaube ich, im Aramaischen eine erhebliche Menge von Appellativen zu finden, die die caritativen Vokale ā ai zeigen, wie hebr. אַפּבּבּבּם. Das sind die namentlich im Syrischen heimischen Nomina der Form בּבּבַבַּבַּ, die schon Lagarde mit בַעבּבַּב zusammengestellt hat; vgl. Semitica I S. 19, Übersicht S. 192. Barth will diese Nomina freilich erkliren aus der alten Abstraktform qetāl + einer Abstraktendung yā, um die "Abstraktbedeutung zu verdeutlichen"; s. Nominalbildung § 82 f. y und § 239. Aber ich glaube, dass hier ein sehr wesentliches Moment ausser Acht gelassen ist: dass namlich diese Form

<sup>1)</sup> Das von Lagarde (Übersicht S. 192) mit מורבי auf eine Stufe gestellte בארבי Jes. 63, 4 tragt doch wohl das Pronominalsuffix am Ende.

Wurzeln beliebiger Bedeutung gebildet werden kann, sondern dass die Möglichkeit ihrer Bildung fast ganz auf gewisse Bedeutungskategorien beschränkt ist. Irre ich nicht, so hat namlich bereits Noldeke darauf aufmerksam gemacht, dass fast alle Nomina der Form pas etwas Schlimmes oder Gewaltthatiges bedeuten. Das ist also dieselbe Bedeutungskategorie, der jenes hebr. חשרבר שת angehört! Aus Höflichkeit oder Euphemismus wurde von den Ausdrücken für das Schlimme oder Gewaltthätige die Diminutivform bevorzugt; vielleicht sollte auch in ironischer Weise ein kleines Unheil für ein besonders grosses Unheil gesagt werden, wie كُونْدَيْنَة und نَوْسِهَاء ja auch in diesem Sinne gebraucht werden. So fasse auch ich denn  $\alpha$  auf als  $p^{e'\bar{u}lai} + \dot{a}$  — Es ist begreiflich, dass, nachdem der Sinn dieser Bildung vergessen war, ihre Anwendung weiter ausgedehnt werden konnte (vgl. Duval, Gramm. syr § 236b a. E.); aber ihr ursprüngliches Gebiet liegt doch klar zu سهم فيل ران من راه و من المنطق المنط رحمومل رجومل رحمونيل رحمونيل بلامصر سحمعيل سلمميل und einige برمصل برمصل فروها وأوها وأوها وأوها andere können wenigstens noch unter diesem Gesichtspunkte betrachtet werden).

Am eigentümlichsten entwickelt und am meisten gebrauchlich erscheint die caritative Vokalfolge  $\bar{u}$  ai im Arabischen; wie bekannt, sowohl bei Eigennamen wie bei Appellativen. Freilich sollten wir zunachst  $f\bar{u}'ail$  erwarten, nicht fu'ail. Aber dass  $f\bar{u}'ail$  zu  $f\bar{u}'ail$  geworden, ist geradeso regelmässig, wie dass  $f\bar{u}'ail$  zu  $f\bar{u}'ail$  geworden ist. Sodann aber sollten wir vielmehr  $fa'\bar{u}lai$  erwarten mit ai als Endung, wie im Hebräischen und Aramäischen Dadurch, dass die Endung ai in die Wurzel eingedrungen ist, ist im Arabischen die Entstehung der Bildung undurchsichtig geworden. Ich nehme an, dass dieser Vorgang von den in der Caritativform haufig gebrauchten zweikonsonantigen Verwandtschaftsnamen ausgegangen ist. Man bildete  $\bar{u}bai$  Vaterchen,  $b\bar{u}nai$ ,  $\bar{u}hai$ , vielleicht auch ummai; und dieses Schema wurde dann zunachst auch auf die mehrkonsonantigen Eigennamen ausgedehnt. Dabei ging der Charakter von ai als Endung verloren.

<sup>1)</sup> Auf شوعيب ZDMG. Bd 53, S. 492 ist naturlich kein weiteres Gewicht zu legen.

TT.

Kann nun diese Caritativbildung durch  $\bar{u}$  ai noch weiter hinauf verfolgt und erklart werden? Ich glaube Ja!, und bemerke im voraus, dass so, wie ich den Ursprung der Bildung zu erkennen glaube, es den Eindruck macht, als hatten wir kein ursemitisches Sprachgut vor uns, trotz der Übereinstimmung des Arabischen, Syrischen, Hebräischen; sondern dass von irgend einem zwischen Arabien und Syrien nach Osten zu gelegenen Centrum aus die Bildung nach verschiedenen Richtungen hin sich ausgebreitet hat.¹) Freilich in früher Zeit, aber doch nach der Spiach- und Volkstrennung.

Ich vermute also, dass diese Vokalfolge  $\bar{u}$  ai entstanden ist aus der Haufung zweier Caritativelemente aufeinander; mindestens aber aus der Summierung eines Caritativelementes und eines indifferenten. Dieser Vorgang scheint für uns am deutlichsten im Hebraischen zu tage zu liegen.

Bereits Socia hat numlich in Theolog. Studien und Kritiken 1894 S. 204, desgleichen in der von Buhl bearbeiteten 12. Aufl. des Gesenius'schen Lexikons S. 796 bei hebraischen Namen wie שמוע, שלום, zuletzt in ZDMG. Bd. 53 S. 482 an Wetzsteins Ausgewählte Inschriften S. 344 ernnert. Ohne Zweisel mit vollem Dass hebräische Namen, wie die angefuhrten, Kurzungen zusammengesetzter Vollnamen sind, hätte man auch aus dem Hebraischen allem erschliessen können. Schwerlich aber hätte sich aus dem Hebraischen allem ihr Caritativcharakter mit Sicherheit ergeben; denn durchaus nicht etwa jede Kurzung oder Verstümmelung eines Namens hat kosenden Sinn. Und eine den Sinn bewahrende Überlieferung fehlt hier. Auf den Carrtativcharakter weist uns hin der noch heute im Arabischen lebendig erhaltene Thatbestand. — Von dieser und ganz ähnlichen uralten Caritativbildungen aus hat sich ein ū mit caritativem Sinn im Hebraischen noch weiter ausgebreitet; davon soll aber hier nicht weiter geredet werden

Es giebt im Hebraischen aber auch eine Endung, die zur Bildung von Eigennamen gebraucht wird, und der wahrscheinlich gleichfalls caritative Kraft innegewohnt hat, nämlich die Endung ai. Auch hier besteht keinerlei Überlieferung über die caritative Bedeutung der Endung; hier weist uns aber auch nicht lebender Sprachgebrauch auf den richtigen Weg. Aber auch wenn dieses ai nur indifferenten, nicht ausdrucklich caritativen Sinnes gewesen sein sollte, so verschlagt dies nichts. Denn das eine caritative Element ü würde vollständig genugen, den Namen אַבּרבּבָּר, בַּלִּבְּרָרָר, עַּרַרְּרָרָר, u. s. w. den caritativen Sinn zu sichern.

<sup>1)</sup> Das wurde ungefahr in Übereinstimmung stehen mit dem, was Blau in ZDMG Bd. 27 S. 304 f. sagt. Doch prufe ich seine Grunde hier nicht nach.

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

Woher diese Endung stammt ist unsicher. Wir finden sie in gleicher Anwendung weit im Aramaischen verbreitet (s. u.), aber auch schon im Altpersischen (Nöldeke, Persische Studien I S 29 f). Sie ist vielleicht gar nicht semitischer Herkunft.

Nur hochst selten wird diese Endung aus dem hebraischen Altertume überliefert. Um so haufiger werden die durch sie gebildeten Namen in jüngerer Zeit: sicher durch den Einfluss des die gleiche Namenbildung hebenden Aramaischen. Oft finden wir neben einander Namen mit ü und Namen auf ai gleichen Stammes; z. B. בול הפלה וברי (Esra 8, 14 Kt.), בולה הפלה בבי הפלח בבי הפלח בבי הפלח בבי הפלח בבי הפלח שבי יברי הפלח שבי יברי הפלח בבי הפלח שבי יברי הפלח שבי יברי הפלח שבי יברי הפלח שבי הפלח שבי הבי הפלח שבי sich vollzogen hatte, zumal da jene Namen (כלובי ע. s. w.) sämtlich erst in jüngerer Zeit vorkommen. Aber das aus alterer Schicht überlieferte Appellativum בדי spricht dagegen, — nicht minder das Vorhandensein ähnlicher Verhältnisse im Syrischen und Arabischen.

Im Aramaischen wuchern die Namen auf ai in uppigster Fülle. Wie die Eigennamen auf ai erst aus dem Aramaischen mehr und mehr ins Hebraische einwanderten, so ist auch bereits bemerkt worden, dass ihre eigentliche Heimat der ausserste Osten des aram. Sprachgebietes sein dürfte; vgl. ZAss. 13, 330; Deutsche Litteraturzeitung 1901, Sp. 914. Man findet Namen auf ai massenweis z. B. in Peisers Babylonischen Vertragen und im 1. Fascikel der aram. Abteilung des Corp. Inscr. Semit. Doch braucht hier darauf nicht weiter eingegangen zu werden.

Von der anderen für uns in Betracht kommenden Caritativform mit  $\bar{u}$  liegen nun im Aramaischen ausserst knappe Spuren
vor. In den palmyr. Inschriften kommt mehrmals der Name Turvor, der  $N\alpha\sigma\sigma\sigma\nu\mu\sigma_{S}$  umschrieben wird; und bereits ZDMG. 35, 743 f.
ist darauf hingewiesen, dass hier ein  $fa''\bar{u}l$  vorliegt. Aber von
welchem Vollnamen? Und wenn sich sonst gelegentlich ein paar
Namen finden mit den Vokalen  $a \cdot \bar{u}$ , wie  $\beta \Delta \Delta \bar{u}$ , so
ist das reiner, zu erwartender Zufall; caritativ sind solche Namen
schwerlich

Gerade umgekehrt liegt die Sache im Arabischen. Vergeblich blicken wir uns hier nach der namenbildenden Endung ai um, die im Hebraischen und namentlich im Aramäischen so reichlich vorhanden ist. In weitester Verbreitung finden wir dagegen im Arabischen  $fa''\bar{u}l$  als Caritativform bei der Namenbildung, von Marokko in ununterbrochener Folge his nach Bagdad. Wir sehen auch, dass  $fa''\bar{u}l$  als Diminutiv auch auf Appellativa übertragen wird. In der Schrift-

sprache freilich ist  $fa''\bar{u}l$  von fu'ail vollig zurückgedrangt worden, so dass es zunachst scheint, als sei fu'ail die altere Bildung,  $fa''\bar{u}l$  dagegen eine erst in den modernen Dialekten aufkommende Neubildung. In diesem Sinne redet Wetzstein in ZDMG. 11, S. 509 von dem "antiken" Diminutiv ""; ebenso Socin in ZDMG. 53, S. 492 (§ 33 a A.). In Wirklichkeit verhalt sich die Sache umgekehrt:  $Fa''\bar{u}l$  ist das alte, wenn nicht gemeinsemitische, so doch im alten Semitischen weitverbreitete Caritativ; fu'ail dagegen ist eine auf Grund von  $fa''\bar{u}l$  erst mögliche Weiterbildung, und in seiner eigenartigen Ausgestaltung eine specifisch arabische Neuerung. Bei näherem Zusehen erkennt man aber bald, dass das caritative  $fa''\bar{u}l$  sich schon aus den ersten Jahrhunderten des Islams nachweisen lasst. Ferner, dass auch die Schriftsprache mindestens  $fa'\bar{u}l$  bei abgekürzten Namen oft genug überhefert hat, wenn sie auch den caritativen Sinn dieser Namen vergessen haben wird.

So scheint denn alle Wahrscheinlichkeit dafür zu sprechen, dass auf einem zwischen Arabien und Syrien gelegenen Sprachgebiet, das die beiden Namenbildungen fa''il und fa'ldi kannte, die Kombinierung beider Bildungsmittel zu fa'uldi stattfand. Wegen der auf Osten deutenden Endung ai mochte ich dieses Gebiet wenigstens nicht ganz westlich ansetzen. Dort schon wurde diese Caritativform auch als Diminutivum auf die Appellativa ausgedehnt Von dort breitete sich fa'uldi nach Norden, Suden und Westen aus, vielleicht nicht nach überall hin in allen seinen Funktionen

Nachträglich · zu vgl. ZDMG. 29, 650 f.

Über einige weibliche Caritativnamen im Hebräischen.

Von

#### Franz Praetorius.

T.

Der Name der jüngeren Tochter des Saul, 'מִיכְּל'), wird gedeutet als Kürzung von מיבָּאל. Ich halte diese Deutung nur in so weit für richtig, als beide Namen mit einander allerdings in Zusammenhang stehen; aber nicht in der Weise, dass ersterer einfach Kürzung des letzteren wäre.

Von מיכְאָל sowohl, wie von מִיכְיָהוּ (und sicher auch noch von anderen theophoren, mit שים beginnenden Eigennamen) ist Kurzung der auch im Palmyr. vorkommende Namen מִיכְה, מִיכְא.
Von dieser Kurzung aus ist durch Anhangung der caritativ-diminuierenden Endung ål der specifisch weibliche Name מוכל gebildet.

So mochte ich denn לְמִרְיִבְּץ deuten als בְּמִרנִי + al. בְּמִרנִי mag vielleicht selbst schon Caritativbildung sein, an die dann nochmals die caritativ-diminuierende Endung al angetreten ist, den Namen zu einem specifisch-weiblichen machend: Vielleicht Eidechslein, von בַּיִבוּת: מוֹ

<sup>1)</sup> Fur den Sept. מלכל verlesen (Wellhausen, Büch. Samuel. S. 15); noch weiter Pes.

<sup>2)</sup> Vgl. كَبَيْب, خَسْن, Wright's athiop. Catalog S. 195 a: ferner بَسْن, بَسْن, عَبْب ; alles Namen, die Eidechse bedeuten. Herr Th. Noldeke hat mich auf dieselben aufmerksam gemacht

Hinge der Namen zusammen mit dem Verwandtschaftsnamen סח, so ware auch nicht מרשל zu erwarten, sondern המרשל. So hat nun in der That das Ketīb an zwei Stellen, wahrend an beiden Stellen המוטל gelesen werden soll; in der dritten der drei Stellen, an denen der Name überliefert ist, stimmen Schreibung und Lesung in ממרטל uberein. Sept. bestandıg Aμιταλ. Ich muss unentschieden lassen, ob neben "המיני ein Caritativ במיני nebenhergegangen ist, ob lediglich ein Schreibfehler vorliegt, oder ob wirklich eine bewusste Umbildung in של + הבי stattgefunden hat. Es scheint aber, als wenn schon die Hebraer selbst den Namen volksetymologisch in oder של + המי zerlegt haben. Ich schliesse das aus dem gleichfalls weiblichen Eigennamen מביבול, der zweimal aus Davids Zeit angeführt wird, darunter einmal in einer alteren Quelle. Sind meine Ausführungen uber הבויטל richtig, so wird die Annahme unabweislich werden, dass אָבִישֵל lediglich nach falscher Analogie עסח שמרבול gebildet worden ist; vielleicht hat der Geschichtsschreiber den Namen אבישל nach dem Muster von ותמושל lediglich erfunden Und dadurch ist dann auch unsere Forschung irregeführt worden. -

Wir werden nunmehr auch das Verhaltnis zwischen den verschiedenen Formen des weiblichen, aus Davids Zeit überlieferten Namens אַבִּיבֵל אָבִיבֵל und vielleicht auch אַבִּיבַל ווּבְּלֵב וּנִבְּל lichtiger beurteilen konnen, als das bisher geschehen ist. אַבִּיבַל 2 Sam 17, 25, 2 Sam 2, אַבִּיבַל 1 Sam. 25, 32, אַבִּיבָל Kt. 2 Sam 3, 3 ist durch angehangtes al gebildetes, specifisch weiblich gebrauchtes Caritativ eines etwa אַבִּיבָּע lautenden Namens Dieser wird schwerlich als Vollnamen anzusehen sein, sondern bereits als Veikürzung eines solchen. Mit Sicherheit können wir diesen Vollnamen kaum noch erschliessen: Vielleicht war es אַבִּיבָּע Moglich auch, dass אַבִּיבָע durch das unten zu erörternde caritative g von אַבִּיבַע אָבִיבָּע und ahnlichen abgekürzt ist.

In der gewöhnlicheren Form אַרָּבֶּרֶל (אַבְּרָבֶּל פּרָבָּל פּרָבָּל פּרָבָּל אַבְּרָבָּל אַבְּרָבָּל אַבְּרָבָּל פּרָבָּל אַבְּרָבָּל אַבְּרָבָּל פּרָבָּל אַבּרָבָּל וּאַרְבָּל אַבּרָבָּל וּאַרְבָּל בּרִבְּל וּאַבּרָבָּל Also auch hier schon ist die Endung ai nicht mehr Endung, sondern ist in das Innere des Wortes getreten, was im Anabischen schliesslich zum Princip erhoben ist. Wenn das Ketīb אַבּרְבִּרֵל Sam. 25, 18 nicht blosser Schreibfehler ist, könnte es zu אַבְּרָבִּרָּבְּיִל u. s. w. gestellt werden. —

<sup>1)</sup> In beiden Stellen zufallig Pausa, בישל

<sup>2)</sup> Vgl. auch Lidzbarski, Handbuch S 504.

Der zweimal vorkommende weibliche Namen מֵּבְיהַוֹּלִי ergiebt sich nunmehr als völlig verschieden von dem mehrmals überlieferten, ausserlich so ahnlichen männlichen Namen אַבְּיהַוּל. Während letzterer = יַּבְּיִּלְּ + אֲבִיּ ist, sehen wir in ersterem die nunmehr bekannte caritative Doppelendung áil an אַבִּיה gehangt. אַבָּיה selbst wird Verkürzung von אַבְּיִהוּר oder ahnlichen Namen sein. — Diesen Namen wacht und אַבָּהִיה hat Hommel aus südarabischen Inschriften nachgewiesen, als Namen von Sklavinnen aus Gaza (Aegyptiaca S. 29).¹) —

Aller Wahrscheinlichkeit nach hat auch das Phonizische sich des gleichen Suffixes bedient zur Bildung specifisch weiblicher Kosenamen. Möglich, dass es im Phonizischen nicht gerade ål lautete; vielleicht (unbetont) al, el, oder bloss l. Ich nenne zunachst den Namen der phömzischen Königstochter אַרְיָבל, pausa Ausser diesem durch das AT. überlieferten Namen bringt eine phömizische Inschrift den gleichfalls weiblichen Namen בעלמובל; s. CIS. Bd. 1 der phömizischen Abteilung Nr. 158. Noch eine andere bringt den weiblichen Namen שמות ; siehe Lidzbarski, Handbuch S. 420 Nr. 3, Z. Ass. IX, 404, Rev. Et. Juives Bd 30, S. 118 ff.

Ich setze אל (אחדי)זבד פוחפות einem hebr. יהונאחדי) gleich; vgl. Aššur-aḥ-ıddin. Nur ist der phonizische Namen hinten verkurzt, etwa וֹבְּיֶלְאָזַב; daran trat dann die caritative Endung כל den Namen speciell weiblich wendend: Etwa בַּיְלַאִזַבְל. — Die nichstliegende Deutung von שמזבל dürfte sein שמזבל, der Himmel

<sup>1)</sup> Es ist beachtenswert, dass diese Endung al, trotzdem sie den Accent tragt, nicht als al erscheint. Bei אַבְּיבָּל, אָבִיבָּל, אַבּיבָּל konnte man vielleicht an volksetymologische Anknupfungen an בַּיבָּל, bez. בַּבָּ (בִּי"ב) denken, kaum aber bei בִּיבָיב Ich möchte indes hervorheben, dass das unveranderte a nicht etwa Eigentumlichkeit dieser weiblichen Caritativendung al ist, sondern dass die judische Uberlieferung die Endung al uberhaupt mit einiger Bestandigkeit unverandert gelassen hat, wo immer sie Endung war, oder zu sein schien. So in dem mannlichen Namen רְּוֹבֶל רְּיָדְוֹלְבֶל , סְשׁלְבָּל Silbe wurzelhaft ist; ferner in den Fremdnamen בַּיבָב, אָבִיבָּל, in dem Appellativum בַּיבָּב. Dem gegenuber בַּיבָיב, אָבִיבָּל, בָּיבָב ע. a.

(oder בעלשמם) hat geschenkt"; auf entferntere Möglichkeiten will ich nicht eingehen. Durch Abstossung des theophoren Gliedes 1) entstand אָזַבְל, das die Hebraer zu פֵּאַ־זַבל gestalteten. —

Ein vermeintliches mannliches זיבל im Palmyrenischen (Lediain, Dict des noms propres palmyr. S. 23; Lidzbarski, Handbuch S. 267; Mordtmann, Neue Beitrage zur Kunde Palmyra's S. 60) ist MVAGes. IV, S. 37 richtig gestellt worden. קזבל gehort auch wohl nicht hierher.

Wir erkennen in dieser weiblich-caritativen Anwendung des angehangten 5 kanaanaischer Eigennamen nur einen besonderen Gebrauch dieses Suffixes, von dem wir Spuren in den meisten semitischen Sprachen finden. Nirgends tritt dieses Suffix im Semitischen in kompakter Masse auf, immer nur erscheint es wie eingesprengt, wie fremd. Seinen diminuierenden Sinn hat man langst erkannt?) Die Worter freilich, welche man aus dem Hebraischen hierhergezogen hat, sind recht unsicher: Am relativ sichersten scheint immerhin noch נבעל zu sein. Fur das Arabische vgl. namentlich Frankel, Beitrage zur Erklarung der mehrlautigen Bildungen im Arabischen S. 47 ff (Einiges davon schon frühei bei Dietrich, Abh. fur semit. Wortforschung S. 316f). Ich konnte dem noch einiges hınzufügen, beschranke mich aber darauf, das von den Grammatikern gebrachte عَبْدُنَ, zu nennen (Mufaṣṣal § 681, Sıbaw. § 509; vgl. Grünert, Mischworter S. 25). Freilich wird m. W. nirgends berichtet, dass diese Worte caritativen Sinn haben; aber die Vermutung, dass dem so gewesen, liegt nahe. Fur das Aramaische siehe namentlich ZDMG Bd. 22, S. 475

Es ist wahrscheinlich, dass wir in diesem diminuierenden Suffix 5 das gleichlautende und gleichbedeutende indogermanische Suffix vor uns haben. Im Indogermanischen ist es heimisch, im Semitischen entlehnt. Vgl. Brugmann, Grundriss der vergl. Grammatik III § 153

### II.

Der in den Buchern der Könige mehrfach überlieferte Namen der אַבּישַׁבּיּאַ sieht sehr merkwurdig aus, wird abei durch Sept. Αβισαγ, Αβισαν bestätigt. Obwohl im Palmyr. mehrfach der Frauennamen מבלים vorkommt (wozu man auch שבלים vergleiche bei Hommel in Aegyptiaca S. 29), obwohl weiter in hebraischen und phonizischen Eigennamen die Wurzel שב verwendet wird, so glaube ich nicht, dass אַבּישֵׁבּ hier angeknüpft werden kann. — Ich wage die Vermutung, dass eine Verkurzung von

35

<sup>1)</sup> So schon Renan in Rev. Et. Juives V, S. 177 Anm. 3.

<sup>2)</sup> Ich mochte aber ausdrucklich bemerken, dass angehangtes l manchmal auch anderen Ursprungs und Wesens zu sein scheint

oder \*אַבְּרשָׁא, welche durch eine caritativ-diminuierende Endung ag oder ak in den specifisch weiblichen Namen אַבִּרשָׁג umgewandelt ist. אַבישלום lebte ja in der Periode, aus der die Namen אבישלום, שבישי, שבישי überliefert worden sind.

Semitischen Ursprungs wird auch dieses Suffix schwerlich sein (trotz ZAss. IX, 287). Aber so gut wie 1700 Jahre später das gleiche caritative Suffix aus dem Persischen ins Arabische drang und Namen wie جراهیدی, خسینی veranlasste (vgl. ZDMG. 31, S. 140 f; WZKM. 9, S. 363, welche Citate ich G. Hoffmann verdanke), — ebensogut können wir auch annehmen, dass schon zu Davids Zeit dieses Suffix aus einer der indogermanischen Sprachen Vorderasiens gelegentlich nach Kanaan gedrungen und dort verwendet worden sein mag. Vgl. Brugmann a. a. O.; Nöldeke, Persische Studien I, S. 26 und 31 ff 1)

<sup>1)</sup> Zu beachten auch hier ắg, nicht ắg. Wie בַּבָּג; דּוֹבָג , דּוֹבָג ; בַּבַּג.

# Türkische Lautgesetze.

(In Gestalt einer Besprechung von Vilh Grønbech, Forstudier til tyrkisk lydhistorie. Kopenhagen 1902 [Lehmann & Stage]. 121 S. 8°)

Von

## Holger Pedersen.

Der türkische Sprachstamm gehört zu denjenigen, bei denen die Moglichkeit einer sprachgeschichtlichen Erforschung in ausgedehntem Maasse gegeben ist Eine nicht geringe Anzahl der modernen Sprachen oder Dialekte ist uns einigermaassen genau bekannt, und unter den einzelsprachlichen Darstellungen findet sich eine so vorzügliche Arbeit wie Bohtlingk's Darstellung des Jakutischen, welche einen sehr bedeutenden Einfluss auf die Entwickelung der allgemeinen türkischen Sprachwissenschaft ausgewicht Der Mangel an altern Sprachdenkmalern ist durch Vilh. Thomsen's glanzende Entdeckung zum Teil aufgehoben worden. Zusammenfassende Arbeiten sind übrigens schon früher unternommen worden. Dass Vámbéry's Etymologisches Worterbuch verdienstvoll und nutzlich gewesen ist, wird kein aufmerksamer Beobachter ableugnen; aber den Begriff der Etymologie hat Vámbéry nicht richtig aufgefasst; er scheint fast nur die Wurzeletymologie als Etymologie zu betrachten; urtürkische Worter, die sich keiner Zerlegung fügen wollen und sich auf keine sonst vorkommende Wurzel zurückführen lassen, sind daher bei ihm sehr oft weggelassen (man wird z. B. die meisten Zahlworter bei ihm vergeblich suchen); andererseits hat das Suchen nach Wurzeln sehr viel überkühne Etymologien veranlasst, welche zum Teil schon von Radloff gerügt worden sind. Dass Vambery sich der Gefahr bewusst gewesen ist, welche das auf Wurzeln zielende Etymologisieren mit sich führt, geht aus den verstandigen, sehr zu beherzigenden Äusserungen auf der ersten Seite seines Vorwortes hervor. Uberall in der Welt ist die Wurzeletymologie gefahrlich, am allergefahrlichsten ist sie aber im Türkischen. Der streng geregelte Habitus der türkischen Wörter (wonach z. B. ım Anlaut nur ein Konsonant, und zwar fast nur ein Gerauschlaut oder j, stehen darf und wonach auch der Auslaut streng geregelt ist), die Vokalharmonie. welche alle Vokale der nicht-ersten Silbe eines Teiles ihrer uisprunglichen Individualitat beraubt hat, der geringe Lautkörper der wurzelhaften Bestandteile der Worter (eine Silbe oder zwei Silben, von denen die letzte Silbe durch die Vokalharmonie unselbstandig geworden 1st) - dies alles wird auf einer langen Entwickelung beruhen, wobei sehr oft ursprunglich ganz verschiedene Worter einander ahnlich oder gar gleich geworden sein werden solche Assimilation ursprunglich verschiedener Wurzeln wird nicht nur durch den Zufall erlaubt, sondern geradezu durch die naturliche Entwickelung jeder Sprache gewissermaassen erstrebt und Radloff haben schon hervorgehoben, dass sehr oft Worter von verwandter Bedeutung sich lautlich ahnlich sehen, z. B. jak. byar "Leber" biior "Niere", osm. bojun "Hals" kojun "Busen". Ganz ahnliche Beispiele konnen aus jeder Sprache beigebracht werden russ. nogoto "Nagel" kogoto "Kralle". Die Ahnlichkeit kann bisweilen nachweishar auf reinem Zufall beruhen; oft ist sie aber durch psychologische Vorgange ins Leben getreten; oft nimmt ein Wort die Bildungselemente eines sinnverwandten Wortes an oder es streift einem sinnverwandten Worte zu Liebe ein (wirkliches oder vermeintliches) Bildungselement ab (so nach Bohtlingk bei buin): oder das eine Wort nimmt ohne Rücksicht auf die etymologische Zerlegbarkeit eine lautliche Eigentumlichkeit des sinnverwandten Wortes an (altgriech, dial, δετώ und οπτώ nach έπτά; ein paar Beispiele bei Grønbech p. 111) Umgekehrt konnen lautahnliche Wörter in unursprünglicher Weise eine verwandte Bedeutung bekommen Das deutsche Wahn, wahnen hatte ursprunglich nicht den Nebensinn des Unbegründeten; der Nebensinn konnte vielleicht von anklingenden Wortern ganz anderer Herkunft (z. B. Wahnsinn) hervorgerufen sein. Das arabische Lehnwort savda "bile noire" durfte im Osmanischen mit dem echt turkischen savmak "lieben" associieit sein, wodurch die Bedeutung zum Teil gefarbt worden ist (alb. Lehnwort sevda "Liebe"). Hierher gehort auch eine sehr haufige Erscheinung, wofur ich als Beispiel das deutsche Ahle und das englische aul wähle; die beiden Worter haben die gleiche Bedeutung, sind aber etymologisch von ganz verschiedener Herkunft. Dass das alte im Deutschen gebliebene Wort Ahle im Englischen gerade durch awl verdrängt worden ist, wird nicht nur darauf beruhen, dass die ursprüngliche Bedeutung von aucl (vielleicht etwa "Spitze") mit der Bedeutung von Ahle einigermaassen kommensurabel war (denn in dieser Beziehung werden manche andere Worter mit aul konkurrenzfahig gewesen sein), sondern es beruht vor allem darauf, dass eine gewisse lautliche Ahnlichkeit bei aud diese bestimmte semasiologische Entwickelung Bei Uhereinstimmungen aus der Begriffssphare des jak. abys (Böhtlingk, Gramm. p. 105; im Worterbuch abas) und öbüs "Geschlechtsteile der Frau, des Mannes" dürfte ganz besonders

oft die lautliche Übereinstimmung die Übereinstimmung der Bedeutungen hervorgerufen haben; denn hier sind die indirekten Bezeichnungen wohl auf allen Kulturstufen beliebt, und bei der Wahl einer solchen indirekten Bezeichnung ist die Zahl der Moglichkeiten so gross, dass die lautliche Form des Wortes eine grossere Rolle spielen muss (andererseits kommen auf diesem Gebiete auch willkurliche lautliche Entstellungen ahnlicher Art wie franz. morbleu parbleu vor). Nicht nur die reimartige Ähnlichkeit wie bei byar bijor, bojun kojun, abys obijs, sondern auch die den Eindruck der Wurzelverwandtschaft hervorrufende Ahnlichkeit kann sekundar Vámbéry's Kombination von jak "Seite" mit jan "Seite". welche Grønbech p. 115 mit anderer Begrundung aufgenommen hat, und ahnliche Etymologien darf man daher getrost auf sich beruhen lassen. In der indogermanischen Sprachwissenschaft hat man schon erkannt, dass die Hauptaufgabe der Etymologie das Aufsuchen der identischen Wörter der verschiedenen Sprachen ist. Entsprechend ist die Aufgabe der turkischen Etymologie zu formulieren (und zwar ganz besonders, wo sie als Grundlage der Lautgeschichte benutzt werden soll).

Em sehr wichtiges Werk in der Geschichte der türkischen Sprachwissenschaft ist Radloff's Vergleichende Grammatik. Die eigentliche Lautgeschichte ist indessen bei ihm nur in geringem Maasse vertreten. Was er gibt, ist eine statistische, schematische Ubersicht über den lautlichen Habitus der türkischen Worter. Die eigentliche lautgeschichtliche Erforschung des Türkischen ist erst durch verschiedene Erorterungen von Vilh. Thomsen in seinen Inscriptions de l'Orkhon und durch seinen Aufsatz Sur le systeme des consonnes dans la langue ourgoure (Revue orientale II) inauguriert worden. In dem hier zu besprechenden Buche versucht nun Vilh. Grønbech die lautgeschichtliche Methode in grosserem Umfange auf die Probleme der türkischen Sprachwissenschaft zur Anwendung zu bringen. Das Ideal, wonach diese Methode streben muss, ist die Aufstellung von urturkischen Grundformen, woraus sich alle einzelsprachlichen Formen erklaren lassen; bei der Erklärung der einzelsprachlichen Formen muss man immer von dem Grundsatz des Ausnahmslosigkeit der Lautgesetze ausgehen. Zugleich ist zu beachten, dass die angenommenen Grundformen nicht mehr enthalten dürfen als das, was die einzelsprachlichen Formen verlangen. Dass ein erster Versuch in dieser Richtung meht in allen Einzelheiten gelingen kann, wird jedem Sachverstandigen im voraus einleuchten; aber G's Arbeit verdient das Lob, dass sie die Probleme klar gestellt und bedeutend gefördert hat.

In der Einleitung spricht G. sich mit Recht gegen die Annahme eines ural-altaischen Sprachstammes aus. Auch die Ubereinstimmungen des Türkischen mit dem Mongolischen, mogen sie auf Verwandtschaft oder auf Entlehnung beruhen, bleiben vorlaufig mit Recht unberücksichtigt. Nach einer Übersicht uber die Vokal-

harmonie in den wichtigsten türkischen Dialekten bespricht er die Entwickelung der Vokale der "Wurzelsilbe" (besser: "der ersten Silbe"), wobei das Tschuwaschische sich in den Vordergrund schiebt. Darauf folgt ein Abschnitt über das Schicksal der urturkischen Laute b d g im Inlaut und Auslaut und ihren Einfluss auf die benachbarten Vokale. In diesem Abschnitt wird der Turkologe vielleicht nicht viele überraschende Resultate finden; trotzdem ist die genaue Formulierung der Lautgesetze notwendig und verdienstvoll. Auch geht aus G.'s Darstellung klar hervor, dass die betreffenden Lautgesetze verwickelter sind, als man vielleicht glauben mochte, ich werde weiter unten die Ansicht vortragen, dass auf diesem Gebiete auch nach G's Arbeit eine ganze Reihe von Problemen übrig bleibt. Die übrigen Konsonanten hat G. nicht besonders behandelt; die Hauptzüge ihrer Entwickelung hat er in der Einleitung p. 4 angedeutet, und manches kommt in dem letzten Abschnitte des Buches zur Sprache. Dieser letzte Abschnitt handelt von der Vokalquantitat. G. weist nach, dass die langen Vokale (bez. die Diphthonge) des Jakutischen in den Fallen, wo sie nicht durch spate Kontraktion entstanden sind, sowohl im Osmanischen wie im Tschuwaschischen eine Entsprechung haben. Im Osmanischen wird nach einem solchen ursprünglich langen Vokal ein ursprungliches p t k è stimmhaft: jak āt "Name" osm. ad, aber jak at "Pferd" osm at; jak. ās "hungrig" osm. až, aber jak as- "öffnen" osm. ac- Aorist acar. Im Tschuwaschischen (das ich nach G.'s System schreibe) haben die langen Vokale verschiedene Anderungen des Anlautes hervorgerufen. jak. tās "Stein" tschuw. čul, aber jak. tas "Aussenseite" tschuw. tul; jak. āt "Name" tschuw. jat (aber tschuw. ut "Pferd"); hierher gehören noch z. B. jak üös "Mark, Mitte" osm. oz tschuw. var, und jak. kuox "blau" orkh. kök tschuw. kėwak. Diese letzte Form fasst G. ebenso wie die meisten seiner Vorganger als sehr alt und ursprünglich zweisilbig auf, und diese unhaltbare Ansicht beherrscht jetzt die ganze letzte Halfte seines Buches. Wenn diese Ansicht richtig ware, konnte man als urturkische Form des Wortes nicht etwa \*kōk aufstellen. Grønbech mochte \*köbäk annehmen, und dementsprechend auch die ubrigen alten langen Vokale als Kontraktionsprodukte auffassen; das tschuwaschische j und v ware der Rest desjenigen Konsonanten, der ursprunglich die Elemente des uns vorliegenden langen Vokals trennte. Er versucht nun von S 65 an die Konsonanten genauer zu bestimmen, welche er als Ursache der Vokallange postuliert. Dabei hat er es, wie auch sonst vielfach, unterlassen, seine Darstellung für den Leser sorgfaltig zurechtzulegen. Er nimmt als Ursache der Lange namentlich ein g, b oder i an. §§ 102-120 bilden aber einen langen Exkurs über andere Wirkungen dieser hypothetischen Laute, die er auch für gewisse Differenzen der Vokalqualität der hintern Vokale (osm. at- "werten" jak. yt- tschuw. iwët-) verantwortlich macht. Dieser Abschnitt hatte ausserlich als Exkurs

bezeichnet werden sollen; und gleichfalls hatte § 131 und §§ 132 —137 als Exkurse oder Anmerkungen ausgesondert werden sollen. In § 140 will G. beweisen, dass die osmanische Doppelheit des Anlautes b: v, t: d, k: g gleichfalls von der Existenz der von ihm angenommenen hinter den langen Vokalen liegenden Konsonanten zeugt. Der Schluss des Abschnittes behandelt die Wirkung der mehrfach erwahnten erschlossenen Konsonanten auf die vorderen Vokale:  $\dot{o}$  und  $\ddot{u}$  § 141,  $\dot{i}$  im Wechsel mit y § 142, das e-Problem § 143 ff. Das e-Problem lost sich in quantitative und qualitative Wirkungen von G.'s hypothetischen g b i auf; dabei werden die Falle der Vokallänge zuerst erörtert (etwa bis p. 104); übrigens sind die quantitativen und die qualitativen Verhaltnisse nicht reinlich auseinandergehalten. Diesem Referate möchte ich zunachst ein paar Worte über die urtürkischen Formen anschliessen, welche man als Konsequenz von G.'s Ansichten aufzustellen haben würde. Orkh. osm. on jak. uon tschuw. vun ware nicht auf \*on, sondern auf eine zweisilbige Form zurückzufuhren. Der geschwundene intervokalische Konsonant, wovon das tschuwaschische v ein Überbleibsel sein soll, ist nach G. ein b oder g. Dies lasst sich aber gar nicht beweisen; der Umstand, dass ein tschuwaschisches w in einigen Fallen auf ein b oder g zurückgeht, beweist nicht, dass jedes tschuwaschische w oder v denselben Ursprung hatte. Und der Umstand, dass jak. uol "Sohn" mit orkh. ogul identisch ist, kann fur die Beurteilung von jak. uon, wie G. p. 65 selbst zugiebt, nicht maassgebend sein, wenn dies mit orkh. on identisch ist; denn in diesem Falle besteht ein chronologischer Unterschied, und "andere Zeiten, andere Lautgesetze". Einen chronologischen Unterschied nimmt G vielfach und mit Recht an; ohne den inneren Widerspruch zu bemerken, hat er aber in § 123 eine ganz andere Ansicht vorgetragen, wonach jak. uon auf eine zweisilbige Form, die Formen der anderen Dialekte auf eine damit alternierende einsilbige Form zurückginge; dann brauchte man natürlich nicht die Entwickelung von uol und uon in verschiedene Perioden zu verlegen. Aber auch in diesem Falle hätte man kein Recht, aus dem Nachweis, dass ein intervokalisches b oder g im Jakutischen geschwunden ist, die Folgerung zu ziehen, dass jeder im Jakutischen geschwundene Konsonant ein b oder g gewesen sein müsste. Wir wurden also über das tschuwaschische v nicht hinauskommen. Da aber die erschlossenen urturkischen Grundformen weiter nichts als Formeln sein können, welche unsere Auffassung der einzelsprachlichen Formen veranschaulichen sollen, so bliebe die Möglichkeit, das tschuwaschische v in der erschlossenen Form beizubehalten (oder etwa u zu schreiben). Die Vokale der Grundform wagt G. p. 88 nicht zu bestimmen; seine Ansichten müssen aber konsequenterweise gewiss zu der Auffassung führen, dass die durch die hypothetischen Konsonanten getrennten Vokale immer gleich gewesen sind; dann konnte man \*ouon "zehn" \*köuök "blau" tajaš "Stein" u. s. w. ansetzen. Aber wie sollte man jak  $x\bar{a}s$  osm. kaz tschuw. xur in eine Formel zusammenfassen, wenn diese nicht  $*k\bar{a}z$  lauten darf? Allerhochstens etwa \*kaaz (und ebenso \*baar- "geben": osm. var- jak. biar- tschuw. par-), und auch eine solche Formel enthält eine durch keine Einzelsprache gewahrleistete Behauptung, die Annahme der Zweisilbigkeit. Bei allen im Tschuwaschischen nicht belegten Wörtern mit alten langen Vokalen ware jede Konstruktion einer urtürkischen Form ganzhich unmöglich. Die Schwierigkeit der Rekonstruktion ware aber natürlich an und für sich kein Einwand gegen Grønbech. Ich glaube aber, dass eine genaue Betrachtung der tschuwaschischen Lautentwickelung zu einer ganz anderen Auffassung führt.

Ich wende mich daher zur tschuwaschischen Lautgeschichte, muss aber zunachst die Vokalharmonie im Türkischen besprechen.

Die Darstellung der Vokalharmonie ist bei G. kurz, aber klar und reichhaltig. Sie ist jedoch wie bei Radloff nur eine statistisch-schematische Übersicht über das faktisch Vorliegende, nicht aber eine lautgeschichtliche Darstellung; sie enthalt fast nur ein geschichtliches Moment: den Nachweis, dass man zwischen einer alteren und einer jüngeren Vokalharmonie unterscheiden muss; die altere Vokalharmonie bezieht sich ausschliesslich auf die Artikulationsstelle (orkh. bar-duk, aber bir-tük, uč-dy, aber käl-ti, öl-ti); die jungere Vokalharmonie bezieht sich dagegen auf die Lippenrundung (osm. qäl-di, aber ol-dü). Über den Ursprung der älteren Vokalharmonie druckt G. sich aber p 15, 16, 92, 113 unklar und irre-Nach ihrem ganzen Auftreten muss die turkische Vokalharmonie, wie auch Jespersen, Fonetik p. 501 annimmt, eine Fernassimilation der Vokale sein (d. h. eine Assimilation, wobei die trennenden Konsonanten keine vermittelnde Rolle spielen); sie ist mit franz, camarade statt \*camerade, ital. maraviglia aus miraviglia ganz parallel. Wenn es sich nicht um eine Fernassimilation. sondern um eine durch die Vermittelung der Konsonanten wirkende Assimilation handelte (wie der Umlaut des Germanischen, Slavischen Keltischen u s. w.), so würde man (wie in diesen Sprachen) Konsonanten oder Konsonantengruppen zu finden erwarten, welche als Vermittler unbrauchbar waren und daher die Umfarbung des gefahrdeten Vokales verhinderten. Dies ist aber nicht der Fall. [Der Unterschied zwischen Vokalharmonie und Umlaut kann überhaupt. wenn diese Wörter eine verschiedene Bedeutung haben sollen, nur in der verschiedenen (passiven und aktiven) Rolle der die Vokale trennenden Konsonanten gesucht werden; die Richtung der Assimilation kann in beiden Fallen progressiv oder regressiv sein.] Durch die Definition der türkischen Vokalharmonie als eine Fernassimilation ist die Sache vollkommen erklart; man braucht weder eine besondere geistige Eigenart (Steinthal, v. d. Gabelentz) noch hypothetische geschwundene Silben (Grønbech) anzunehmen. Hochstens bedarf

noch der Umstand einer Erklarung, dass die Harmonie immer progressiv ist (vorläufig spreche ich nur von der alteren Vokalharmonie). Beim Umlaut kann die Umfarbung ebensogut von einer unbetonten, wie von einer betonten Silbe ausgehen (vielleicht geht sie jedoch am häufigsten von einer unbetonten Silbe aus). Bei der Vokalharmonie scheint sie in der Regel von einer betonten Silbe auszugehen. Ich habe daher vor sieben Jahren (Nordisk tidsskrift for filologi, 3 række, IV p. 52) die Ansicht geaussert, im Turkischen ware ursprunglich die erste Silbe betont gewesen. Dies stimmt zwar nicht mit dem heutigen Accente, der meist auf die letzte Silbe fallt (nach Radloff, Grammatik p 97 hat jedoch die erste Silbe einen "aufsteigenden Halbton"); aber auch G. folgert p 96 aus dem Stimmhaftwerden einiger stimmlosen Konsonanten im Auslaut mehrsilbiger Wörter (osm. kanat kanad-y, ayaž, ordak ordaji; ahnlich im Tarantschi-Dialekt; G. p 71 vergleicht noch tschuw. ura "Fuss", orkh. adak u. s. w.), dass einst die erste Silbe den Hauptaccent hatte. Ich werde im Folgenden noch ein paarmal auf die Accentfrage zuruckkommen; hier bemerke ich noch, dass die Falle, wo der Vokal der ersten Silbe eine besondere Entwickelung durchgemacht hat, nicht unberücksichtigt bleiben dürfen: a wird im Kırgısischen und Koibalischen in dieser Sılbe zu e, woraus ım Kasanischen i; ein a der ersten Silbe wird im Tschuwasischen zu u, o (vgl. unten). Ob dies für oder gegen die vorgetragene Accenthypothese spricht, weiss ich nicht. Im Tschuwaschischen wird ein o der ersten Silbe in einsilbigen Wortern zu u, o, in mehrsilbigen Wortern zu ö; im Jakutischen entsteht nach G. p. 42 aus -ug- der ersten Silbe in einsilbigen Wörtern i, in mehrsilbigen Wortern dagegen id. Auch diese Thatsachen lassen sich in verschiedener Weise deuten. Ehe ich die Accentfrage verlasse, möchte ich noch auf die Elision der Vokale im Turkischen hinweisen. Sie findet, wie Radloff p. 91 angibt, besonders bei engen Vokalen (y i u ü) statt. Die von Grønbech p. 91 § 130 angedeutete Erklarung dieser Sachlage lehne ich ab; ich erinnere dagegen daran, dass auch in vielen anderen Sprachen derselbe Gegensatz zwischen engen und weiten Vokalen besteht. Im Armenischen schwindet in nichtletzter Silbe jedes u oder i (aber  $\alpha e o$  bleiben). In allen modernen slavischen Sprachen ist jedes urslavische v (kurzes u) und v (kurzes i) unter bestimmten Bedingungen geschwunden. Ahnliches lasst sich noch in einer Menge von anderen Sprachen beobachten (in den lykischen Inschriften wechselt hri "über" mit hr-ppi "uber" u s. w., Ref. Nordisk tiddsskrift for filologi, 3. række, VII p. 98). Der Grund ist ganz gewiss in allen Fallen, dass  $u i (\ddot{u} y)$  stimmlos gesprochen worden ist; stimmlose Aussprache der Vokale ist in sehr vielen Sprachen eine haufige Erscheinung: für das Russische bemerkt Sweet, Transactions of the Philological Society 1877-79 p. 552: "A high final vowel is often unvoiced after a breath stop" (jedoch ist auch ein weiter Vokal oft stimmlos, z. B. das letzte α

von požalujsta). Im Serbischen ist die Erscheinung noch viel haufiger und nicht von den umgebenden Konsonanten, sondern vom Accente abhangig (unmittelbar nach einer steigend betonten Silbe findet sie kaum statt; vgl. Hirt, Indogermanische Forschungen VII 139; ich habe auch selbst die Erscheinung beobachtet). Auch in den romanischen Sprachen findet sich diese Erscheinung. Jespersen, Fonetik p. 315, erklart sie für das Franzosische aus der musikalischen Betonung, und diese Erklarung dürfte auch anderswo zutreffen (so evidenterweise im Serbischen): das Fallen des Tones fuhrt zur vollstandigen Aufhebung des Tones. Dass die Stimmlosigkeit besonders bei den engen Vokalen vorkommt. hat nach Jespersen einen akustischen Grund: der stimmlose Exspirationsstrom kann bei grosser Verengung des Mundkanals am leichtesten horbar werden. Ich nehme nach diesen Erörterungen für das Türkische eine ursprüngliche musikalische Betonung an. stimmt die Annahme gut, dass die Metrik des Kutadgu Bilig auf der Quantität beruht (vgl. J. Hartmann, Revue orientale III).

Dass der Vokal der ersten Silbe in alter Zeit nicht elidiert wird, ist für die Hypothese der Anfangsbetonung gunstig. Ob die musikalische Betonung noch heute besteht, weiss ich nicht; sie wird aber sehr lange bestanden haben und wird an der Elision eines engen Vokals der ersten Silbe im Kirgisischen und Kasanischen (Radloff p. 92, 124) Schuld sein. Dabei ist es chronologisch sehr beachtenswert, dass die sekundaren engen Vokale des

Kasanischen (u  $\ddot{u}$   $\dot{i}$  aus o  $\dot{o}$  a) nicht elidiert werden.

Obgleich die Vokalharmonie in ihrem Anfang ein rein lautlicher Vorgang ist, können gewisse spatere Erweiterungen derselben sehr gut Analogiebildungen sein; denn nach ihrer Vollziehung musste die Vokalharmonie eine grammatische Rolle bekommen · sie wurde ein Zeichen der grammatischen Zusammengehörigkeit. In osm gözlär-da, kuš-lar-da kann die Vokalharmonie als Kongruenzmittel aufgefasst werden ganz wie die Genusflexion des lateinischen mea bona domina, meus bonus dominus. Wenn nun ein ursprunglich selbständiges Wort zum Affix herabsank, musste das Sprachgefühl Kongruenz verlangen. Orkh. koj-tag "wie Schafe" verhalt sich zu an-dag "wie dieser; solcher" wie gr. fem. ἔοημος zu dem spateren έρήμη. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass eine Anzahl von Affixen nur auf analogischem Wege an der Vokalharmonie teilhaft geworden ist. Weshalb noch in den Orkhoninschriften ein paar Affixe von der Vokalharmonie nicht beeinflusst sind (-i poss. Pron. 3. Sing., z. B. Acc. ak-in; kon-a-jin 1. Sing. Imper.), ist nicht klar. Die etwaige Lange des Vokals erklart die Sache kaum, da andere Affixe mit langen Vokalen der Harmonie unterworfen sind (-la-, -lii-Verbalaffix). Sollten die unbeeinflussten Affixe etwa betont gewesen sein? [Die rein grammatische Rolle der Vokalharmonie ist z. B. im Tarantschi-Dialekt ganz klar, wo ein e mit den hinteren Vokalen gleich steht; ahnlich liegt die Sache bei dem kir. i G. p. 27; ob

das zweite à des kasanischen jajàü "pedester" G. p. 27, jaräš G. p. 68, der Affixvokal des alt. idi "schickte" p. 28 oder des jak. ibiä-p. 41 auf Analogiebildung oder Lautentwicklung beruht, ist schwer zu entscheiden.]

Die schematische, nicht-geschichtliche Art der Darstellung zeigt sich bei G. schon darin, dass er das Tschuwaschische in Bezug auf die Vokalharmonie auf eine Linie mit den übrigen Dialekten stellt; in Bezug auf das Schema trifft dies zu, geschichtlich aber nicht Denn man kann gewiss nicht annehmen, dass die Vokalharmonie junger als die Vokalverschiebungen des Tschuwaschischen ware. War sie aber alter, so musste z. B. osm. äšik im Tschuwaschischen zunachst zu \*alek werden; dies ist dann, nicht durch Analogiebildung sondern durch eine neue lautgesetzliche Vokalharmonie, zu alek geworden. Es ware erwunscht gewesen, dass G. die Angaben Aschmarin's über Ausnahmen von der tschuwaschischen Vokalharmonie sprachgeschichtlich beleuchtet hatte; erst wenn dies geschehen ist, wird man ein Urteil darüber baben können, ob das tschuw. -ĕ, -i (Poss. Pron. 3. Sing.) direkt auf orkh. i zurückgeht, oder ob dazwischen ein vokalharmonisches -y: -i liegen kann. Die Modifikation des vorhergehenden Konsonanten (ut "Pferd", už-~ "sein Pferd") beweist nichts; sie steht mit černa osm. tyrnak auf einer Stufe, vgl. das Präteritum 3. Sing. pul-že orkh. bol-dy (nicht etwa -di). Damit leugne ich nicht, dass die Formulierung des Lautgesetzes, worauf už-ĕ, pul-žĕ beruht, schwierig sein kann.

Bei der Darstellung der jüngeren Vokalharmonie, der Rundungsharmonie, vermisse ich bei Grønbech ein übersichtliches Schema. Alle seine Angaben können im folgenden Schema zusammengefasst werden:

|                  | Osm.                  | Jak.                         | Kir.                     | Alt                         | Kas.           | Tschuw.                 |
|------------------|-----------------------|------------------------------|--------------------------|-----------------------------|----------------|-------------------------|
| o<br>u<br>ò<br>ü | — +<br>  — +<br>  — + | (+) +<br>- +<br>(+) +<br>- + | - +<br>- +<br>+ +<br>+ + | + -<br>- +<br>+ +<br>(+)(+) | (+) +<br>(+) + | - (+)<br>- (+)<br>- (+) |

Dies Schema zeigt uns für jeden einzelnen Dialekt, ob die urtürkischen gerundeten Vokale o u  $\ddot{o}$   $\ddot{u}$  (nicht einzelsprachliches o u  $\ddot{o}$   $\ddot{u}$ ) einen folgenden weiten oder engen Vokal umfarben oder nicht. — bedeutet "nein", + "ja", (+) ein "Ja" mit Vorbehalt oder Ausnahmen (worüber man im einzelnen Grönbech's Darstellung befragen mag). Im Kasanischen bezeichnet (+), dass die Rundung der weiten Vokale nach urtürk. u  $\ddot{u}$  (kas. o  $\dot{u}$ ) nur sehr schwach ist. Im Jakutischen bezeichnet (+), dass die Rundung zwar in der Regel nach o und  $\ddot{o}$  eintritt, dass sie aber dort ausbleibt, wo das Jakutische ein uo  $u\ddot{o}$  entwickelt hat. uo und  $\ddot{u}\dot{o}$  sind aus  $\bar{o}$ 

und  $\bar{o}$  entstanden, wober die Lange oft auf Kontraktion (uol, Sohn" orkh. ogul) beruht. Die Rundungsharmonie ist also junger als der Schwund eines intervokalischen b g im Jakutischen Ein einziger Blick auf das Schema zeigt uns die folgenden Gesetze. 1) Die engen Vokale werden am leichtesten gerundet (Osm., Jak., Kir, Kas., Tschuw.). 2) Die vorderen Vokale werden leichter gerundet als die hinteren (Kir, Alt). 3) Ein weiter Vokal wird am leichtesten von einem weiten, ein enger Vokal am leichtesten von einem engen Vokal beeinflusst (Alt.). 4) Die weiten Vokale haben eine grössere umfarbende Kraft als die engen (Jak, Alt). Mit der letzten Regel stimmt Tschuw. und Kas. nur, wenn man annimmt, dass die Rundungsharmonie junger als die Vokalverschiebung ist, wodurch u zu o ( $\check{o}$ ), o dagegen zu u geworden ist. So gewinnen

wir einen weiteren chronologischen Haltepunkt.

Bisweilen hat nun aber eine regressive Umfärbung stattgefunden: jak. xomus, taranči komuš "Schilf", osm. kamyš aus \*kamuš. Über diesen Vorgang drückt sich G p. 24 recht unklar aus. Der Leser hat den Eindruck, als ob die Vokale der ersten und zweiten Silbe einen blutigen Kampf geführt hätten, wobei bald der erste, bald der zweite den Sieg davongetragen hatte. Dieser Eindruck wird noch verstärkt, wenn man sieht, dass G. in anderem Zusammenhang von "Doppelmöglichkeiten" (§§ 67, 128), zufallige Rundung eines Vokals (§ 68) u s. w. spricht. Aber diese überhaupt wenig heilsamen Grundsatze sind hier nicht am Platze. Denn die regressive Rundung ist anderer Art als die progressive; tar. komuš muss namlich mit tar. eyir "schwer" osm. ayyr (G. p. 27) parallel sein. Der letztere Fall tragt aber alle Kennzeichen des Umlautes: die Konsonanten sind Vermittler der Umfarbung und haben daher auch die Macht, die Umfarbung zu verhindern: aldim "ich nahm", elip "nehmend", vgl althochdeutsch waltit "er herrscht" neben melit "er mahlt". Ferner ist das nach der Umfarbung zunächst zu erwartende  $\ddot{a}$  durch fortgesetzte Wirkung des mouilherten Konsonanten zu e geworden, wahrend das ursprüngliche  $\dot{a}$  als  $\ddot{a}$ geblieben ist. Genau ebenso war im Althochdeutschen das durch Umlaut aus a entstandene e geschlossen, das ursprüngliche e dagegen offen. Ist aber evir durch Umlaut entstanden, so ist das Gleiche für komuš jak. xomus anzunehmen. Da nun nach G's richtiger Deutung auch jak. uos "Mund" (osm. ayyz urturk. \*aquz) durch Umlaut (also aus \*oguz) zu erklären ist, so ist der u-Umlaut alter als der Schwund des intervokalischen g b 1m Jakutischen und somit viel alter als die Rundungsharmonie. (Jak. sürbä "zwanzig" erklart G. aus \*jiqürmii und halt es für möglich, dass in den Orkhoninschriften jigürmi zu lesen ware; da aber Prof. Vilh. Thomsen eine derartige Lesung als ganz unwahrscheinlich und nur jigirmi als wahrscheinlich betrachtet, so muss die jakutische Form vorläufig als unerklärt bei Seite bleiben). — Die regressive Richtung des Umlauts spricht am ehesten für Anfangsbetonung.

Junger als die Rundungsharmonie ist das Entrundungsgesetz, das von G p. 17 als eine Analogiebildung betrachtet wird. Für das Osmanische trifft dies jedenfalls zu; sonst konnte man Reste des alteren Zustandes wie altun "Gold" (G. p 24), ilarii "vorwarts" (G. p 19) nicht finden In anderen Dialekten (z. B Altaisch) scheint das Gesetz keine Ausnahmen zu haben; hier konnte die Entrundungsharmonie daher sehr gut auf einem Lautgesetz beruhen. Dies ist bei der Beurteilung der ein g enthaltenden Affixe zu erwagen; wenn man z. B. in den Orkhoninschriften arkli und arklig "tapfer" neben einander findet, so mag man zwar mit G. p. 22 die beiden als etymologisch verschieden auffassen, aber trotzdem kann das letztere Affix nur -lig, nicht -lüg gelautet haben, denn nur bei lautlicher Ahnlichkeit war eine Vermischung möglich; alt jar-lū us w. kann dagegen nichts beweisen; denn da aller Wahrscheinlichkeit nach ein ursprungliches \*jar-liig durch das Entrundungsgesetz zu \*jar-lig hatte werden müssen, so ist die Rundung des altaischen Wortes unter allen Umstanden sekundar und von dem g bewirkt. Ein solches sekundår gerundetes Affix hat im Altaischen bisweilen Umlaut bewirkt (jolū "warm" koib. čylyg, olü orkh. älig G. p. 22). Dieser Umlaut ist sehr viel junger als der im Jakutischen, Tarantschi, Tschuwaschischen erscheinende u-Umlaut (tar. komuš jak. xomus tschuw. xŏmŏl G. p 25), welcher im Altaischen nicht vorzukommen scheint (alt kamyš).

Von den tschuwaschischen Vokalverschiebungen hat Grønbech ausführlich und trefflich gehandelt. Er hat es aber nicht versucht, die Einzelheiten unter allgemeine Gesichtspunkte zu bringen. Man kann sagen, dass die weiten vorderen Vokale zu hinteren Vokalen geworden sind  $(a \ \dot{o} > a \ o)$ , der enge, meht gerundete hintere Vokal zu einem Vokal der Vorderzunge  $(y > i, \check{c})$  geworden ist Beide Vorgange sind phonetisch ausserordentlich leicht verstandlich. Den Grund, weshalb das urturkische u nicht vorwarts verschoben wurde, konnte man in seiner Lippenrundung suchen. Indessen ist, wie man aus Grønbech's Darstellung p. 72 f. ersehen kann, auch ein u, ja sogar ein o bisweilen vorwärts verschoben worden. Emiges, was G. unter diesem Gesichtspunkte anfuhrt, glaube ich allerdings anders auffassen zu mussen; ich stimme ihm aber durchaus darin bei, dass es sich immer um einen langen Vokal, und zwar einen sekundaren langen Vokal handelt. An der Lange des Vokals scheint in einigen Würtern ein b Schuld zu sein: śuiγa osm. jufka "dunn"; in pür- orkh bujur- beruht die Lange auf dem j; ob sie in irgend einem sicheren Falle auf einem g beruht (etwa in torna, anatri torna "Kranich"), ist mir zweifelhaft; in pözö "Schenkel" ist zwar ein Guttural im Spiele, aber die Entwickelung ist hier ganz eigenartig (vgl. unten) und erlaubt keinen Schluss auf andere Falle. Wenn demgemass ein  $\bar{u}$  zu u geworden ist, so kann das Unterbleiben der Verschiebung des urtürkischen u demgegenüber nicht auf der Rundung beruhen, sondern muss daraus zu erklaren sein, dass das urturkische u zur Zeit der Verschiebung des sekundaren  $\bar{u}$  nicht mehr ein enger Vokal, sondern schon ein  $reve{o}$  war. Wenn ferner die Verschiebung des  $ar{u}$  mit der Verschiebung des y gleichzeitig war (was keine sichere, wohl aber eine naheliegende Annahme ist), so gewinnen wir die folgende chronologische Anordnung der tschuwaschischen Vokalverschiebungen: 1) u ü i wird zu  $\tilde{o}$   $\tilde{o}$   $\tilde{e}$ ; y und  $\tilde{u}$  bleiben von dieser Bewegung unberührt. Hierin stimmt das Tschuwaschische ganz und gar mit dem Kasanischen überein. 2) Die weiten Vokale werden nach hinten, die engen nach vorn verschoben; die Vokale der Zwischenstufe (ö ö ĕ) bleiben unverandert. Uber zwei Klassen von Ausnahmen von dieser Verschiebung ist es sehr schwer sich Klarheit zu verschaffen. Es ist aber ganz evident, dass eine Reihe von Wortern ein unverschobenes a, eine andere Reihe ein unverschobenes ö aufweisen: tiw- "anrühren" orkh. tag-, śilyä "Mahne" osm. jälä, pilek "funf" osm. baš, śičče "sieben" osm. jadi, śi- "essen" osm. ja-, ilt- "horen" orkh. aisid-, kil- "kommen" osm. gäl-, silem "Leim" alt. jalim, sile "Euter" kir. želin, sil "Wind" osm. jal, tir, tire "Haut" osm. dari, śĕnĕ "neu" osm. jäni, jegĕr "Zwilling" osm. äkiz (vgl. ikkĕ "zwer" alt cikki), te- "sagen" osm. da-. Diese Beispiele (G. p. 45, 102— 108) zeigen, dass ein ursprüngliches t vor dem unverschobenen di nicht die Modifikation gelitten hat, welche vor einem ursprünglichen i oder y eingetreten ist (černa osm. tyrnak "Kralle", čera osm. diz "Knie"). Beispiele fur ein nicht nach hinten verschobenes o sind: pēwā kir. bogū "Damm", pūrā "Niere" osm. bojrak, sūzā osm. sogut sojut "Weide", tew- osm. dov- "schlagen", tewa tewe "Knoten" zu osm. doj- "binden", věran- "lernen" osm. ojran-, vil- "sterben" osm. öl- und andere Beispiele, wo o im Anlaut stand (G. p. 65).

3) Das urturkische  $\alpha$  war mit dem aus  $\dot{\alpha}$  entstandenen  $\alpha$ nicht zusammengefallen, sondern hatte einen  $\ddot{a}$ -ahnlichen Klang (ich schreibe a). Nach den unter 2) erwahnten Verschiebungen ist nun ein  $\ddot{a}$ , o, ein gebliebenes  $\dot{a}$  und ein gebliebenes  $\ddot{o}$  in der ersten Silbe des Wortes zu u i ü geworden (ahnlich wie im Kasanischen). Es ist sonderbar, dass dieser Wandel nicht zum Zusammenfall eines urtürk. o o a mit dem urtürk. u ü i geführt hat. Ich bin daher geneigt, zwischen dem urtürkischen o ö ä und dem tschuwaschischkasanischen u i i als Zwischenglied eine mehr oder weniger diphthongische Aussprache anzusetzen; zu dieser diphthongischen Aussprache neigte das reme a (im Tschuw. aus urtürk. à, im Kas. aus urtürk. a) nicht; es blieb daher von der Bewegung unberührt. Vgl. Radloff p. 11 über die Aussprache des kirgisischen e (urtürk. a). Fur das Tschuwaschische ist im einzelnen noch Manches hinzuzufügen. Statt u (aus urtürk. a o o) haben einige tschuwaschische Dialekte ın der Regel o, aber in speciellen Fällen u, so namentlich wo ein g ausgefallen ist: tu "Berg" tura "auf dem Berg", śux, śuk neben

śiwex "nahe" orkh jaguk (śiwex aus jaguk, śuk aus \*jagkvor vokalisch anlautendem Affix; daraus erklärt sich auch das kstatt x, worüber Grønbech p 65 zu vergleichen ist). Ein b ın der gleichen Stellung war nach meiner Vermutung schon fruher und in anderer Weise (vgl. śüyā = jufka, mit Dehnung) geschwunden; tschuw. śurem, śorem "Rucken" jak. saryn kas. jauryn ist also regelmassig, wenn man ein \*jabryn als Grundform ansetzt: G. setzt p. 96 etwa \*jagryn an, weil seiner Ansicht nach kas. -auauf -aq-, nicht auf -ab- weist, wovon ich ganz und gar nicht überzeugt bin. [Über die verwickelte Frage der scheinbaren Kontraktionen im Tschuwaschischen ist G. § 132 zu vergleichen ] Ein u in den o-Dialekten kommt aber auch sonst vor: ut "Pferd". xut "Mal", tut "Geschmack", sut- "zünden", ude "Heu", tuda "Lippe" (aber sut-, sot- "verkaufen", udë, odë "Insel" u. s. w., ohne dass der Grund des Unterschieds klar ware; die Bemerkung von G. § 86 Schluss hilft nichts, vgl. uber udė, ode § 89). Es muss auf einem zwischen 2) und 3) stattgefundenen Wandel beruhen. dass ein o in mehrsilbigen Wortern zu ö geworden ist; für ein zu erwartendes  $\breve{o}$  erscheint aber (zum Teil) u, wenn g folgte: ul "Sohn" orkh. ogul, ogl-; ausserdem in xurt "Wurm", surt "Haus" (G. p. 29). 4) Nach den unter 1-3 geschilderten Vorgangen hat eine Delabialisierung der gerundeten Vokale stattgefunden, wofür die Bedingungen noch nicht gefunden sind: pex- "betrachten" G p 19, tit- "nehmen" G. p. 29, pir "Hals", irat- "schmerzen" G. p. 44; eine Reihe von Beispielen bei G. § 29 p. 29; ve- aus anlautendem ü, ö G. p. 64, 65; ë, ĕ vor w in tèwen "des Berges", pewa "Damm" u.s. w.

Mit den unter 1-4 angedeuteten, vielfach aber in den Einzelheiten nicht aufgeklärten Lautgesetzen ist die tschuwaschische Vokalentwickelung noch nicht erschopft. Vielfach findet sich ein Schwanken zwischen i und  $\check{e}$ ,  $\check{v}$  und  $\check{e}$ ,  $\check{u}$  und o wofür die Regeln noch nicht gefunden sind. Eine Reihe von mehr vereinzelten Rätseln ist bei G. gebührend hervorgehoben. Dass das magyar elee "Pflug" tschuwaschisches Lehnwort ware (mit noch "micht verschobenem a; G. p. 10, 11), glaube ich nicht.

Die Zischlaute im Tschuwaschischen. Das urtürkische è ist im Tschuwaschischen zu ś (intervokalisch ź) geworden. Das urtürkische š ware nach G. p. 4 immer zu l geworden. Es gibt aber zahlreiche Ausnahmen, die G nicht erklärt: puś "Kopf" u. s. w. Wenn Grønbech bemerkt, dass die reflexiven Formen (vũrờs "sich schlagen" u. s. w.) leichtverstandlich seien, so glaubt er offenbar, dass der Wandel hier unterblieben ist, damit nicht ein Zusammenfall mit den passiven Formen auf -l- eintrete Wo bleibt aber in diesem Falle die Ausnahmslosigkeit der Lautgesetze? Man kann aus allen Gebieten der Sprachgeschichte Beispiele dafür finden, dass die Lautgesetze einen Zusammenfall von Formen mit verschiedener Bedeutung und eine Destruktion des Flexionssystems bewirkt haben.

Der unbewusste und allmahliche Charakter des Lautwandels schliesst dagegen die Annahme aus, dass er direkt von der Bedeutung der Worter abhangig sein konnte. Wenn aber  $\check{s}$  in einigen Fallen zu l wurde, in anderen nicht, so dass in der reflexiven Form ein s und ein l wechselten, so wäre es durchaus verstandlich, wenn die ś-Form analogisch verallgemeinert wurde, weil sie die deutlichste Ich glaube, dass nur das stimmhaft gewordene  $\check{s}$  (also  $\check{z}$ ) zu l geworden, das stimmlose š dagegen zu ś geworden ist. Der Wandel z > l ist mit einem vielfach vorkommenden Wandel eines ð in l einigermaassen parallel. Ein solcher Wandel kommt im Albanesischen vor: nordalb.  $ul\varepsilon$  "Weg" = sudalb.  $u\delta\varepsilon$  Derselbe Wandel kommt in den Bantusprachen vor (Meillet, Journal asiatique, Mai-Juni 1902 p 564) Viellercht befindet sich das danische d auf dem gleichen Wege; es wird namlich fast regelmässig von Auslandern mit l verwechselt (Jespersen, Fonetik p. 247 hat diese Verwechslung bei Englandern, Franzosen, Deutschen, Hollandern beobachtet; mein d ist von einem Serben wiederholt als l aufgefasst worden) Meiner Ansicht nach ware also im Tschuwaschischen lautgesetzlich etwa puś "Kopf" Dat. \*pula, \*čuś "Stein" Dat. čula zu erwarten. Es ist aber leicht verständlich, dass dieser Wechsel analogisch beseitigt worden ist, wobei bald s, bald l vorgezogen worden ist Es spricht nicht gegen meine Ansicht, dass l aus š in einigen Wortern vor t vorkommt (salt- "losen" kır. šeš-, ilt-"hören" osm. išit-, alt- "graben" osm. aš-), denn in diesen Fallen braucht  $\check{s}$  nicht von allem Anfang an vor t gestanden zu haben. Das anlautende urtürk. š tritt im Tschuwaschischen als ś auf: śa-kë "dieser" neben ku, śa-we "jener" neben vel, śapla "solcher" neben apla, vgl osm. iš-bu š-ol š-imdi neben bu ol imdi, jak.  $subu \ s\bar{o}l$  neben bu "dieser"  $\bar{o}l$  "jener".

Es ist im Tschuwaschischen ein neues  $\dot{c}$  und ein neues  $\dot{s}$  ent-Ein t oder s ist in der Zeit zwischen der zweiten und dritten Vokalverschiebung vor einem urtürkischen i oder y zunachst mouillirt geworden und hat sich dann in bekannter Weise weiter entwickelt. Aber der Parallelismus der beiden Laute hat bald aufgehört; und es lasst sich uberhaupt sehr oft in den verschiedensten Sprachen beobachten, dass & und & sich nicht parallel entwickeln. Wahrend z. B. im Serbischen und im Polnischen & und s sich genau entsprechen und beide ganz und gar nicht i-haltig sind (weshalb die serbischen Laute sehr s-artig klingen, s. Jespersen Fonetik p. 243, und ein grosser Teil der polnischen Dialekte geradezu s-Laute hat), besteht im Russischen ein Unterschied: ¿ ist i-haltig, š nicht. Hieruber geben die gewohnlichen Grammatiken ausreichenden Aufschluss (Asboth p. 9, v. Marnitz p. 6 u. s w.); ich selbst habe den Unterschied seinerzeit in St. Petersburg deutlich beobachtet, beschränke mich aber auf die oben gegebene akustische Beschreibung, da mir die Sache physiologisch nicht ganz klar ist. Im Böhmischen glaube ich denselben Unterschied wie im Russischen

beobachtet zu haben. Ahnliches kommt auch innerhalb des Türkischen vor; wahrend das Jakutische ein ahnliches Bild wie das Serbische und Polnische aufweist (urturk. & und & haben sich parallel entwickelt und sind zu s geworden), stimmt das Kirgisische mit dem Russischen und Bohmischen uituik è ist zu š, uiturk š zu s geworden, was darauf deutet, dass & die i-haltige Aussprache langer bewahrt hat als š Das Tschuwaschische hat das urturkische è und š parallel behandelt; beide haben die i-haltige Aussprache bewahrt: aber das aus t und s entstandene tschuwaschische c und s hat sich verschieden entwickelt $\cdot$   $\ddot{c}$  ist i-haltig,  $\check{s}$  nicht. Und wie man im Russischen nach  $\dot{c}$  ein i, nach  $\dot{s}$  aber ein y spricht, so spricht man im Tschuwaschischen nach è ein ĕ, i, nach š aber ein e, i čĕlyü "Zunge" osm. dil, šëna "Fliege" osm. sindk (G p 32). i ist also von dem  $\check{s}$  hervorgerufen, nicht, wie G will,  $\check{s}$  von dem e; vielleicht ist auch das ë von es "das Innere" von dem unregelmassigen s dieses Wortes hervorgerufen. ĕ nach š in šèwer "spitz", šewe "flüssig" könnte auf Vermischung mit zusammengezogenen Formen beruhen (šiw "Wasser" ist von šeue beeinflusst); -še poss. Pron. 3. Sing hat sich nach -ĕ gerichtet; das i in sivē ,kalt" und silla-"schutteln" kann nicht alter sein als das i in tir "Haut" u. s. w., vgl. oben.

Es konnte noch die Frage aufgeworfen werden, in welcher Weise die sekundare Modifikation eines urtiukischen s vor urturk. i, y, die doch zunächst ein s gewesen sein muss, sich zu s entwickeln konnte, ohne mit dem aus urturk. s entstandenen s zusammenzufallen. Diese Frage ist aber meiner Ansicht nach nicht gefahrlich, da man nicht wissen kann, was für Zwischenglieder zwischen dem urturkichen s (wo es nicht zu l geworden ist) und dem tschuw. s gelegen haben; vielleicht könnte ein è als Zwischen-

glied anzusetzen sein

G. hat p 67 aus tschuw świzw "Weidenbaum" osm. sojut, sogut mit Recht gefolgert, dass gt im Tschuwaschischen z ergeben hat Er vermutet, dass t zu d,  $\delta$ , z geworden ist; das g hatte aber die Weiterentwickelung des z zu r verhindert. Diese letzte Annahme kann nicht richtig sein. In pir osm. boyaz "Hals" ist em z nach g zu r geworden; denn pw lässt sich gewiss nur aus \*boqz- erklaren (da ein a nicht elidiert wird, ist die Grundform des tschuw. Wortes vielleicht etwa \*boguz, was aus einem ursprünglichen \*boguz unter dem Einfluss von \*aguz "Mund" umgebildet sein kann). Ich glaube vielmehr, dass die Entwickelung des ursprunglichen gt (kt) ahnlich wie im Slavischen gewesen ist. Im Slavischen ist bekanntlich aus einem idg. gt kt vor vorderen Vokalen ein einheitlicher Laut entstanden: serb. & russ. & poln und bohm. c. Im Tschuwaschischen wird man gleichfalls c (d. h. ts), und zwar ohne Rucksicht auf die vokalischen Umgebungen, erhalten haben. Wie das urturkische è zu ś, so ist dies e zu s geworden, woraus intervokalisch z. Neben śüzü führt G. noch an: pozo "Schenkel, Fuss"

jak.  $b\bar{u}t$  osm. bud. Hier nehme ich ein ahnliche Erweiterung an wie in  $\check{cel}\gamma\check{a}$  "Zunge" jak. tyl,  $\acute{sil}\gamma a$  "Mähne" jak sial; also  $*b\bar{u}tgak$  (oder  $*b\bar{u}tkak$ ), woraus durch Metathese  $*b\bar{u}gtak$  ( $\Longrightarrow$  osm. budak  $bu\gamma dak$  "Zweig", das nach G. eine Ableitung von bud ist). Bei  $piz\check{c}k$  "gross" ujgur  $bad\check{u}ik$  glaube ich von einer umgelauteten Form  $*bod\check{u}ik$  ausgehen zu mussen; vor vokalisch anlautendem Affixe hat man \*bodk- \*botk- \*bok- bekommen; das hier entstandene z ist dann auch in die zweisilbige Form eingeführt worden. Als tschuwaschische Lehnwörter fasst G. wohl mit Recht magy.  $b\check{u}za$  "Weizen" (osm.  $bo\gamma daj$ ) und magy  $t\check{u}zok$  "Trappgans" (dschagatai  $to\gamma dak$ ). Die ganze Entwickelung ist sehr interessant, kann uns aber üher den Ursprung des alten langen Vokales in jak  $b\bar{u}t$  nichts lehren.

Schliesslich ist noch im Tschuwaschischen vor einem alten langen Vokal in einigen Fallen aus einem t ein  $\dot{c}$  oder  $\dot{s}$  entstanden: čul "Stein" jak. tās, šül "Zahn" jak. tīs G. hat aber nicht erklärt, weshalb in dem einen Falle č, in dem anderen š entstanden Eine Erklarung bietet sich leicht, wenn man an die von Baudouin de Courtenay in dem Journal des russischen Unterrichtsministeriums CCCXXXI (1900) p. 371 ff. behandelten Erscheinungen anknupft Die Mediae (und die Tenues aspiratae) werden erfahrungsgemass oft zu Spiranten in Fällen, wo die (reinen) Tenues als Tenues oder als Affricatae bestehen bleiben ngriech  $\gamma$   $\chi$  neben z, slav.  $\dot{z}$  (aus  $\dot{z}$ ) neben  $\dot{c}$ , russ. z aus alterem dz in knjaze "Fürst" u. s. w. neben gebliebenen c in otec "Vatei" u. s. w. u. s. w. Ich erklare also š in tschuw šėl aus alterem ž und vergleiche damit den stimmhaften Laut des osm. dis "Zahn" neben dem stimmlosen t in taš "Stein". Naturlich folgere ich daraus weiterhin, dass die Doppelheit t:d und k:g, wahrscheinlich auch b:v (v urspr bilabial; alter eventuell p:b) im osmanischen Anlaut urtürkisch ist, und dass das Osmanische auf diesem Punkte altertumlicher als die Orkhoninschriften ist. Diese Ansicht lasst sich von zwei Seiten angreifen. Zunachst kann man darauf hinweisen, dass im Osmanischen bisweilen Formen mit g und k nebenemander stehen:  $g\ddot{o}t$ und kötük (kütük) G. p 34. Meine Antwort ist, dass ich keineswegs glaube, dass das Osmanische den urtürkischen Anlaut ganz unverschoben bewahrt hat. Ich habe nichts dagegen, dass man das p von piš- "reifen, gekocht werden", pyčak neben byčak "Messer" durch Assimilation erklart. Nur müssen die Bedingungen für diese Assimilation sehr speciell sein; taš "Stein", dyš "das Aussere", gážä "Nacht", güčär "spaziert", diš "Zahn", diz "Knie" u s. w. zeigen unwiderleglich, dass keine allgemeine Assimilation des Anlautes an einen folgenden Konsonanten stattgefunden hat. tok "satt" mag meinetwegen zu doj- "gesattigt werden" gehören. Eine allgemeine Verschiebung hat bei k und g vor hinteren Vokalen stattgefunden; denn hier kennt das Osmanische nur k. Das Tschuwaschische scheint hier einen Unterschied zu kennen: jur "Schnee", jul- "bleiben", jun "Blut", jin "Scheide" osm. kar kal- kan kyn neben tschuw. xur "Gans" xir xër "Madchen" osm. kaz kyz. Der Unterschied zwischen j und x lasst sich (da auf die Stimmhaftigkeit oder Stimmlosigkeit der heutigen Sprache wegen der zahlreichen ım Türkischen stattgefundenen Verschiebungen nichts zu geben ist) auf einen Unterschied zwischen einem "ich-Laute" und einem "ach-Laute" zuruckführen. k und g weisen oft nicht-parallele Verschiebungen der Artikulationsstelle auf, wobei aber die Richtung variiert Meillet, Journal asiatique Mai-Juni 1902 p 564, verweist auf das arabische  $\check{z}$  aus ursemitischem g neben arab.  $\check{k}$  aus ursemit. k und fuhrt dazu eine Parallele aus dem Neuarmenischen an. Ubrigens hätte er sich auch auf das Altarmenische berufen konnen, wo gleichfalls ž mit k parallel 1st: žerm "warm", kin "Frau" (Brugmann, Grundriss der vergl Gramm. der idg. Sprachen I<sup>2</sup> p 619 f.). Eine andere Richtung der Verschiebung zeigt das Bohmische (und Kleinrussische): ein aus g zunachst entstandenes  $\gamma$  ist hier nach hinten bis zur Stimmritze verschoben worden; das böhmische h in Boha ist kein  $\gamma$ , sondern ein stimmhaftes h; der entsprechende stimmlose Laut (x) ist dagegen unverschoben geblieben, z. B. im Nom. Buh "Gott", wo h wie der deutsche ach-Laut klingt. Wenn man auf die von Radloff p. 121 aus dem Tarantschi angefuhrte Form yaz "Gans" irgend ein Gewicht legen darf, würde das tschuwaschische x auf g, das tschuwaschische j auf k zuruckfuhren. Falls aber yaz sekundar ware, ware auch die umgekehrte Deutung möglich. — Man könnte sich aber auch gegen meine Anlautstheorie auf die osmanische Orthographie berufen, wo ein anlautendes d oft t geschrieben wird (z B. day "Berg"). Man konnte daraus folgern, dass d erst nach der Fixierung der osmanischen Orthographie aus t entstanden ware. Dies Argument ware aber nur dann zwingend, wenn die osmanische Schriftsprache von den alteren türkischen Schriftsprachen (Dschagatai) unabhangig ware. Wenn sie aber davon nicht unabhangig ist, so kann  $da\gamma$  sich zu dem geschriebenen tay ebenso verhalten, wie z. B. das russische geschriebene raz- (kirchenslavisch, d. h. altbulgarisch) zu dem echt russischen roz-. (Alles, was gegen meine Theorie eingewendet werden kann, ist übrigens für G. § 140 noch verhangnisvoller.)

Die Behandlung des urtürkischen b g d j ist bei G. zwar vorzüglich, doch, wie ich glaube, noch keineswegs erschöpfend. Den Ausdruck G.'s p. 49, dass  $\ddot{a}b$   $\dot{i}b$   $\dot{o}b$   $i\dot{b}$  in gewissen Dialekten zu einem gerundeten Vokal mit einem nachgeschlagenen  $\dot{j}$  geworden ist, dürfte wenig glücklich sein. Das  $\dot{j}$  ist kein Nachschlag, sondern die direkte Fortsetzung des  $\dot{b}$ . Die Entwickelung war  $\dot{a}u$   $\dot{o}u$   $\dot{o}u$   $\ddot{o}u$   $\ddot{o}u$  Auf ahnlichem Wege ist z. B. das urindogermanische eu (und eu) im Armenischen zu eu0 geworden; auf ähnlichem Wege ist in einigen danischen Dialekten ein  $\ddot{o}w$ 0 zu  $\ddot{o}j$ 1 geworden ( $l\dot{o}jt$ 1 neben dem  $l\ddot{o}wt$ 1 anderer Dialekte, in der Schriftsprache logte1, heben\*). Vgl.

noch den kas. Diphthong äü kir. eü öü G. p. 21, kas. jajaü aus orkh jadag (also  $au > au > a\ddot{u}$ ). — Ferner lasst es sich meiner Ansicht nach nicht ableugnen, dass ein urturk. g im Osmanischen neben einem gerundeten Vokal als v auftreten kann: gogaž güväž "Terrine" G p. 49, ivaj tarantschi ogaj "Stief-", bivat "vanne de moulin" neben bojunla- "eindammen" G. p. 43, giväržin "Taube" (von gok orkh. kok "blau" wie russ. golubo "Taube" neben goluboj "blau"; hier geht osm. v auf em g zurück, das auf osmanischem Boden aus k entstanden ist) G. p. 91, dov- doj- "schlagen" kir. tiij-G. p 108, sov- "schelten" kir. sök- jak. uöx- G. p. 115. Entwickelung der ursprünglichen Gruppe -bg- geht gewiss in den verschiedenen Dialekten nicht so sehr auseinander, wie G. annimmt; osm. ay "Gift", ovala- "zerreiben", kovala- "verfolgen" u. s. w. können zunachst auf g wie im Tarantschi (Kir Kas) weisen (G. p 53). Wenn im Jakutischen und in den Norddialekten b auftritt (jak aba "Gift" alt kubala- "verfolgen"), so erklare ich dies aus einer Metathese, wodurch bg zu gb geworden ist; gb ergab vielleicht in allen Dialekten b (vgl. G. p. 57 über osm. obiik). Ein -bg- konnte auch in osm. syγα- "retrousser" jak. ibia G. p 41 vorliegen. — Das osmanische v aus g neben einem gerundeten Vokal hat wohl zum Teil den Charakter eines Ubergangslautes; in güvaj "Schwiegersohn" G. p. 21, 43 steht v an der Stelle eines ursprunglichen d (falls nicht 'küdagii zu 'kügadi umgestellt worden ist). Zwischen zwei u-Lauten scheint aber statt v (aus b) j aufzutreten. osm. Gen. sujun "des Wassers" G. p 47 (kaum Analogiebildung; aber zwischen u und a steht v ım abgeleiteten Verbum suvar-), vgl. auch juj- neben juv- "waschen" († p 48. (Hat die osmanische Schreibung مريكة "Zorn" irgend eine lautgeschichliche Bedeutung? vgl jyjka-, jajka- "waschen"). — Em v neben einem gerundeten Vokale kann vielleicht sogar einem ursprunglichen j entsprechen; vgl duvak nehen dujnak "Huf" G. p 84 So vielleicht auch in quira "Motte" alt. kuja tar. kua (mit regelmassigem Schwund des j vgl küd "Russ" G. p. 69, koib. koja) und in syvyk "feucht" aus alterem \*syvuk \*syjuk, vgl. kas. syjyk kir. sujuk G. p. 48. Allerdings muss man dann wegen tschuw. kewa šewe annehmen, dass ein j unter Umstanden im Tschuwaschischen als w auftreten kann. Aber diese Annahme scheint mir überhaupt unvermeidlich zu sein: xèw osm. kojun "Busen" G. p 74, xèwal "Sonne" kas. kojaš, jak. kujas (mit nasaliertem j); auch wohl in Lehnwortern, wo j ein ursprüngliches d ist: pew "Gestalt", pewa- "farben", sèw- "schinden" G. p. 74, 73. Die Regel ist sehr schwer zu formulieren; vgl. mej osm. bojun "Hals". Ob man dabei auf den Unterschied zwischen j und i in den Orkhoninschriften verweisen soll, ist mir sehr zweifelhaft. Radloff hat vermutet, dass i als ein Zeichen für nj (besser nj oder nasaliertes j) aufzufassen ware; diese, wie mir scheint, sehr plausible Vermutung lehnt G. p. 77 aus mir unbegreiflichen (fründen ab; dabei hat er aber kein Recht sich auf Vilh Thomsen zu berufen, da dieser sich uber Radloffs Vermutung im Druck nicht geaussert hat; falls ich seine Vorlesungen nicht missverstanden habe, durfte er mit Radloff durchaus einig sein.

Wurzeletymologien und Wurzeldeterminative. Ich habe im vorhergehenden zu zeigen versucht, dass man vielfach das Material anders zurechtlegen kann, als es bei Grønbech geschehen ist Dadurch wird seine Annahme von vorhistorischen Konsonantengruppen und einem geschwundenen vorhistorischen b oder g in sehr vielen Fällen überflüssig. Ich kann nicht umhin, es scharf zu rugen, dass G nicht alle Wurzeletymologien vermieden hat; auf Wurzeletymologien kann man niemals die Lautgeschichte aufbauen. Meinetwegen mag man einen Zusammenhang von orkh kagan "Fürst" und orkh. katun "Fürstin" vermuten; fur die Lautlehre darf man aber daraus nichts folgern; denn der Zusammenhang ist nicht klarer als etwa vom Standpunkte des modernen Englisch der Zusammenhang zwischen lord und lady. Wie leicht man bei der Zerlegung der fertigen Worter auf schlüpfrigen Boden kommt, hat G. p 54 unfreiwillig bewiesen; er zerlegt namlich das osmanische dvlik "Furche" ohne zu bedenken, dass dies aus neugriech. αὐλάκι (altgr. αὐλαξ) entlehnt ist; vgl. G Meyer, Sıtzungsberichte d Wiener Ak 128 p. 58 (die lautliche Entwickelung ist wie in fünar ngr. φανάοι, süngar ngr. σφουγγάοι). Sonderbar sind auch G's Ansichten über orkh jagy "Feind" p. 90; es soll mit osm. jaj "Bogen" und jad "Waffe" verwandt sein. Er zerlegt ja-gy, ja-j, ja-d und leitet ja- aus alterem \*jab- her (dies hat er zwar nicht ausgesprochen; aber bei seiner Gewohnheit, seine Ansichten nur anzudeuten, muss er sich gefallen lassen, dass man seine Worte eventuell verdeutlicht; ein  $j\alpha$ - als Wurzel wurde er nach seinen Worten § 113 Anfang und § 152 erster Absatz, Schluss, offenbar nicht anerkennen). Dies  $^+jab$ - soll im jak.  $s\bar{a}$  "Bogen, Flinte" und osm. jav "Feind" vorliegen, wahrend es mir unklar ist, was er eigentlich mit alt. ja "Bogen" machen will Ich halte dagegen alt ja, jak.  $s\bar{a}$  und osm. jaj fur identisch; die Form ohne -j durfte die ältere sein (ebenso wie orkh kü "Gerucht, Leumund" alter ist als die meiner Ansicht nach auf \*kij zurückgehenden Formen kir. kij, koib. kig, tschuw. kewe; dass das koib. -g nicht auf natürlicher Sprachentwickelung beruhe, hat G. keineswegs bewiesen; auch jiglak "Beere" in den Norddialekten, G. p. 47, kann ganz in der Ordnung sein; die Grundform war \*jidlak, ein Wandel eines dl in gl ist aber in vielen Sprachen vorhanden: litauisch  $\tilde{a}gl\dot{c}$  "Tanne" bohm jedle). Die Rolle, welche j in der turkischen Flexion spielt, erklart ausreichend ein jaj aus alterem  $^*j\bar{a}$  (und  $^*k\ddot{u}j$  aus älterem  $k\ddot{u}$ ). Ferner muss osm. jav mit orkh. jagy ganz oder nahezu identisch sein. Schlummsten Falles konnte man eine Entlehnung des osmanischen Wortes aus einem anderen turkischen Dialekt annehmen. Mit ja, jaj hat es gewiss nichts zu thun; die Bezeichnung des Feindes als "Bewaffneter"

・ The Control of t

ware sonderbar. Eher könnte man eine altere Bedeutung "fremd" annehmen (vgl. lat hostis = d. Gast): die Bedeutung "fremd" könnte wiederum auf eine altere Bedeutung "Nachbar" zurückgehen; eine derartige Entwickelung liegt im Irischen vor, vgl. meine Erorterungen bei Finck, Die Araner Mundart II p 281 f., und Zimmer, Deutsche Litteraturzeitung 1900, 1253-54; auch im Albanesischen kann fkine (Lehnwort aus lat. vicinia) "die Fremde" bedeuten; vgl. auch Spiegel, Altpers. Keilinschr p. 97 unten. Ich stelle daher jagy "Feind" zu orkh. jagru, jaguk "nahe". — Die haufige Annahme von Wurzeldeterminativen bei G. kann ich gleichfalls nicht billigen Andere Erklarungen scheinen mir überall naher zu liegen. G. sieht z. B. in osm. goz "Auge" tschuw. kuś "Auge" und osm. gör- "sehen" drei verschiedene Bildungen aus einer unbekannten Wurzel; er zerlegt also go-z ku-ś gö-r kuś neben göz erklare ich viel lieber daraus, dass die Bezeichnungen von Körperteilen sich gegenseitig beeinflusst haben, vgl. die unregelmassige Entwickelung von kir. ūs alt. ūš "Handflache" (osm avuž; die Erklärung bei G. p. 47, vgl. p. 49 § 59 letzter Absatz, lehne ich Das Wort für "Auge" hat sich im Tschuwaschischen offenbar mit einem anderen Worte (osm. kaš "Augenbraue") vermischt. Und wenn man göz mit gör- kombinieren will, genügt es vollkommen. das letztere Wort zu zerlegen; z konnte vor r geschwunden sein. vgl. Vilh. Thomsen, Inscriptions de l'Orkhon p. 32 über die Verbalendung -syrat-, und vgl. kir. kökrak "Brust", das mit einem ahnlichen Affixe wie in kir. büjrük osm. bojräk "Niere" aus einem dem osm. goks tschuw. kögör entsprechenden Worte gebildet ist (das tschuw. r identifiziere ich mit dem osm. s; also urturk. z, das sich im Osmanischen an das k assımılıert hat). — p. 115 glaubt G. das osmanische sojla- "sprechen" (orkh. sözla-š-) von söz "Wort, Rede" trennen zu müssen; er zerlegt also so-z so-j-la-. Emfacher ist es doch, einen Übergang von -zl- in -jl- zu konstatieren, wogegen nichts spricht; osm. ojli "Mittag" neben oz "Mitte, Mark" ist, wie Dr. Johannes Ostrup mundlich hervorgehoben hat, ein starker Beweis dafür (ein koibalisches Substantiv so kann dagegen nicht sprechen, da es von dem Verbum beeinflusst sein kann). Schlimmsten Falles konnte man bei sojla- Einfluss von ijla- "machen" annehmen. Dass Reduplikationen wie osm. bom boš, bils biltiin (G. p. 115) für die Berechtigung von G.'s Zerlegungen sprechen sollten, kann ich ebensowenig wie Dr. Østrup zugeben (vgl. gr. ποιπνύω, τονθορύζω).

Anlautsgesetze im Tschuwaschischen und den anderen türkischen Dialekten. Es ist keineswegs selten, dass ein türkisches Wort in den verschiedenen Dialekten teils mit anlautendem Vokal, teils mit j + Vokal anfängt: orkh. ygač "Baum" ujgur. jyyač G. p. 75; alt. üyün "Zügel" kir. žügön; hierher vielleicht ujgur. abyt-"trösten" kas. jyuat. Eine Regel für die Stellung der einzelnen

Dialekte diesem j gegenüber scheint es mir unmöglich zu finden; jeder Dialekt erscheint bald auf der einen, bald auf der anderen Seite. Hochstens könnte es scheinen, dass ein derartiges j nicht ım Jakutischen (als s) oder Tschuwaschischen (als s) auftritt Aber auch diese Begrenzung ware aufzugeben, wenn orkh. adak "Fuss" und jadag "pedester" (mit verschiedenen Affixen) miteinander zu kombinieren waren [Die Kombination von orkh. iki "zwei" und jiqirmi "zwanzıg" kann man zwar vortragen, ohne in dem Grade alle Thatsachen der türkischen Sprachgeschichte auf den Kopf zu stellen, wie es Halévy, Mém Soc. Lingu XI 79 gethan hat; es ist aber zu bedenken, dass fast kein Laut stimmt; die erste Silbe in iki schwankt in den Dialekten zwischen a und i; in jigirmi haben wir dagegen ein unzweifelhaft reines i; das eine Wort hat urturk. k, das andere urturk. g] Ich halte es unter allen Umstanden fur sicher, dass das schwankende j im Anlaut einen ahnlichen Ursprung hat, wie das unursprungliche j und v im Anlaut baltisch-slavischer Wörter, d. h. es ist ein Hiatus-Einschub. Wenn man adak: jadag hierherrechnet, reicht dieser Einschub in die urtürkische Žeit zuruck; uyon und žugon waren urtürkische Alternationen (d. h. man hatte ım Urturkischen sowohl \* üyün wıe \*jügün gehabt); wenn man dagegen jadag fern halt, kann das unursprungliche j einzeldialektisch sein. Vgl. (\*) osm. jäsir neben äsir "Gefangener" (arabisch). Im Slavischen hat der Wechsel zwischen anlautendem Vokal und anlautendem j oder v bisweilen dazu Anlass gegeben, dass ein ursprüngliches j oder v verloren gegangen ist (slav. osa lit vapsà = lat. vespa); die Moglichkeit einer ahulichen Entwickelung darf man apriori auch für das Türkische nicht ableugnen. Es wäre also denkbar, dass z. B. orkh. jugla- "weinen" älter sein konnte als das ugla- ygla- anderer Dialekte, und ich kann es daher nicht als sicher betrachten, dass das unursprüngliche j schon in der Sprache der Orkhoninschriften vorhanden ist. In dem osm. vur- "schlagen, legen" neben dem ur- anderer Dialekte (das auch von der osmanischen Orthographie vorausgesetzt wird) kann ich nichts anderes sehen als ein mit dem unursprünglichen j paralleles unurspringliches v. Vgl umgekehrt ol- statt \*vol- "sein, werden", olta neben volta "das Lavieren" ital. volta.

Wenn das schwankende j jung ist, so kann es mit dem tschuwaschischen j in jiwės "Baum", jiwer "schwer" u. s. w. identisch sein; auch ein entsprechendes v ist im Tschuwaschischen haufig: věrün-"lernen", vòrv "Dieb" (mit spuilosem Schwunde des g vor r), vörman "Wald" osm. orman, virės "russisch" u. s. w. (G. p. 64f.). Aber G. hat richtig gesehen, dass dasjenige j oder v, das vor den ursprünglich langen Vokalen auftritt, anders zu erklaren ist Wegen jur "Schnee" jak xār, cul "Stein" jak tās, kcivak "hlau" jak kiūva, tėvar "Salž" jak tūs muss auch jat "Name" jak āt, var "Mitte, Mark" jak üös auf einem von der Stellung im Anlaut unabhangigen Gesetz beruhen. Es liegt am nachsten eine Diph-

thongierung der langen Vokale anzunehmen. ā ist zu ya geworden, woraus anlautend ja-, ju- u s w.; tya- und xya ergab (ca- >) cu-, (ja->)ju-. Nach den übrigen Konsonanten ist das j spurlos geschwunden. pur por = jak.  $b\bar{a}r$  "ist da" u. s w. Natürlich kann man bei dieser Auffassung nicht zugeben, dass jak. as "weiss" tschuw. jus jos "Hermelm" aus \*akas entstanden ware (was auch sonst gegen die Lautgesetze streiten wurde): vielmehr beruht alt. akas, ayas auf analogischem Anschluss an ak "weiss" oder, was G. annehmen mochte, auf Komposition mit ak Wo im Tschuwaschischen ein v vor einem urturkischen a auftritt, kann es niemals auf alter Lange des Vokales beiuhen, sondern muss immer ein spaterer Hiatuseinschub sein; so in vur "Mund", mag man es aus \*oyuz oder aus 'ayuz erklaren viś- "hungern" ist daher wegen jak. ās eine Schwierigkeit für meine Theorie; man kann Vermischung mit einem kurzvokalischen Worte annehmen (etwa osm  $a\check{s}$  jak as "Speise, Nahrung") Das lange  $\bar{a}$  hat gleichfalls ja ergeben; tschuw. jal "Dorf" wird wohl richtig von G. zu orkh. il "Volk, Reich" gestellt (zu kas. auyl u. s. w. kann es nach den Lautgesetzen nicht gehören) Ob an nach Konsonanten eine Spur hinterlassen könnte, ist nicht ausgemacht; denn man muss von einer Diphthongierung ia ausgehen, und j könnte sehr gut vor aschwinden, wo es vor a blieb (vgl. litauisch sveczas "Gast", aber Vokativ svetè, uispr. -tias -tie)

Auch  $\bar{\eta}$  muss in ähnlicher Weise diphthongiert worden sein, etwa zu  $i\dot{c}$ , woraus ja,  $j\dot{i}$ :  $j\dot{u}\dot{r}$ - "senden" jak.  $\bar{\eta}\dot{c}$ -;  $j\dot{m}$  "Scheide" jak.  $k\bar{\eta}n$  (Radloff p. 78 führt ein aderbedschamsches  $ky\gamma yn$  an; daraus lassen sich aber die Formen der übrigen Dialekte nicht eiklären;  $ky\gamma yn$  muss also auf irgend einer Neuerung berühen). Tschuw.  $\dot{c}\dot{a}\dot{r}$ - "zuruckhalten" koib. tys- kir tyj- konnte hierher gehoren. Jak.  $t\bar{\eta}n$ - "atmen" gehort nicht, wie Radloff p. 78 annimmt, zu tschuw  $tcu\ddot{c}n$ - "schwer atmen"; dies letztere wird vielmehr mit Recht von G. zu kas. kir.  $ty\gamma yz$  tschuw.  $t\dot{c}u\dot{c}\dot{r}$  "eng" gestellt.

Langes  $\bar{\imath}$  muss zu  $i\check{e}$  u. s. w. geworden sem; beweisend ist  $\check{s}\check{e}l$  "Zahn". Dies Wort zeigt uns, dass die Diphthongierung der langen Vokale alter sein muss als die Affektion eines t oder s vor urtürk. i, y; denn bei dieser Affektion lasst sich kein Unterschied zwischen t und d beobachten.  $\check{c}erii$  "Knie" osm diz. — Sichere Beispiele für die Diphthongierung eines  $\bar{a}$   $\bar{u}$   $\bar{y}$   $\bar{\imath}$  finden sich nur in einsilbigen Stämmen; vielleicht ist daher  $vi\acute{z}\acute{e}$  "hungrig" ganz regelmassig (neben dem unregelmässigen  $vi\acute{s}$ -"hungein").

Die gerundeten langen Vokale  $\bar{v}$   $\bar{u}$ ,  $\bar{v}$  u sind offenbar zunachst zu uv und  $u\bar{v}$  diphthongiert worden; daraus anlautend vun "zehn", vut "Feuer", vat "Galle", var "Mark",  $v\bar{v}r$ - "werfen",  $v\bar{e}s$  "Ende", vales- "teilen" (also oft ein gleiches Resultat wie bei dem jungeren v-Vorschlag). Im Inlaut ist v nach den allermeisten Konsonanten verloren gegangen; nur nach t und k ist es geblieben, hat aber

den Einschub eines  $\ddot{v}$  hervorgerufen·  $t\acute{e}war$  "Salz" jak.  $t\~us$ , k'ewak "blau" ( $k\'ewagar \check{z}\acute{e}n$  "Taube"), k'ewar osm k'oz "glühende Kohlen", k'ewaba osm.  $g\acute{o}bak$  "Nabel" (NB. zweisilbiger Stamm), t'ewatt'e "vier" osm.  $d\acute{o}rt$  ( $d\acute{o}rd$ ) Dagegen kann x'ewar- "hinterlassen" G. p 74 unmöglich eine Nebenform zu xor- "legen" sein, was auch nicht notig ist. Gegen meine Auffassung scheint tul- tol- "sich fullen" jak tuol- osm dol- und k"ot- "huten", jak  $k\~ut$ - osm g'ud- zu sprechen; man kann hier eventuell Entlehnung aus dem Kasanischen annehmen.

Da demgemass das von G. beigebrachte vokalgeschichtliche Material sich ohne die Annahme eines geschwundenen Elementes bei den alten langen Vokalen zurechtlegen lässt, so möchte ich noch kurz die Frage eroitern, ob vielleicht andere Erscheinungen trotzdem eine solche Annahme verlangen. G. beruft sich p. 65 auf das k von tschuw. śuk "ist nicht" jak. suox orkh. jok, das er mit dem k von śuk "nahe" = śiw $\dot{e}x$  (und xuk =  $xiw\ddot{e}x$  "Spreu") vergleicht. Eine zweisilbige Form wird dadurch jedenfalls nicht bewiesen, da śuk "nahe" und auk gewiss auf einsilbige Formen wie \*jagk- zurückgehen mussen. Vielleicht wäre es nicht ganz ausgeschlossen, dass śuk "ist nicht" von śuk "nahe" beeinflusst sein konnte; die Bedeutungen stehen sich nahe genug um volksetymologisch verknupft werden zu können; bei osm. jaz- jak. sys-"nahe daran sein", kas. jaz- "verlieren" (osm. jazyk "Verlust") liegen dieselben Bedeutungen bei etymologischer Identitat vor Wenn man aber diese Vermutung ablehnt, kann man aus dem k von  $\acute{s}uk$ "ist nicht" eigentlich nur etwa ein kk, also urtürk \*jōkk, folgern. G. hat sich bisweilen auf die einzelsprachlichen doppelten Kousonanten berufen; er hat es aber unterlassen, zu untersuchen, ob man vielleicht schon für das Urturkische Doppelkonsonanten (etwa z B. ın "sieben": alt. jätti jak. satta tschuw. śičče kas. jide osm judi) anzunehmen hat Es ware fast selbstverstandlich, dass etwaige Doppelkonsonanten in den Orkhoninschriften nicht bezeichnet sein würden. Nimmt man ein urturk. \*jokk an, so konnte man eventuell -kk auf -dk zurückführen und mit G p. 73 an ujg. jod- "zu Grunde richten", kas. jūj- "verlieren" anknupfen. Nach G. p 63 § 82 Schluss wurde das Osmanische für die ursprungliche Zweisilbigkeit der langen Vokale sprechen; denn G. findet es nicht wahrscheinlich, dass die langen Vokale auf den folgenden Konsonanten wirken sollten Ich sehe ganz davon ab, ob diese Behauptung dem Verf. nicht chronologische Schwierigkeiten bereiten wird Mir ist die Annahme, dass eine lange Silbe dieselbe Wirkung wie zwei kurze Silben ausüben kann, keineswegs auffallig; vgl lat. facere capere jacere parere u. s. w., aber farcire fulcire haurire supire (mit -tre nach langer Silbe) und amicire aperire sepelire (mit -tre nach zwei kurzen Silben); ahnlich got nasjih aber -wardeih und mikileih (Brugmann, Grundriss I<sup>2</sup> p. 253). Vilh Thomsen hat gegen Giønbech lat. quod neben  $qu\bar{o}$  (aus  $qu\bar{o}d$ ) angefuhrt, und

Low the second of the second o

bei Jespersen, Fonetik p. 517, wird man Beispiele für eine Wechselwirkung zwischen Vokallänge und Stummton des folgenden Konsonanten nachgewiesen finden. Aber es ist mir allerdings zweifelhaft, ob das zweite d von dem osm. dört dörd-inži von der Vokallange bewirkt ist; ich wurde hier und in kurd "Wurm", jurd "Heimat" eventuell altes (urturkisches) rd annehmen. Ich leugne nicht, dass die Erklarung des jakutischen Quantitatswechsels, welche G. § 123 als Konsequenz seiner Ansichten aufstellt, an und für sich sehr einfach und ansprechend sein würde; aber ohne Schwierigkeiten ist sie nicht; gerade in den Fallen, wo thatsachlich eine Media geschwunden ist, findet sich kein Quantitatswechsel (uol "Sohn", uolan "Bursche"; die beiden Falle bei G § 126 Schluss konnen Analogiebildungen sein). Und andere Erklarungen sind doch auch wenigstens denkbar; es konnte sich etwa um Accentverschiebungen handeln, welche die Brücke von der urtürkischen Anfangsbetonung zur jakutischen Endbetonung bildeten, und man konnte annehmen, dass die Verschiebung zunachst ausgeblieben ware, wenn die erste Silbe sowohl von Natur wie durch Position lang war (und dass eine derartige Binnensilbe die Verschiebung eine Zeitlang aufgehalten hatte) Ich folgere also aus dem jakutischen Quantitatswechsel überhaupt nichts.

Urtürkische Alternationen. Ein geschwundener Konsonant hat nach G. in einigen Fallen eine Variation der Vokalqualıtat bewirkt. Ich finde hei ihm die folgenden Beispiele, die eine Spur des betreffenden Konsonanten zu enthalten scheinen konnten: tschuw  $siwe\bar{j}e$  "scharf" jak.  $syt\bar{y}$  koib.  $\dot{c}ittig$  osm. iti  $(y\cdot i)$ , tschuw.  $\ddot{i}w\dot{e}t$ — "werfen" jak. yt— osm at—  $(y\cdot a)$ , tschuw pijde "Laus" jak. byt osm. bit  $(y\cdot i)$ ; tarantschi jail "Mahne" alt. jalosm jala (a: a); tschuw. awct- jak. at- osm. öt- "singen, krähen". Aber diese Falle konnen nichts erklaren, bedürfen vielmehr selbst der Erklärung: jail kann jak. ayys osm. sakiz "acht" nicht erklären (und der Umstand, dass sukiz ein altes Kompositum sein konnte, was ich übrigens ganz ableugne, hilft nichts, weil man eben nur ein altes Kompositum annehmen konnte); pijde kann jak. yt osm. it "Hund" nicht erklaren, denn hier hat die tschuwaschische Form (jide) kein ij; awet- hilft zur Erklärung von osm it "Fleisch" tschuw. iit nichts. Bei śiweże durfte die Sache übrigens ganz klar sein; ein ursprüngliches \*jytyg 1st zu \*jygyt umgestellt worden; daraus mit dem Affix -yg \*jygytyg tschuw. śiwiže. Bei uit- ist die Sache ebenso klar; denn dies Wort gehort, wie mich Vilh. Thomsen belehrt, zu orkh. agyt- "loslassen", "laisser échapper". Übrigens ist die Möglichkeit von Reduplikationen wie osm. ap ak, tor top (G. p. 115) auch beim Verbum zu beachten.

Manche Vokaldifferenzen, die bis jetzt unaufgeklart sind, werden sich wohl mit der Zeit durch genauere Erforschung der Einzelsprachen aufklüren. Es werden aber auch Falle bleiben, die man

einfach als urtürkische Alternationen anzuführen haben wird. Solche Alternationen können sowohl in der ersten Silbe wie in den folgenden Silben auftreten (Ablativendung -dan -dyn; osm. Aorist gidair bilir). Die Alternationen konnen sich auf den Offnungsgrad (osm alnehmen" jak. yl-), auf die Artikulationsstelle (osm. öküz jak. oyus) und auf die Lippenrundung beziehen, auch wohl auf mehrere Eigenschaften der Vokale (Offnungsgrad und Artikulationsstelle bei orkh. otuz "dreissig": itč "drei"; t·č wie in osm. od "Feuer": ožak "Herd" G. p. 63). Der Grund der verschiedenen Alternationen wird sehr verschieden sein; in einigen Fallen scheint mir eine Art Metathese stattgefunden zu haben: orkh. ygač koib. ayys (und mit Ausgleichung osm. ayaž "Baum"); osm. bayyr "Leber" tschuw. pewar (aus \*bygar); osm. tilki "Fuchs" erklare ich aus \*tilki neben tarantschi tülki; osm. kavur- "rosten" stelle ich zu ujgur. kubar-(G p 86); osm. bulud "Wolke" aus \*bulyt, tschuw. polit mit Umlaut aus \*bylut (jak. bylyt); vgl. kir. kas. tamyr neben jak. tymyr "Ader" osm. damar; osm. dajil aus \*daqiil "ist nicht" dschagatai tüqül; auch vielleicht osm. jyldyz "Stern" aus \*jylduz und kir. žolduz aus \*joldyz; osm. alyr "nimmt" jak. ylar.

Schlussergebnis. Wer meine Ansichten teilt, wird die Sprache der Orkhoninschriften als nahezu urturkisch bezeichnen müssen. Unter den übrigen Sprachen durfte das Osmanische, wie auch G. annimmt, das altertumlichste Gepräge haben. Eine Berechtigung, dem Jakutischen und Tschuwaschischen eine Sonderstellung innerhalb des Sprachstammes zuzuschreiben, gibt es nicht; sie haben sich mehr verandert als die ubrigen Dialekte und mögen daher meinetwegen als besondere türkische Sprachen (nicht türkische Dialekte) bezeichnet werden; aber sie weisen nicht auf eine andere Grundlage zurück, als die übrigen türkischen Dialekte G. scheint dies in einem bestimmten Falle anzunehmen; p. 3 scheint er das jakutische Possessivpronomen -ta, -a als verschieden von der Grundlage der übrigen Dialekte -si, -i aufzufassen. Ob bei dem Vokal eine urtürkische Alternation anzunehmen ist, will ich nicht entscheiden; a tritt aber im Jakutischen in einer Reihe von Fallen mit einer solchen Regelmassigkeit auf (alta "6", sutta "7"), dass man fast ein einzelsprachliches, noch nicht aufgeklartes Lautgesetz annehmen mochte. Was das -t von -ta betrifft, so nehme ich unbedingt an (und es freut mich, hierin die Zustimmung von Vilh. Thomsen zu haben), dass es auf einem sogar sehr jungen jakutischen Lautgesetze beruht, wofür man Beispiele bei Bohtlingk p. 84 (vgl. p. 211 uber den Conditionalis und G p. 107 über jak. itir-) findet. Allerdings scheint die vollstandige Aufklärung dieses Lautgesetzes mit unseren jetzigen Mitteln nicht möglich zu sein; es muss zunachst mehr Material für die Kenntnis der jakutischen Sprache gesammelt werden. In dem tschuwaschischen è kann ich gar nichts rätselhaftes sehen.

では、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmので

Das Jakutische und das Tschuwaschische haben in G.'s Hand der türkischen Lautgeschichte wesentliche Dienste geleistet. Trotzdem ist es aber ganz klar, dass sie im ganzen wenig altertümlich sind. Das Tschuwaschische ist zweifellos unter allen türkischen

Sprachen die am meisten alterierte und unursprünglichste.

Gegen seine eigenen Grundsatze beruft sich G p 68 scheinbar auf mong. dabusun "Salz". Natürlich müssen einmal die Übereinstimmungen des Turkischen mit dem Mongolischen lautgeschichtlich ausführlich untersucht werden (ein vereinzelter Verweis hat keinen Wert). Sollten sich dabei Formen ergeben, die alter als die durch Sprachvergleichung erschlossenen urtürkischen Formen wären, so darf das uns nicht an unserer Methode irre machen; solche Formen würen nicht als urturkisch, sondern als pratürkisch zu bezeichnen.

Ich habe mich in meiner Anzeige mehr damit beschaftigt, die von G. angeregten Probleme zu diskutieren, als mit der Hervorhebung aller Kleinigkeiten, die bei ihm eventuell zu korrigieren sind, die man aber getrost der Zeit überlassen kann Ich halte es überhaupt für berechtigt, mehr die guten als die schwachen Seiten eines anzuzeigenden Werkes hervorzuheben; und ich beurteile den Wert eines Buches nicht so sehr nach seiner Unfehlbarkeit, wie nach seiner Fruchtbarkeit. Ich gestehe gern, dass ich nach dem von G schon geleisteten auch kunftig von ihm wertvolle Leistungen auf dem Gebiete der turkischen Sprachgeschichte erwarte. Übrigens habe ich im vorhergehenden keineswegs alles, was bei G. wertvoll ist, besprochen; vgl. z B seine in § 125 gegebene Erklarung des

jakutischen Aorists ilžar "fuhrt".

Grønbech halt es p. 69 fur möglich, dass das türkische Wort für "Gans" aus dem Indogermanischen entlehnt sein konnte (osm. kaz jak. xās tschuw. xur). Es giebt meiner Ansicht nach bei diesem Worte drei Möglichkeiten · Zufall, Entlehnung und Verwandtschaft. Auch mit dieser letzten Möglichkeit muss man rechnen Sehr viele Sprachstämme in Asien sind zweifellos mit dem Indogermanischen verwandt; vielleicht gilt das für alle diejenigen Sprachen, die man als ural-altais h bezeichnet hat. Ich mochte alle mit dem Indogermanischen verwandten Sprachstumme unter dem Namen "nostratische Sprachen" zusammenfassen. Die nostratischen Sprachen nehmen nicht nur in Europa und Asien einen sehr breiten Raum ein, sondern sie erstrecken sich auch bis nach Afrika hinein; denn die semitisch-chamitischen Sprachen sind meiner Ansicht nach zweifellos nostratisch. Bei dem Nachweis der Verwandtschaft der nostratischen Sprachen mussen nicht nur alle Wurzeletymologien und uberhaupt alle etymologischen Spielereien fern bleiben, sondern man sollte sich uberhaupt nicht bemühen, eine Masse von Stoff zu Man sollte sich vielmehr auf die rationelle Betrachtung einer Reihe von Pronomina, Negationen, zum Teil auch Zahlwörtern beschranken, welche sich durch mehrere Sprachstamme verfolgen

lassen (an das Indogermanische erinnert im Turkischen die Negation -ma, -ma und die mit m anlautenden Fragepartikeln, das fragende Pronomen kim, das Pronomen der ersten Person man, die Verbalendung der 1. Sing. -m, 1 Plur. -myz, -miz und die Endung -nin in der 1. Sing. des an den indogermanischen Konjunktiv sehr erinnernden "Optativ" [mit dem Optativaffix -a-, -a-], das Pronomen der 2 Sing sun [vgl. die idg. Verbalendung -s], die Kausativbildung mit -tur- [vgl. idg. -tor nomen agentis; auch die indogermanischen Kausativa sehen aus als ob sie von nomina agentis des Typus gooos abgeleitet waren], die nomina actions wie orkh. kad-im "Kleidung", einige Zahlwörter: orkh. jiti "7", jitm-iš "70" [mit j= idg. s wie urturk. "jib- "nähen", osm. jyldyz "Stern". indogermanisches Wort für "Sonne", jat- "liegen": idg. Wort für "sitzen"]; urturk.  $b\bar{a}\dot{s}$ , 5" [mit  $\dot{s} = idg - q^{i}e$ , vgl osm  $pi\dot{s}$ - "gekocht weiden", idg. \*pequeti , kocht"] u. s. w. u s. w). Ich widerstehe der Versuchung, ausfuhrlicher auf diese ganze Frage einzugehen. Ich bemerke nur, dass es bei Untersuchungen über die eventuelle Verwandtschaft am vorsichtigsten ist, Worter wie osm. dari "Haut", kart- "hauen", öküz "Ochs", tavar (urturk. \*tabar) "Rind", apsak "Pappel" (tschuw. ewes "Aspe") als Entlehnungen zu betrachten, wenn man auch die Quelle der Entlehnung nicht genau präcisieren kann (apsak, dari, kart-, osm. qav-, kauen" und einige andere Worter erinnern allerdings sehr an slavisches Sprachgut in vorslavischer Lautgestalt). Es giebt aber im Türkischen alte Lehnwörter, die das Geprage einer ganz bestimmten Sprache, und zwar der armenischen Sprache, tragen; hierher gehort vor allem ein weit gewandertes Wort, osm ašak "Esel", vgl Schrader, Reallexikon p. 206; denn das arm. ēš "Esel" ist ein altes indogermanisches Wort, vgl Verf. Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung 38, 197. (Damit ist eine andere Thatsache nicht zu verwechseln, namlich dass es im Osmanischen einige moderne Lehnworter aus dem Armenischen giebt). Ich kann auf diese ganze Frage hier nicht eingehen, bemerke nur, dass ich es nicht als unmöglich betrachte, dass turk. kaz (yaz) aus dem Armenischen entlehnt sein konnte. Man musste dann annehmen, dass das arm. sag "Gans" unter dem Einfluss von jag "pulcino, pollo" (alb zog) aus \*gas umgebildet wäre; ein armenisches \*gas wurde dem slavischen gast schon ent-Da ich überhaupt bei einer ganzen Reihe von altturkischen Wortern Entlehnung aus dem Armenischen vermute, so halte 1ch auch orkh. koj "Schaf" für Lehnwort aus arm. xoy "Widdei" Aus einer dem osmanischen kojun "Schaf" (vielleicht aus \*kojin) entsprechenden Form ware dann das mongolische xonin entlehnt (und weiterhin dem Mandschuischen übermittelt)

Ein Beitrag zur Geschichte der persischen Gotteslehre.

Von

#### Oscar Braun.

In der Zeitschrift für armenische Philologie Bd. I S. 149 ff. veroffentlicht Gelzer unter dem Titel: "Eznik und die Entwicklung des persischen Religionssystems" eine interessante Studie, worin er unter anderem die beiden armenischen Zeugnisse, das Ezniks, sowie das von Eliše überlieferte Glaubensbekenntnis des Mihr Narse dafür anführt, dass die zerwanitische Lehre eine Zeit lang während des fünften Jahrhunderts in Persien die herrschende war. Ich kann nun dafür auch ein syrisches Zeugnis anführen, das zeigt, dass auch unter Chosrau Anošarwan diese Lehre jedenfalls den Untergang des Mazdakismus überdauerte, welches Zeugnis um so mehr ins Gewicht fallt, als es höchstwahrscheinlich einem von der Mazdalehre zum Christentum bekehrten Manne angehort, dem Katholikos Mar Aba dem Grossen (reg. 540—552)

Die schon so viel erwähnte syrische Handschrift K VI 4 des Museo Borgiano enthält S. 577—592 einen Text, der folgende Überschrift tragt:

وسلاه وهند احل عدم ملا وفيده لم الله المالية ا

"Kommentar des Mâr Abâ über die Bestimmungen bezüglich der ehelichen Verbindung und Heirat". Darin findet sich S. 579 folgende polemische Stelle:

والتماح. هونصبره واحمر مهونهمان واحر لا الله المال

ابعها وبعما بحم به مونصاب اهنه بده با معميطا علامه الله المعلى محل بالعدم محسله محدد المعند على المعلى ال

حب باحدی کے: فع بقوت واحدہ وسماہ وحدارہ واقومعمد: او ومعرصه اه ومحمصنه وه اهزم حدرا: اه وهنده حد اوالحك. وبقاهد كروم بقا: رفيم وسعدم كروم اوسما. ول لا باهزم كم المنوال مع وملاوي: الملع وحصصط ونقل واله الملع الروصه. ول حد دوي دهسوره: عدا صعدت صبيما: وطردوا ليهما بحده حدا زح ميه حب قلا قصقال زحم تعصمه. ١١ انه احل والمتمان أهن عهقعا: والمع عتما عهد ادوا وحزا ٠٠٠ ١٠٠٠ لره. وصهلا ابتعماره العمصد. سموم لح باصل النه المحمد مسطه محيداه. ووضع موا حدكه واهده واحوان وسطه. وضع ١٠٥١ ١١٨١ ويكره إه إهر إه إحل وإهره. لي وبي كمم كره في عداعة على الماد الحدال على الممادة المعنى: هم الحدا المام الماد المك نقل والمواصدون حب لل حديم ملا مع احدود، ملا مع العد اسب اهب الله والمدل من هبعدا ووالد الالم المعلم وبداحني يروستال اله واحنه. اللاله رف ونسما ولا صدروسكيا: حب المركم وعبدح ومدال معدادا: المركم لح معاودما عبها والمركم والمعادد فع المراب والمعال معالم المتواقع واسقامه ٥٥تمره الله المال المعتدر المعتدا وحدد المعدم المال معمد المال مرحمل ببدا حب عماهما بمل نقل اله ملم بموضرين وتسم هدان مع الم وهداهي. ال ولا لدم لاص لهسمه: المحل الم الموافعية بعد: حسلان مبعد بحدم المومير : حب الموالم امل لاهل العدس لاهمال الله والمعيرا المواود وصهارا: عدادوه وحز نحده المواوم صطلا البه المواصدة ودلا فع العده ودلا فع صلا والاوما واحم وواحم وورمن ومع موم احمة الام صها محلا ملاقيا وروزا معاهما بمديها وإصرا مسما محناا: المحيل الركم ومعموا حب طرف:(« بحدوه بصحه المركم بقرا سا المونصرة لله والمرام المعلم الم

"Die Scham deines Vaters und die Scham deiner Mutter sollst du nicht aufdecken (3 Mos. 18, 7)."

<sup>1)</sup> Ergànze راد 2) إسلا (2) عمدمحل حدب علا (3) عمدمحل عبد علا (3) عبدالله عبد عبد الله عبد الله عبد عبد الله عب

"Die Anhanger des Hormizd sagen, dass darin eine besondere Gerechtigkeit bestehe, wenn jemand seiner Mutter. Schwester oder Tochter ehelich naht Wenn das aber so ist, so kann, wer diesen nicht naht, bei ihnen nicht gerecht sein, wenn er auch allen Magismus recitiert und alle menschlichen Tugenden vollbringt Sie sollen uns also sagen, wer Mutter, Schwester oder Tochter war des Zardûšt. oder des Vistasp, 1) oder des kinderprächtigen Kaikosrav, oder des Farruchân bar Artaban,2) die sie (zugleich) als Frauen hatten, sie. die bei ihnen als gerecht gelten. Wenn aber (das) nicht (der Fall ist), sollen sie uns Andere von den Ihrigen nennen, die durch die Ehe mit solchen Frauen gerechtfertigt wurden. Konnen sie aber solche nicht aufweisen, was reden sie dann Eitles und suchen eine schmutzige Sache, von der sich die ganze Natur abwendet, durch abgeschmackte Worte zu begrunden? Von Zrvan, dem Vater ihrer Gotter, sagen die Magier, er habe tausend Jahre Magie getrieben, damit ihm ein Sohn werde und um seiner Gerechtigkeit willen sei er erhört worden. Sie sollen uns zeigen Mutter, Schwester und Tochter dieses Zrvan. auch wer der Mann seiner Mutter und der Vater seiner Schwester gewesen, wer seine Frau oder Mutter, oder der Vater seiner Mutter war Wenn sie aber von diesem nichts sagen konnen, wie sagen sie (dann) von Hormizd? Woher waren jene Frauen des Hormizd,") da sie sagen, dass er nicht aus sich selbst, noch von seinem Vater, noch von einem Anderen geboren wurde?4) Ja wie war es moglich, dass durch eine solche Beiwohnung die (Himmels)lichter geschaffen wurden, wie sie sagen 95) Wenn aber das Ferne und Unglaubliche durch das Nahe und Sichtbare bestatigt wird, so sollen sie daraus, dass sie jetzt ihre Mutter, Schwestern und Tochter herraten, ein sicheres Zeugnis für die Sache des Hormizd geben. Denn wenn diese durch die Ehe mit solchen Frauen Wunder und

<sup>1)</sup> Nach dem Yatkar-i-Zariran 48 war jedoch seine Gattın Hutaosa auch seine Schwester Justi: Eran. Namenbuch 372.

<sup>2)</sup> So ist wohl zu lesen. Farruchân, Sohn des Parthers Artaban V, Vater der Mutter Sapur I. Justi a a.O. S. 94. Gerade seine Erwahnung enthalt jedenfalls eine boshafte Spitze gegen das Sasanidenhaus

<sup>3)</sup> Zu erganzen ist wohl ein Satz wie: deren eine zugleich seine Mutter gewesen ware.

<sup>4)</sup> Vgl Eznik, Ausg. Venedig 1826 S. 135; Übers. von Schmid S 107°, Wenn er (Arhmn) aber den Leib durchbrach, so totete er vielleicht auch die Mutter, was zu untersuchen notig ist, ob sie doch wirklich eine Mutter hatten. Aber woher ware es offenbar, dass eine Mutter existierte? zumal da sie ja sagen, dass ehevor irgend etwas war, weder Himmel noch Erde, Zrovan allein war, welcher grossen Spott verdiente, wenn er selbst der Vater ware und selbst die Mutter".

<sup>5)</sup> Vgl Eznik S. 141: Die Schopfung der Sonne durch Ormizd und Archmn "stellt ein gewisser Zradast der Unsittlichkeit auf, dass, wenn aus mutterlicher und schwesterlicher Unzucht Sonne und Mond gemacht seien, (die Menschen) auf diese Ordnung schauend, denselben Abscheulichkeiten ohne Unterscheidung sich zuwendeten."

eine neue Schöpfung zu bewirken und neues Wissen zu erwerben befahigt werden, so sind auch die alten (Thaten) des Hormizd glaubwürdig, so wie sie erzahlt werden Wenn sie aber (das) nicht beweisen können, wie sollen wir dann von Hormizd glauben, dass er durch solche unreine Ehe die Schopfung der (Himmels)lichter in Kraft und Weisheit gewinnen konnte? Wer Satans Jünger ist, dessen Gefahrte und Gesinnungsgenosse ist Satan. Wenn nun Hormizd nicht aus sich selbst, noch aus der Natur seiner Gottheit, seines Vaters oder seiner Ahnen, sondern von Satan die Lehre von dieser fremdartigen Verbindung mit Mutter, Schwester und Tochter erhielt, wie ist es dann nicht offenbar und ausgemacht vor aller Augen, dass Alle, die diese Frauen auf Hormizd, ihren Gott hin heiraten, Jünger und Diener Satans, nicht des wahren Gottes sind."

Wer ist nun jener Katholikos Mâr Abâ, der Verfasser dieses Werkes?

Wir kennen zwei Trager dieses Namens: Mar Aba I, regierte + 540—552,1) und Mâr Abâ II, regierte + 740—751. Von beiden werden Werke erwahnt, aber von keinem ein Werk uber das Eherecht. Da in der HS. unser Text durch an einen Brief Mâr Abâ's II an die Scholastiker in Seleucia<sup>2</sup>) angeschlossen ist, mochte man auch hierfur dessen Autorschaft geltend machen Allem zunachst ist die ganze Handschrift ein durchaus ungeordneter Sammelband. So folgen unmittelbar auf Mâr Abâ Īšô'yahb von Gedâlâ (628-644), Atticus von Constantinopel und Andreas von Samosata. Dieser aussere Anschluss kann also leicht durch die Unachtsamkeit eines durch die Namensgleichheit getäuschten Schreibers verursacht sein. Für Mar Aba I als Verfasser spricht dagegen, dass er, anscheinend von Beiden allein, auch kanonistisch thatig war, dass wir von ihm mehrere eherechtliche Kanonen und eine gegen die persische Verwandtenehe gerichtete Encyklika besitzen und dass der dritte Punkt, dessen er vor dem Mobedan Mobed Dadhörmīzd angeklagt wurde, lautete, er verbiete die Verwandtenehe, was vor ihm nicht gewesen sei. Was hatte überdies der unter dem Islam ın Seleucia und Kaškar lebende Mâr Abâ II für ein Interesse an einer solchen Polemik gegen die persische Religion haben sollen?

Ist aber wirklich Mâr Abâ I der Verfasser dieser Polemik, so können wir aus ihr wie aus anderen bereits veröffentlichten Stellen desselben schliessen, dass der Ruf der Toleranz, den Kosrav Anôšarwân vielfach genoss, kem unverdienter war.

<sup>1)</sup> Eine verhaltnismässig ausfuhrliche Vita desselben veroffentlicht Bedjan in: Histoire de Mar Jabalaha, de trois autres patriarches, d'un prêtre et deux larques nestoriens. Paris 1895 S 206-274 Alle bekannten Daten sind zusammengestellt bei Braun Das Buch der Synhados S 93 ff. Vgl. bes. S. 143 f

<sup>2)</sup> Veroffentlicht von Chabot in den Akten des 11. Orientalistenkongresses, Sekt. IV S. 295 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. Bedjan a. a O. S. 234; Braun a. a O. S. 133.

·丁門門外南村ではか!

# Morgenländisch.

Eine Anfrage

Von

#### Eberhard Nestle.

"Die Deutsche Morgenlandische Gesellschaft ist gestiftet worden auf der in Verbindung mit der 8 Versammlung deutscher Philologen und Schulmanner tagenden 2. Versammlung deutscher Orientalisten in Darmstadt, 29. September bis 3. Oktober 1845." So berichtet uns der erste Satz des im Jahre 1895 von den Geschaftsführern der Gesellschaft uns überreichten Überblicks (Die Deutsche Morgenlandische Gesellschaft 1845—1895)

Mir liegen die eisten Bande der Zeitschrift und die Verhandlungen der genannten Philologenversammlung nicht vor, welche vielleicht eine Autwort der Frage geben würden, die ich stellen möchte: Wer hat den Namen der Gesellschaft und insbesondere

das Wort "morgenlandisch" in deinselben veranlasst?

In der Einleitung zu Dr. M. Haberlandt, Die Haupthteraturen des Orients (Leipzig 1902, Sammlung Göschen, I Teil: Die Literaturen Ostasiens und Indiens S. 6) lese ich: "Es war Goethe, der den Orient dichterisch entdeckte und, einen biblischen Ausdruck aufnehmend, ein me dagewesenes "Morgenland" schuf — zunüchst als Zufluchtsort seines Alters, dem das Ruhende und Beschauliche des Orients zusagte" Die Anführungszeichen beim Worte "Morgenland" und die Bemerkung, dass es ein biblischer Ausdruck sei, den Goethe aufgenommen habe, brachten mich auf die Frage nach dem Ursprung dieser Bezeichnung und dem Namen unserer Gesellschaft.

Grimms Wörterbuch verweist unter "Morgenland" zuerst auf Frisch und giebt dann die Belegstellen aus Luthers Bibelubersetzung. Dies legt sofort die Frage nahe. Hat die vorluthenische deutsche Bibel den Ausdruck "Morgenland" noch nicht gekannt? Bei der grossen Seltenheit dieser Drucke kann ich diese Frage an meinem Wohnort nicht beantworten. Für das Eigenschaftswort "morgenländisch" wird wieder auf Frisch verwiesen und gar kein Beleg gegeben. Mir erscheint es als eines der guten Zeichen der Zeit, in der unsere Gesellschaft entstand, dass die zweite Versammlung

deutscher "Orientalisten" sie nicht "orientalische", sondern "morgenlandische" Gesellschaft benannte. Je weniger aber dies uns jetzt so gelaufige Wort damals selbstverstandlich war, um so mehr ware es nicht nur mir, sondern vielleicht auch andern Mitgliedein der Gesellschaft erwunscht, wenn von sachkundiger Seite uns eine Geschichte der Bezeichnung "Morgenland" und "morgenländisch" überhaupt, und dann in Verbindung mit dem Namen unserer Gesellschaft gegeben würde.

Es ware ein neuer Beweis für die sprachschaffende Gewalt Luthers, wenn erst er für den Schopfer dieses Wortes zu gelten hatte.

Noch weniger giebt das Grimmsche Wörterbuch unter "Abendland"; hier erfahren wir nur, dass dies ein westlich gelegenes Land, Occident bedeutet

Zum Schluss von Rothsteins Arbeit über das Deboralied (oben S. 363 ff.).

Von

### Eberhard Nestle.

1. S. 365 bedauert Rothstein nicht feststellen zu können, ob auch der Codex Ambrosianus (mit Pluralpunkten) habe, und bemerkt: "Da jasi ein Kollektivum ist, so ist die pluralische Lesung mindestens verdachtig".

Der Ambrosianus schreibt das Wort ohne Pluralpunkte, die übrigens nach Nöldeke § 16 B, Nestle § 7a; Duval § 139, etc. durchaus in der Ordnung sind.

2. Zu S. 366. Dass ebensogut wie 3 ms. sg., auch 3 ms. pl. und 3 f. pl. sein kann, und dass es ım Ambrosianus letzteres

ist, braucht keine Erörterung.

3. Ibid. Wenn ich κατακοπτων statt κατακοπων für einen ganz gewöhnlichen Schreibfehler erklärte, so meinte ich selbstverstandlich nicht, dass ich diesen speziellen Fehler noch an mehr Stellen nachweisen kann, sondern dass dies eine der Varianten sei, die sich als einfache Schreibfehler erklären, wie sie in den Handschriften zu Hunderten und Tausenden vorkommen. Dass ich noch ein zweites Beispiel für eben dies Wort nachweisen konnte, war ein Zufall. Vielleicht, dass man beim Suchen noch mehr finden wurde. Aber auch ohne einen solchen Beleg würde feststehen, dass hier Rothstein eine Lesart bevorzugte, die gar nichts anderes als ein Schreibfehler der gewöhnlichsten Art ist.

4. Was Rothstein S 369 aus Swete über das Verhaltnis von A und B anführt, hat zum grössten Teil auf das Richterbuch gerade

keinen Bezug.

# Zu den samaritanischen Typen.

Von

## Eberhard Nestle.

In seiner Anzeige der "Marksteine aus der Weltlitteratur herausgegeben von Johannes Baensch-Drugulin" (Leipzig 1902) schreibt J. Euting in der Deutschen Litteraturzeitung 1903,

No. 10, Sp. 574:

"Nur ein Alphabet liegt auch hier im Argen, es ist das samaritanische. Nicht als ob damit speziell der Drugulinischen Offizin ein Vorwurf gemacht werden sollte - die k. k. Hof- und Staatsdruckerei in Wien hat auch kein besseres - ich wollte vielmehr ganz allgemein behaupten, dass ein lichtiges samaritanisches Druckalphabet noch ningends existiert. Ich weiss im Augenblick nicht, auf wen als Urheber die samaritanischen Drucktypen zuruckgehen, die immer Emer dem Andern glaubig nachschneiden lässt. Was sind das nur für falsche und unbegründete Formen für 7, 7, 5, 7! Wenn es auch eigentlich reiner Luxus ist, ein besonderes samaritanisches Alphabet weiter zu führen, so mochte sich doch wenigstens einmal ein Fachmann erbarmen, nach den Formen der Schreibschrift em neues brauchbares Musteralphabet zu entwerfen, um das alte im Abgrunde der Vergessenheit verschwinden zu lassen. Es genugt vielleicht diese Anregung bei der Offizin, um im Bedürfnisfall diesen Wunsch in Erfüllung gehen zu lassen."

Soweit der Meister der semitischen Schrift. Ich darf vielleicht aus der in meinem Beitrag zu den Marksteinen (S. 35 des orientalischen Teils) genannten Quelle, um das Suchen zu ersparen, mitteilen, was dort über die Geschichte der samaritanischen Typen in Europa gesagt ist

In seinem Aufsatz "Von syrischen, samaritanischen und koptischen Typen" schreibt v. Murr in No. XVII der "Literarischen Blatter"

(Numberg 1805 4°. Sp. 271f):

## Samaritanische Typen.

Die altesten hatte die Congregation de propaganda fide in Rom (auf Text), wie man aus Kirchers Prodromo Copto (1636. 4. max.) ersieht. Noch grössere sind in dem auf Kosten der

Propaganda 1780 gedruckten Specimine meditae versionis arabicosamarıtanae Pentateuchi, das A. C. Hwiid herausgab. Sie sehen fast aus wie im Leidner Codex, den van Vloten (praeside S. F. J. Rauio) in seinem eben erhaltenen Specimine, (Lugd. Bat. 1803. 4. max.) pag. 23 sq. beschreibt. Nachher schnitt man sehr schöne in Paris (auf Tertia) zu der Polyglotte des le Jay. Die königliche Bibliothek hatte 43 Stempel und 34 Matrizen zu diesen Typen. Deguignes, S. 49. Diese sind jetzt mit den aus Rom gewanderten vermehrt.

Die Typen der Londner Polyglotte sind fast eben so gross, so wie auch die in Cellarii Horis Samaritanis, und die Leidener, wie ich aus dem van Vlotenischen Specimine philologico ersehe.

So Murr. Die von ihm angeführte Schrift von Deguignes hat den Titel "Uber den Ursprung orientalischer Schriften in Paris. Deutsch übersetzt. Hildburghausen 1790 gr. 80" Ob seine Mitteilungen Erganzungen und Berichtigungen fordern, wie das, was er über die syrischen Typen wusste, worüber ich auf meinen Beitrag zu den Marksteinen verweise, weiss ich nicht Aber das mochte ich zum Schlusse noch betonen, dass mir ein besonderes samaritanisches Alphabet kein reiner Luxus zu sein scheint; denn wie soll man die Lesarten des hebraischen und samaritanischen Pentateuchs, und bei dem letzteren wieder die hebraischen Lesarten in samaritanischer Schrift und die der samaritanischen Übersetzung bequem unterscheiden, wenn man für die einen nicht samaritanische Schrift anwendet? Endlich empfehle ich Liebhabern des Agyptischen nachzulesen, was v Murr an dem genannten Ort über die koptischen Typen sagt.

## Das Pronomen im Mittelpersischen.1)

Von

#### Hans Reichelt.

## I. Die ungeschlechtigen Pronomina.

Pron. I Pers. Sing..

ال man "ich"; pāz ﴿, np. مرب aus ap manā, jAw. mana G.

Pron II Pers. Sing.

Pron. I. Pers Plur.

€ amāk "wir"; pāz. "F ēmā, np L aus jAw. ahmākəm G.

Pron. II. Pers. Plur.:

الله غسمَان "ihr"; pāz عامية, np المس aus gAw ašmākəm G.

Pron. III. Pers.: s. unter Pronominalsuffixe

Pronominal suffixe:

I. Pers Sing.: \(\frac{\cupset}{\cupset}\), \(-m\), np. \(\pi\); darin sind jAw.  $m\bar{a}$  A, ap. maiy, jAw.  $m\bar{c}$ . G. D., ap. maih Ab. zusammengefallen Vgl Bartholomae, Grd. 1, 140. II. Pers Sing.: \(\frac{\cupset}{\cupset}\), \(\darta\), \(\darta\), in aus ap taiy, jAw.  $t\bar{c}$  G. III. Pers Sing.: \(\frac{\cupset}{\cupset}\), \(\darta\), in ap.  $\delta aih$  Ab. und ap  $\delta im$ , jAw  $h\bar{c}m$  A. des Demonstrativums \*sizusammengefallen. Vgl. Bartholomae a. o. Die Pronominalsuffixe des Plurals sind mp. Neubildungen An die Singularformen ist das Pluralsuffix \(\darc{\cupset}{\cupset}\) agetreten. Fr. Müller, WZKM. 5, 185. I Pers. Plur.: \(\frac{\cupset}{\cupset}\), \(\darc{m}an\), 
<sup>1)</sup> Vgl. jotzt Salemann, Grdr. d. iran. Phil. I S 290 ff. [Dieser Aufsatz ist bereits am 21. 7. 1900 der Redaktion eingesandt worden, konnte aber wegen Beschattung der Pehlewitypen erst jetzt abgedruckt werden.]

oder Verbum. Veremzelte Falle sind: from ast-m, fine  $\fiv{1}$ )  $n\bar{e}st-m$  Vd 4, 2; where  $guft-\bar{s}$  Vd. 1, 1; where  $davast-\bar{s}$  Hn. 3, 37; which  $fratum-\bar{s}$  Vd. 5, 150: which  $ap-\bar{s}$  Vd. 5, 26; where  $pasax^v-\bar{s}$  Vd. 19, 29.

Daneben kommen Formen mit --", a- vor, die eine selbständigere Stellung einnehmen; sie werden zur grösseren Nachdrücklichkeit gebraucht I. Pers. Sing.. ליי, ממון ב B פון בעל ליי בעי לף של במות בער מון בער בער מון 
Anhang. Die Derivata des Pron. Pers.

Es lässt sich nur das der I. Pers. Plur. belegen: "" Y 39, 2 (1) und "" Y 32, 8 amākān "unser" neben aw. ahmākāng. Auffallend ist die Endung "" bezw. "", die sonst nur bei Wortern, deren Sing auf kendigt, gebräuchlich ist. Vgl. West Gl S 186. Es ist mir zweifellos, dass dieses k von dem Pāzandsynonym " amāk stammt, und ich sehe darin einen direkten Beweis, dass die semitischen Idiogramme in der gesprochenen Sprache durch ihr Pahlaviaquivalent ersetzt wurden. Die Gewohnheit, for amāk zu sprechen, veranlasst bei der Übersetzung von aw. ahmākāng, dass man an for die Pluralendung der Worter, die auch in der Schrift mit kendigen, anfügte.

<sup>1)</sup> Statt & steht haufiger & z. B. & the assum, the assum, nestum, deren u durch den Einfluss des labialen Nasals entstanden ist, vgl. den Wechsel von & und & in der I. Pers. Praes.

<sup>2)</sup> Ofters wird aw. azəm auch durch fip, 1fip oder fifip die I. Pers. Sing. des Verbums substantivums wiedergegeben. Vgl. West Gl. S. 55 Note, wo die Belegstellen angefuhrt sind. Diese irrtumliche Anwendung einer Verbalform als Pronomen ist der gleichen Aussprache 1fip = paz. # zuzuschreiben.

在1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,1980年间,

## II. Die geschlechtigen Pronomina.

a) Pron. Demonstr.

I. idg. \*ouo-·

أَوْنَ "jener"; pāz به np. روى und وي aus ap. avahyā VgI. Hubschmann, Idg. F. Anz. 10, 30

Für 🕅 steht ofters in den Texten 🤄 und 12. Diese auffallende Erscheinung lässt sich nur durch die gleiche Aussprache der einzelnen Idiogramme erklaren.

Wir finden in den Pazand-Glossaren:1)

الم . أو . الم الم . الم . الم . الم الم . 
Durch diese verschiedene Pāzandschreibung entsteht nun bei der Transkription die Schwierigkeit, zwischen  $\bar{o}i$  und  $\bar{o}$  zu unterscheiden. Da der Plural von  $\hat{e}i$   $\bar{o}i$  im Pāzand merkwürdigerweise roof  $\bar{o}-\bar{s}\bar{a}n$  geschrieben wird und im Neupersischen neben  $\bar{o}-\bar{s}$  die Form  $\hat{o}$  vorkommt, muss man annehmen, dass die doppelte Aussprache von  $\bar{o}$  und  $\bar{o}$  und  $\bar{o}$  irrtümlich auch auf  $\hat{e}i$  bezogen wurde. Denn es wäre sehr unwahrscheinlich, dass sich aus dem

C. Salemann "Ueber eine Parsenhandschrift", Travaux du congrès des orientalistes, II. Petersburg 1876. Jamaspji und M. Haug, An old Pahlavi-Pazand Glossary. Bombay 1870.

altpersischen Pronominalstamm ava- zwei mittelpersischen Formen  $\bar{v}i$  und  $\bar{v}$  entwickelt hatten, wie Horn (np. Et) annimmt Es sind somit die Idiogramme, die in pronominalem Gebrauch stehen, durchwegs mit  $\bar{v}i$ , und die, welche in prapositionalem Gebrauch stehen, mit  $\bar{v}i$  oder  $\bar{v}$  zu transkribieren.

II. idg. \*ei-.

aus ap. ai-, jAw aē-. Dazu als Plural pāz. np. ابنشان, ferner die Adverbien المعنف قَرْنَّى وَالْعَالَى oder وَالْعَمْ وَالْعَالَى عَلَى الْعَالَى عَلَى الْعَالَى عَلَى الْعَالَى وَالْعَالَى وَلَا الْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَالَى وَلَا الْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالَى وَلِيْنَالِي وَالْعَالَى وَلِيْنَالِي وَالْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَلَى وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنِيْنِ وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنِيْنِ وَلِيْنِيْنِ وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِى وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنِيْنِ وَلِيْنِ وَلِيْنَالِي وَلِيْنَالِي وَلِيْنِ وَالْمُؤْلِّيِنِ وَلِيْنِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِ وَلِيْنِ وَلِيْنِيْنِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنَالِى وَلِيْنِهِ وَلِيْنَالِى وَلِيْنِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيَعِلِي وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِيْنِهِ وَلِي

III ap. \*ana-.

IV. idg \*oino-.

جَة ēn "dieser", pāz. ٢, np. الحن, vgl. ai. ēna- Wegen pāz. np in vgl. Hubschmann, Pers. Stud. 141.

Salemann, Mittelpersische Studien, Mélanges asiat IX, 3, 234 will in & paz & den alten Stamm ima- erkennen, und paz. & in & korrigieren. & kann jedoch, da es auch statt & gebraucht wird, nur # am, bezw. ham gesprochen worden sein. Ich sehe in ein Idiogramm für # ham "derselbe" und schreibe den verbalen Gebrauch wieder einer Verwechslung infolge derselben Aussprache zu. 55 4 an der von Salemann citierten Stelle heisst also "derselbe Tag" = heute. Da nun aber fp sehr selten vorkommt und das pāz 🔻 verallgemeinert worden sein muss, schliesse 1ch daraus, dass for infolge des verbalen Gebrauchs, wo die Aussprache ham neben am möglich war, nur mehr am 1) gesprochen wurde, und leite np. امروز in امروز (= 5%) oder امسال direkt davon ab Wegen np i aus ap. a vgl. Horn, Grd. 2, 24. Np. ما aus ap imaabzuleiten, scheint mir unmöglich, da alle Zwischenstufen im Mittelpersischen fehlen, und \*im wahrscheinlich zu \*am geworden ware. Vgl. Hubschmann a. o. 136 § 17.

<sup>1)</sup> Sonst ist das h von ap. hama- "derselbe" bis jetzt erhalten geblieben. Vgl. Hubschmann, Pers. Stud 217.

V. 1dg. \*suo.

### b) Pron. interrog.

I. idg. \*kvo-, \*kve-.

ا په اون په اون په Salemann), np. هخ aus gAw.  $kahy\bar{a}$  G.(?).

II. idg \*kvei-, \*kvi-

 $\phi^{\xi}$  či "wer", pāz.  $\psi^{\xi}$ , np  $\Delta >$  aus ap. či-; daneben  $\xi$ -, -č aus ap. -či $\psi$ , aw -či $\psi$ .

III ap. \*¿ī-.

جيز , np. خون aus ap. \*čī-ča, \*čī-čit, Bthlm. Grd 1, 138. Salemann, Mp. Stud. 241

### c) Pron relat.

idg \*/o-.

<sup>3</sup>, *i* "welcher", pāz. <sup>3</sup>, np. (*izāfat*) aus jAw *yat* (Caland, Syntax d. Pronomina 24, Horn, Grd. 2, 108).

d) Pron. indefin. und Pronominaladjektıva idg.  $k^vo$ -.

יי<sup>נ</sup>טי, <sup>ענ</sup>טי, אי<sup>נ</sup>טי, kas "ırgend ein", pāz. יפט, np. או aus ap. kaš-čiy, gAw kas-čiţ

<sup>1)</sup> Doch vgl. jAw katāmu- Nīi. I.

ap \*αiv-.

ويہ ēċ "r<br/>rgend ein", pāz. np. ويہ aus ēv + ċ, Salemann a. o 241.

ar \*anya-.

عرس , ۳, ۳, ۳, ۱۳۳ <u>an</u> "ander", pāz. ع aus ap *aniya*-, aw *anya-*.

idg. \*apero-.

שייליפ apārik "ander", pāz. שייליפ (Salemann) awārō, פרפ) aus ap. aw. apara-.

ar. \*sarva-.

און) אוי "ganz. all", pāz. אי, np פּ aus ap hartva-, gAw. hartva-; dazu שליש harvisp.

idg \*somo-.

₹ ham "dasselbe", pāz np 🎺 aus ap. aw. hama-

Dazu של, שיל hamāk "ganz, all", pāz. ביל, np. איל hamāk "ganz, all", pāz. ביל, np. איל hamād "immer" aus ap. \*hamadā;¹) vgl שליל (Salemann 574) und ישליל, welche Formen auf urspr. \*ham(a)δ zurückgehen pāz. איל האיל, np. ביל, איל ham(a)δšak, pāz. np. איל האיל.

<sup>1)</sup> Gleichgobildet sind die Adverbien: jAw. αδα, gAw. αdα, ap. αdα, adann, darauf", jAw. tαδα "dann", kαδα, gAw. kαdα "wann")" u. a

# Berichtigung einer Etymologie K. Vollers'.

Von

#### Heinrich Suter.

Als ich vor kurzem bei Gelegenheit einer Arbeit die Abhandlung K Vollers' "Beitrage zur Kenntnis der lebenden arabischen Sprache in Agypten" (diese Zeitschrift 50, p. 607 ff.) wieder zur Hand nahm, traf 1ch p. 622 auf eine unrichtige Etymologie, die ich fruher übersehen hatte, und die nicht unkorrigiert bleiben darf: sifr = Null soll von  $\psi \eta \varphi o \varphi o \varrho \ell \alpha = Rechenkunst (= ars$ calculatoria in der med. latin.) herkommen; sifr ist aber ein gut arabisches Wort und heisst "leer" (von safira = leer sein), es ist direkt aus dem indischen Worte für Null, śūnya = leer (oder auch kha = Offnung, leerer Raum) ubersetzt (die älteste Arithmetik der Araber, diejenige des Muh. b. Mûsâ el-Chwarezmî, ist eine Übersetzung oder Bearbeitung indischer Schriften über diesen Gegenstand); von den Arabern ging es erst in spatgriechische Schriften (14. Jahrh.) über Mathematik uber, und wurde dort durch τζίφοα wiedergegeben, wovon unser heutiges Wort "Ziffer" kommt, das aber nun fur alle zehn Zahlzeichen, nicht nur für die Null, gebraucht wird.

Pahlavi Yasna XIX, 12—58') with all the MSS. collated.

By

#### L. H. Mills.

12 Man'ič¹ bayen à ag ī li axīiʿ² ī astāōmand (so) spītāmānʿ à artūšt baxtārīliʾ ī⁴ mm ahunaver drenjēnēt⁵ [aēy narm barā vebedūnānd⁶] barā apārōdēnēt⁵ [aēy barā gōyēt⁶ (so)],

13 ayōv´¹0 cand¹¹ nēmak´ ayōv´ cand sarīšvātak´¹² ayōv´ cand casrīšvātak´¹² ayōv´¹³ cand pancvātak¹⁴ [aē¹⁵ pavan pancvātak¹⁶ pāyak¹⊓ hinxetūnāt¹⁶ va pavan nēmak´ pūr¹⁰ barā yehvūnēt²⁰ va amat´ hamāk²¹ barā göyēt²² aē²³ tanāpūhar²⁴],

14 barā valā' tanīm li man' aūharmažd havam² rūvān' min žag ī³ pāhrūm axvān'⁴ [aēyaš⁵ barā vebedūnam⁶-īʰ],

15 pavan žag and žahyā<sup>7</sup> va<sup>8</sup> pāhnīh<sup>9</sup> barā tan ešnīh<sup>10</sup> čand denā damīg va<sup>11</sup> aītiš denā damīg žag and žahyā<sup>12</sup> čandaš<sup>13</sup> pāhnīh<sup>14</sup>.

16 frāž' hanā gōvešn² ī³ gūft dēn' ā axū -āōmandīh va rat-āōmandīh [man hanā a) aš pētāk ā aēy xvatāī va dastōbar dārešn' 10].

17 hanā¹ iċ gūft aēγ levīn' min żag asmān' yehabūnt' va² levīn' ³ min mayā va⁴ levīn' min damīy va⁵ pēš³ min aūrvar,

18  $va^6$   $l\bar{e}v\bar{i}n'$  min  $t\bar{o}r\bar{a}$   $\bar{i}^7$   $IIII^5$ - $pat\bar{i}st\bar{a}n'^9$  dahešn'  $[\bar{i}$   $t\bar{o}r\bar{a}$   $a\bar{e}vak$ - $d\bar{a}t']$ ,

19  $l\bar{e}v\bar{i}n'^1$   $min^2$   $gabr\bar{a}$   $\bar{i}$   $ahar\bar{u}v$   $\bar{i}$   $II-pat\bar{i}st\bar{u}n'^3$   $dahesn^4$   $[\bar{i}$   $g\bar{a}y\bar{o}kmart'^5],$ 

20 lēvīn' min àag ī varxšēt' brēn' (brehin' (?)) kerp' [tan' xvarxšēt'] pavan barā āyāfakīh ī amešospendān yehābūnt'.

21 frāz li pavan afzūnīgīh va mīnavadīh am² gūft [afzūnīgīh va³ mīnavadīh rāī am tūvūn' yehvūnt gūftan']

<sup>\*)</sup> Sections 1—11 have appeared in the Festgruss of Piofessor H. Kein The variants are retained for the present to economise space, as are the translations and commentary. For the translations and commentary upon Y. IX, 1—48 see the Journal of the R. Asiatic Society for April 1903 For the text of Y IX, 49—103 with all the variants given, see the Journal of the American Oriental Society for July 1902, transl. in forthcoming number. See also the Journal of the R. Asiatic Soc. July 1903 for transl of Pahlavi Y. X.

- 22 harvisp' žag ī<sup>4</sup> aharūvān' stī rāī [av' zartūšt' gūft'<sup>5</sup>] man' havand<sup>6</sup> man' yehvūnt havand<sup>7</sup> va man' yehvūnd,
- 23 "pavan kūnešní rōvešnīh" [aēy vadaš¹ żag ī² ajaš³ pētāk! γal vebedūnāňd⁴ afšūn′5 kirfak! yehvūnāt′] denā kūnešní bayen axvāní av¹¹ aūharmažd [aēy żag's vebedūnyēn⁰ ī¹¹0 aūharmažd avāyat aš aētūnič ¹¹ vebedūnāňd¹² čēgōní min denā fargart′ pētāk'].
- 24 hānā 'č¹ ī min² valāšān saxūnān' saxūntīm pavan kārtūm man' axarž' frāž gūft' vad' kevan frāž yemalelūnēt av' kevan frāž yemalelūnī-aīt⁵ minič6 kevan³ frūž¹,
- 25  $m\bar{a}$   $a\bar{\imath}t'$  žag and  $milay\bar{a}^1$   $a\bar{\epsilon}t\bar{u}n'$  pavan  $k\bar{u}r$  č $\bar{\epsilon}g\bar{o}n'$  žag  $\bar{\imath}^2$   $harv\bar{\imath}sp'$   $\bar{\imath}^3$   $ax\bar{\imath}t'$   $\bar{\imath}$  ast $\bar{u}\bar{o}mand$ ,
- 26  $^{4}$ žag  $\bar{\imath}^{5}$   $a\bar{e}^{5}$   $\bar{a}m\bar{u}xt$   $\bar{a}m\bar{u}xt\bar{e}nd^{6}$  (so)  $[a\bar{e}\gamma narm bar\bar{a} vebed\bar{u}n\bar{a}\bar{n}d^{7}]$   $va^{8}$   $d\bar{a}r\bar{e}nd^{9}$   $[a\bar{e}\gamma a\bar{s} madam bar\bar{a} yegav\bar{u}n\bar{u}nd]$   $a\bar{e}^{10}$   $bar\bar{u}^{11}$  min  $vitare\check{s}n'\bar{i}h^{12}$   $yegav\bar{u}\bar{u}n\bar{u}ne\check{s}n\bar{i}h$   $sard\bar{a}r\bar{e}n\bar{i}h^{13}$   $[a\bar{e}\gamma^{14}$  amarg  $yehv\bar{u}nd$ ].
- 27 hanā 'č gövešn' lanā frāž gūft' [dēn' māhvindāt' denā 'č fargart' gūft']; man' āmūxtēt' [aēy narm barā vebedūnyēn] vabhōšmūrēt' [aēy bayen yažešn' aē al yemalelūnēt] aētūn' katarčāī min aītūn' man' (read min') aharāyīh ī pāhrūm [aēy yažešn' I4 yal vebedūnyēn aīš' yal yelvūnūt' : havat amat bayen yažešn' aē denā yemalelūnēt' aīš' rūvān' amarg yehvūnēt'].
- 28 ¿ēgōn frāž latamā yūft' aēγ xvatāi\*) va dastōbar dūrešn² ∴[¿ēgōn denā mindavam aētūn' yūft ¿ēgōn denā dūtistān'³] aētūn'\*\*
- 29 amatiè¹ av' valā² axīi î³ va⁴ rat' yehabūnēt' [aēy tan' barā av'³ aērpatistān' yehabūnēt'] aētūnaš av' valā čāšīt' yehvūnēt' aūharmažd mīnešn' mīnītār'īh' ī² frutūm² dām [aēyaš³ gāsānīgīh⁴ rōvāk kart' yehvūnēt].
- 30 man' denā tan' [av'¹ valā ī malkān' malkā] ī² min harvispgūn³ [gabrāān⁴] mahist'³ ċāšīt' [aēγ tan' pavan malkān' malkā\* yaxsenīnēt<sup>7</sup>] aētūn' <sup>8</sup>aš av' <sup>9</sup> valā dehām (? read dām¹ <sup>0</sup>) ċāšīt' <sup>11</sup> yehvūnēt [aēγ aš gāsānīgīh¹² rōvāk kart' yehvūnēt].
- 31 man' av auharmažd hūžūyešnīh² [aēy būn pavan xvēšīh³ ī valā¹ yaxsenūnēt⁵] pavan "vanhēuš"¹ [tī pavan bay'⁵] lutamā žugʻ ī² satīgar dūtōbavīh" [būn yehvūnēt⁵] ..man' dren)ēnešn6 yehabūnēt puvan vahōman' [aēy dren)ešn ī frūrūn' yemalelūnēt afašī kart' yehvūnēt'] afaš barū latamā žag ī pavan² vahōman čāšt' yehvūnēt' [aēy žag možd va" pātdahešn⁴ man' pavan³ vahōman'6 yehabūnd valūč ī¹ valū yal³ yehabūnd].
- 32 man' 1 frāz daxšakīh ī² pavan vahōman'\* [aēy mindavam ī frārūn' pavan daxšak barā³ vebedūnyēn³ afaš kart' yehvūnēt] aētūn' pavan denā angartīgīh' būt², [aēyaš roēšā barā yehvūnt] pavan\*\* "ṣyaoð nanôm"³.

<sup>\*)</sup> is it xratinā?

- 33 latamā bēn axvān' šān' angartīgīh yehvūnt² [aēyaš roešā yehvūnt³ latamā šān angartīgīh aš⁴ yehvūnt; [aēyaš rōešā yehvūnt]⁵.
- 34 man' av' valā dām' cāšēt' man' aūharmažd aētūn' man'<sup>7</sup> av'<sup>7</sup> valā cēgōn' valā žay ī nufšū<sup>8</sup> dām,<sup>9</sup> [aēy aē<sup>10</sup> anšūtāān'ič<sup>11</sup> mindavam žag ī<sup>12</sup> yemalelūnēt' ī aētūn' avēžakīhā<sup>13</sup> laxvār av' xvēšīh ī aūhurmažd yehemtūnēt cēgōn' aūharmažd avēžakīhā<sup>14</sup> barā yehabūnt].
- 85 xvatāyīh¹ aš² av´ aūharmažd čāšīt´³ yehvūnēt´ [aēyaš aūharmažd madam tan´ ī xvēš⁴ xvatāī (xvatiyā (?)) kart´ yehvūnēt´ man´ žag vebedūnyēn man´ min žag⁵ avēstāk¹ pētāk¹] afaš aē⁻¹ daregūšān v'āsāyešn´⁵ (? v'āsānīh) čāšīt´ yehvūnēt´ [aēyaš nēvakīh pataš kart´ yehvūnēt´],

36 man' döstih i spitāmān'; va¹ dēn' i² spitāmān IIIII (or V)³ dātöbarih būt⁴ [aēyaš vijir panč⁵ bayen yehvūnt⁶].

87 harvisp' gōvešn' frāž' gōvešnīh¹ yehvūnt² hamāk³ gōvešn'⁴ àag ī aūharmažd yehvūnt.

38 vaxšēnītārīh\*\* rūī+\* aūharmažd [fravartīrīh¹ ī dāmān rūī²] ahūnaver frāž gūft' afaš pavan vaxšēnītarīh⁴ angartīgīh⁵ yehvūnt' [aēγaš rōēšā barā yehvūnt6].

## Angra Mainyu intervenes.

39  $t\bar{\imath}\dot{z}'^1$  zanešn' yehvūnt, [aē $\gamma^2$  aībigat' dūšman $^4$ (') bayen dūvār $r\bar{\imath}st^3$ ]  $\dot{z}ag^6$  andargič'  $\bar{\imath}^8$  darvandān  $g\bar{\imath}tt'^{**}$  [yu $\bar{\imath}t\bar{\imath}k\bar{\imath}k'^0$  (so)];

40 žag¹ andarg¹ gövešnīh.

## The great Interdict cited.

41 lā lanā mīnešn va¹ lā lanā² āmūxtešn´³ [li ʾag lā amūat yegavīmūnam ī lak āmūxt yegavīmūnih], va lā xrat´⁴ [mā li xrat´ pavan frārūn´īh dārēm⁵ va⁶ lak pavan avārūnīh¹ yaxsenūnīh];

42 va¹ lā kāmakič² [mā li kāmak' avāyast' î⁴ frārūn' va⁵ lak avārūn']; va⁶ lā milayā [mā li žag ī frārūn' yemalelūnam' va⁶ lak żag ī avārūn' yemalelūnih]; va lā kūnesn' [mā li kunešn' frārūn' va⁶ lak avārūn'];

13 lā dēn' [mā li dēn'¹ gāsānīgīh va lak: yūtūkīh], va² lā rūvūn ašān pavan akvīn'³ va nafšā [mā àag man'⁴ pavan mindavam li yegavīmūnēt⁵ va àag man'⁶ pavan mindavam īⁿ lak yegavīmūnd (so) ašūn rūvūn' lā pavan hanū8 àīvūk²; valū man' hanā¹⁰ gūft' aēγ valāšānīč¹¹ rūvūn' aīt' aētūn' avāyat'¹² gūftan'¹² aēγ lā¹³ rūvan'¹³ amān pavan akvīn'].

# Catechetical Zand upon the ahunavairya.

44 hanāč gövešn'  $\bar{\imath}^1$  a $\bar{\imath}$ harmažd g $\bar{\imath}$ ft' III² patnān IIII³ p $\bar{\imath}$ šak [asravan' va⁴ art $\bar{\imath}$ št $\bar{\imath}$ r' va⁵ v $\bar{\imath}$ stry $\bar{\imath}$ š va h $\bar{\imath}$ tvax $\bar{\imath}$ ], IIIII (V) rat $\bar{\imath}$ h,

[mānpat' va<sup>6</sup> vīspat' va<sup>7</sup> zandpat va dahūpat va<sup>5</sup> zartūštōtūm<sup>9</sup>], afaš pavan rātīh<sup>10</sup> angartīgīh bōndag, [va<sup>11</sup> aētūn' av' nafšā šāyat' kartan' amat' tan' barā av' aērpatān' rātēnēnd¹³]

### Questions.

- 45  $kat\bar{a}r$   $\dot{z}ag$   $\bar{\imath}^1$   $val\bar{a}^2$   $patm\bar{a}n'$ ? (Ans.)  $h\bar{u}m\bar{a}t'$   $va^3$   $h\bar{u}xt'$   $va^4$   $h\bar{u}var\dot{s}t'$  . [ $havat'^5$   $m\bar{a}^6$ ? (Ans.)  $fr\bar{a}r\bar{u}n\bar{\imath}h^7$   $b\bar{e}n$   $patm\bar{u}n'$   $\bar{\imath}^8$   $d\bar{e}n'$ ].
- 46 katār pēšak'? (Ans.) asravan' va¹ artēštār va² vāstryōš³ va⁴ hūtvaxš,
- 47 amat¹ pavan hamāk² yōm va³ lailyā⁴ levatā gabrā ī aharūv' 15 rāst mīnešn ī6 rāst'-gōvešn' ī¹ rāst'-kūnešn',
- 49 man' pavan<sup>6</sup> zag ī<sup>7</sup> valā<sup>8</sup> kūnešn' gēhān' ī aharāyīh frēh<sup>6</sup>-dahešnīh [min kart' ī<sup>10</sup> valā<sup>11</sup> yehvūnēt].
- 50 katūr rat' (Ans.) mānpat' va¹ vīspat' va² žandpat' va³ dahūpat' is it dīhūpat') va⁴ žartūšt' 5 pancūm
- 51 valāšān matā man žagāī min ray (ī) žartūšť, IIII rať ray i žartūšť.
- 52 katār žag ī valā rat'? (Ans) mānpat' va-¹vīspat' va² žandpat' va¨ žartūšt' tasūm⁴ [havat⁵ amat pavan matā ī nafšā yehvūnt' ušʰ damān'ï kartič⁵ ī tasūm madam yehvūnēt⁰].
- 53 ἐξgōn' amat pavan hūmut' [aēγ dēn' pavan hūmat' pāyak' yegavīmūnāt']? (Ans.) amat pavan aharūv' ī² mīnītār fratūm' yehvūnt [μαναη gāyōkmart' yehvūnt, afaš⁴ γal mīnīt')]
- 54 ¿ēgōn amat¹ pavan hīxt'? (Ans.) amat mūnsarspend [av' kevan²(°)]
- 55 cegūn´ amat¹ pavan hūvaršt´? (Ans.) amat stūyesn´ ī¹ aharūyīhič ī fratūm dām\*\* [aēy yażešn´ ī⁵ avūrīgiċ⁰ ī∙ kirfak´\* pavan gūsānīgīh vebedunūňd³]\*\*
- 56  $a\bar{u}harma\dot{z}d^1$  fr $\bar{a}\dot{z}$  g $\bar{u}$ ft;  $m\bar{a}^2\ddot{s}$ ,  $r\bar{a}\bar{i}$  fr $\bar{a}\dot{z}$  g $\bar{u}$ ft'? (Ans.)  $ahar\bar{u}v\bar{i}h^4$   $\bar{i}^5$   $m\bar{i}navad^0$ ,  $va^7$  stih [ $va^8$   $n\bar{e}vak\bar{i}h$   $\bar{i}$   $m\bar{i}navad$   $va^9$  stih  $r\bar{a}\bar{i}$ ].
- 57  $m\bar{a}$   $k\bar{a}mak\bar{\imath}h^1a\dot{s}^2$   $r\bar{a}\bar{\imath}$   $fr\bar{a}\dot{z}^3$   $g\bar{u}ft'$   $[m\bar{u}$   $av\bar{a}yast'^4$   $r\bar{u}\bar{\imath}$   $fr\bar{a}\dot{z}$   $a\dot{s}^5$   $g\bar{u}ft']$ ? (Ans.)  $a\bar{e}\gamma$  vad  $\dot{z}ay$   $\bar{\imath}^6$   $vax\dot{s}\bar{e}n\bar{\imath}t\bar{a}r^{7+*}$   $\dot{s}\dot{a}l\bar{\imath}t\bar{a}^8$   $yehv\bar{u}n\bar{a}t'^9$   $[va^{10}$   $val\bar{u}$   $\bar{\imath}^{11}$   $k\bar{u}mak'$ - $xvat\bar{u}\bar{\imath}^*]$
- ¿and aharūvān' rāī¹ [yal² avīŋat' gūftan']? (Ans.) aēy vad vaxšēnītān" ychvūnēt' 2 agič i⁵ akāmak' xvatāī \*\* [aē man' aē vāj' yal pētākēnēnd¹ aēy gadā ī² kayān aētūn' 6 čēgōn' levatā hūxvatāyān' 4(?) aētūn' mā⁴ levatā † dūšxvatāyān' ? aē¹ levatā hūxvatāyūn' pavan hanā² kār aēy vad nēvakīh vēš³ vebedūnāñd⁴ levatā dūšxvatāyān' pavan hanā⁵ kār aēy vad anākīh kam⁰ vebedūnāňd³.

# Talmud babli, Traktat "Götzendienst", Kap. III Mischna und Gemara I und II.

Von

### Lic. theol. Paul Fiebig.

Nach Strack, Einleitung in den Talmud, S. 118, existieren bis jetzt an allgemein zuganglichen Hılfsmitteln zum Verstandnis des Traktates Aboda zara drei Arbeiten: Ewalds Übersetzung des ganzen Traktates, sowohl der Mischna, als der Gemara, Edzards lateinische Übersetzung des ersten [zweiten] Kapitels und Stracks eigene Ausgabe der Mischna dieses Traktates. Ewalds Ubersetzung ist im grossen und ganzen richtig, doch vollig ungeeignet, einem noch ungeübten Leser des Talmud das Verständnis des Textes zu vermitteln. Alle Erganzungen zu dem, ja bekanntlich gerade wegen seiner Breviloquenz schwer verständlichen, Text sind unangemerkt geblieben, auch ist vielfach so frei übersetzt, dass jemand, der selbststandig den Traktat studieren will, das Buch bald, weil es ihm kaum nützen kann, aus der Hand legen wird. Und doch ist es endlich an der Zeit, dass immer mehr Hilfsmittel geschaffen werden, zu leichtem und sicherem Verständnis des Talmud Die Theologie verlangt gebieterisch, dass sich die Thore dieses grossen, noch immer als Irrgarten zu bezeichnenden Gebietes öffnen, und nach und nach Licht in dieses Dunkel und Ordnung in dieses Chaos gebracht werde. Dazu will das Folgende ein kleiner Anfang sein. Es beginnt mit dem 3. Kapitel, da hierfur ausser Ewald noch mehts Besseres vorliegt.

Es ist für einen Theologen, überhaupt einen Nichtsemiten, sehr schwer, mühevoll und zeitraubend, die jüdische Litteratur zu erforschen. Nimmt er die Hilfe der Juden selbst in Anspruch, so sieht er sich in den allermeisten Fallen auch nicht gefördert: die Juden haben entweder ihrer Vorurteile wegen keine Fähigkeit, ein wissenschaftliches Verständnis ihrer Litteratur zu vermitteln, oder wegen ihrer uns Nichtsemiten ganz fremdartigen und philologisch völlig ungeschulten Geistesart. Ich habe jetzt das grosse Glück — und ich wünsche dasselbe recht vielen Theologen, die an dem Fortschritt ihrer Wissenschaft mitarbeiten wollen —, am Institutum Judaicum Delitzschianum in Leipzig (das. Markt 2 III) durch Herrn J. J. Kahan in die jüdischen Studien weiter eingeführt

zu werden. Ihm, seiner immensen Kenntnis und seiner philologisch geschulten Behandlungsart der jüdischen Litteratur, danke ich die

Möglichkeit und Fähigkeit zu der folgenden Arbeit.

Die verschiedenen Schichten der Gemara sind in der Ubersetzung durch verschiedenen Druck kenntlich gemacht. Alle mit dem Namen des Autors, resp. Traditors versehenen und alle wörtlich eitierten Traditionen sind eursiv gedruckt, die Mischna und die ihr dem Alter nach nahestehenden Traditionen sind ausserdem noch gesperrt worden Alles antiquagedruckte stammt von dem Redaktor des Talmud, resp. aus verhaltnismassig spater, der Redaktion des Talmuds nahestehender Zeit So hebt sich deutlich ab, was verschiedenen Ursprungs ist und verschiedenen Zeiten angehört. Alles in eckige Klammern eingeschlossene steht nicht im Text, sondern ist um des Verstandnisses willen erganzt worden. Im allgemeinen sei hier noch folgendes bemerkt:

- 1. Man hat, wie vor allem die II. Gemara zeigt, im Talmud sehr mit Erorterungen zu rechnen, die im Sinne alter Autoren angestellt werden, dramatisch das Für und Wider diesen Autoren in den Mund legen, zwar alte Traditionen benutzen, aber nicht selbst als historisch genommen werden können Dahin gehort die ganze, ausführliche Diskussion zwischen Jochanan und Schim'on b Laquisch; denn es ist klar, dass Laquisch nicht den etwa 100 Jahre später lebenden Raba als Autorität anführen kann.
- 2. Besonders wichtig ist es, die Abschweifungen vom eigentlichen Thema, die Haupttradition und die Nachträge im Unterschiede von einander zu erkennen.
- 3. Zu beachten ist ein- für allemal, dass oft nur ein Teil der citierten Tradition für die Diskussion verwendbar ist und verwendet wird.
- 4. Es seien hier noch mehrere in dem behandelten Stück vorkommende Einführungsformeln der einzelnen Traditionen und einzelne der stereotypen Wendungen, welche die Hebel der Diskussion bilden, erklart.

אָבֵר רַרָּר רוּהְבָּּרְ. Es ist darauf zu achten, ob אָבֵר vor oder hinter dem Namen des betreffenden Rabbis steht. Steht es vorher, so ist der Sinn einfach: der betreffende Rabbi hat das Folgende gesagt; steht es nachher, so ist der Sinn: "Rabbi Jochanan aber sagt", es liegt also der Gegensatz gegen die Meinung eines anderen darin.

Jemand tradiert = אָדָהְ dient zur Einführung alter, der Mischna parallel laufender Sätze, ebenso רְּהָבֶּה, resp. in der Frage: רְהָּאֲבֹּר, steht da, wo die offizielle Schultradition, d. h. die Mischna, eitiert wird.

אָהְמֵכּ führt entweder einen Nachtrag zu der vorher schon abgeschlossenen Hauptdiskussion dort ein, wo die Meinungen von Amoräern citiert werden, ohne dass vorher von einer Meinungs-

verschiedenheit die Rede war, oder es erörtert eine Meinungsverschiedenheit durch Anfuhrung amoräischer Traditionen.

אָמייהוּר דְּרֶבְּבֵן "was ist der Grund für unsere Rabbinen?", d. h. wie konnen sie ihre Meinung begründen?

א הָבי הַשַּׁחָא wörtlich: "so ist's zur Stunde?" = steht es jetzt so? אָכּיבּן "womit beschäftigen wir uns hier?" = besinnen wir uns doch genau darauf, wovon wir hier reden!

מידי אירָיָא (ייף אירָיָא, Hıtp.: מִיהיבִייָא, ist so etwa zusammengeknüpft worden?" d h.: hangt es wirklich so zusammen? kann man wirklich so folgern?

- 5 Die Zahlen und Buchstaben, welche die Disposition deutlich machen sollen, sind von mir hinzugefügt worden.
- 6. Man beachte den Unterschied zwischen den aramaischen und den hebraischen Stucken. Aramaisch sind alle die Stücke, in denen der Redaktor frei, von sich aus eine Tradition erörtert, daher auch alle Formeln, welche die Diskussion weiterführen Hebraisch dagegen sind die alten, wörtlich eitierten Traditionen, überhaupt alles, was im Gegensatz zu der freien Diskussion eine bestimmte, scharf umrissene Formulierung erheischt.
- 7. Der Text entstammt der Ausgabe: Shitomir 1862, ist jedoch mit Hılfe der Varianten des Rabbinowitzsch berichtigt worden.
  - 8. An Einzelheiten sei noch erwahnt:
- S. 586/87 ist הַחָּה Kakophemie. Übersetzen lasst sich so etwas meist nicht. Es soll ausgedrückt werden, dass der Götze in Wahrheit nicht nur nicht herrscht über die Welt, sondern ihr vielmehr untergeordnet ist.
- S. 590. אַדְּיָהְ bedeutet eine anonyme, ohne Angabe des Autors auftretende Tradition. Für die Mischna gilt: alle anonymen Traditionen geben die Meinung des Rabbi Meir wieder.

שות לומר ביות שוח שיים שוח שיים שוח du erfunden wirst zu sagen" = und wenn du von den in diesem Falle gegebenen Möglichkeiten folgende annimmst, so u. s w.

- 9. Mannigfache Belehrung bietet: Elementi grammaticali del Caldeo biblico e del dialetto Talmudico babilonese del Prof. S. D. Luzzatto. Pad. 1865.
- 10. Eine leichte Lektüre ist die folgende Ubersetzung trotz aller Erklärungen nicht. Für unsere Begriffe ganz deutlich und leicht verstandlich wurde eine Paraphrase seine, die, unserer Ausdrucks- und Denkart folgend, den Sinn frei reproduzierte.

### Text.

#### I. Mischna.

בַּליהַצלָּמִים אַסורִין מִפְּנִי שׁהן גִעְבָּדִין פַצַם אַתת בַשְּנָה

דָבָרי רַבִּי מאיר

2. וַחַכְנִוֹים אונְוּרִים

אינו אָסור אִלָּא כל שׁוֵשׁ בְּיָדו מַקְל או אַפור

אַרְ מּהְערוּ בּן בַּאָלְיאל אוּמִר. אַר כל שׁיִשׁ בְּיָדוֹ כֶּלִ־יָּבֶר:

## I. Gemara.

אר דַלֶּעֶבְרין פַעַם אַחַת בַּשָּׁנָה מָאִי טַעַּמֵייהר Zu 1.

בַבַבְנַן

אָמַר רַבי וַאַקק בַר יוסף

אָבַר רַבי יוּחָנָן

אַטר אוֹתר מָקּרִם בְּלָא חָיָישׁר לְּמִיעוֹטָא לֹא נְזְרוֹ שִׁאָּר מְּקרִמוֹת בָּצָר שָאָר מִקרֹמוֹת אַטר אותו מְקוֹם וְרַבְּנַן בַּצַר שָאָר מִקרֹמוֹת אַטר אותו מְקוֹם וְרַבְּנַן בַּנִים אַחַת בַּשְּׁלָה וֹרָבִי מֹאִיר דְּחָרֵי שִׁקּר מְקרֹמוֹת בַּיִים אוֹתר מָקוֹם

אָמַר רַב יְהוּדָה

בְאַלָּדִרָטִי שֶׁל מְלָכִים שְׁזִינּדּ אָמֵר שִׁמוֹאָל

אָמַר רֶבָה בַר בַר חָנָה

אָמַר רַבִּי יוחָנָן

ובֹבומָיִרן עַל פתח מְיִרלָה שָנִינוּ

אָכוֹר רַבֹּרֵי

וֹגַכּפּנִים מֹּנ אִנּכֹּא לִפּוֹ בַּאָּמִׁר מֹאַנ הַגַּמֹא לְנוּנ אֵבְּנִי לָעוּ כֹּלְכִים נִבְּנִי עִכֹּל מִּנְעַנִיוּ מַטְׁקוּלִנְ בְּשָׁתְ פַּפּנִים אֲּבְׁתְ בְּשִׁתְ

# Übersetzung.

### I. Mischna:

- 1. "Alle Standbilder sind [betreffs irgendwelcher Benutzung] verboten, weil sie einmal im Jahre angebetet werden." Worte des Rabbi Meir.1)
- 2. Weise<sup>2</sup>) aber sagen. "Nur alle [die Standbilder] sind verboten, in deren Hand sich ein Stab oder ein Vogel oder eine Kugel befindet."
- 3. Rabban Schim'on, Sohn Gamliels,") sagt:
  "Überhaupt alle die [sind verboten], in deren Hand
  sich irgend etwas befindet."

### I. Gemara:

- Zu 1. Wenn [es sich so verhalt], dass sie [d h. alle Standbilder] einmal im Jahre angebetet werden, was ist [dann] der Grund für [die von R. Meir abweichende Ansicht] unsere[r] Rabbinen?
- [Antwort:] R. Isaak, bar Joseph 4), sagte: "R Jochanan 5) hat gesagt: An dem Orte des R Meir pflegte man es [d. h das Standbild] einmal im Jahre anzubeten, und R Meir, der sich um die Minorität kümmert, dekretiert [als Vorbeugungsmassregel für] die übrigen Orte im Hinblick auf jenen [einzelnen] Ort."

[Andere Gesichtspunkte.] R Jehuda  $^{6}$ ) sagte: "Schemuel") hat

"Wir tradieren das [nur] von Standbildern von Königen."
Rabbah, bar bar Chana'), hat gesagt: R Jochanan hat gesagt

"Und zwar lehren uir [das], wenn sie am Eingang einer Stadt stehen."

Rabbah 9) sagte

"Widerstreit der Meinungen [findet nur statt] in betreff kleiner Stadte, aber in betreff grosser Studte sind alle einig [und sagen, dass die Standbilder] erlaubt [sind] "

Was 1st der Grund [dafur, dass nach allgemeiner Meinung die Standbilder in grossen Studten erlaubt sind]? [Ant-

<sup>1)</sup> um 130—160 n. Chr, Strack, Einl. in den Talmud, S. 83 (abgekurzt-Str.). 2) andere Gelehrte. 3) 50—90 n. Chr., Str S. 78. 4) zur Zeit des Rabbi. 5) † 279 n. Chr., 2. Gener d. Pal. Amor., Str S. 89. 6) † 299, Begrunder der Hochschule in Pûm Bedttha, Str. S. 89. 7) † 254; Str S. 88. 8) um 300, 3. Gener. der babyl Amor, Str. S. 91. 9) † 331, S. 91 Rabbah und Raba, der eine mit N, der andere mit T, sind nicht mit einander zu verwechseln!, siehe Str. S. 91 und 92.

אֹסוֹנִים: בְּֿהֵל כפּֿנִים גַּבְּנִי הַכּּכְ אָפֹּג רַבָּׁנִ אָלָּא אִּי אִנְאַר בְּׁכִּי אִנְּמִּר לְמִיפִּלְעִינִּעוּ בְּבִיּר אָעִמִּר לְנִי לַבְּנִי לְבִּיּר לְבִי

יב': יָחַבְּמִים אומָרים אינָן אַסורִין וכ': Zu 2.

מַקּל שרודה את צַצמו תַחַת כָּל־הָעולָם מַקּל שרודה את צַצמו

צפור שתופש אָת שַּצְמוֹ תַחַת כָל־הֶעוֹלֶם כולו כַציפור:

בַרור שתופש אָת צַבְּמו הַחַת כָליהְעוּלָם כולו כַּכַדוּר:

הַנָּא

ששע פֿק-שָׁגוּלָם כוקו ולָפֿסוף סׄבור השורג אַע גֹּאמו סיֹוף מִגוּללא סׄבור קטָהים בגּלְמָא שוסׁיפּו צַּלְישׁוּ סֹנוּף בּחָּלָע נהּכּצַע

וֹלָבַסוף סבור בָּדיל כּלְילֵּי בְּצְלְנְיָא צַשְׁרָה מִצִיקְרָא סבור בָּדיל כּלְילֵי בְּצְלְנְיָא

עשׁע פֿקישֿאולָם כוקו לִמִּישַׁע: וּקַבֿסוּף סׁבור הַחוּעם אַע בֹּאַמּנ הַבֿגַע נִוּגִּילָרָא סִבור אָיהַעּינִימָא בֹּגּלְמָא

: בַּבָן שִׁמְעון בן בַּמליאָל כוי Zu 3.

נונמ

בֿבּר בֿר אָשּׁׁר אַפּרלו אָרור אַפּרלו אַיסָם

תופש בירו צואָה מָהוּ כולֶח אֶלְמָא זִילוּ בְאַפּיח כִּי צוֹאָה או דלָמָא הוא נִיהוּ דְזִיל בִאַפּי כוּכְּה צָלִנָאָא כַצואָה

תיקו:

wort: Dort] hat man sie zum Schmuck [allein] angefertigt. Aber: kann denn jemand bei kleinen Stadten [wirklich im Ernst] behaupten, man habe sie zum Schmuck angefertigt? bei kleinen Stadten hat man sie [doch] sicherlich gemacht, um sie anzubeten?! [Daraus folgt also:] Vielmehr. wenn eine Tradition [hierüber] besteht, so ist sie folgendermassen tradiert: [d. h gerade umgekehrt, wie sie faktisch tradiert ist]

"Rabbah sagte:

"Meinungsverschiedenheit giebt es nur in betreff [der Standbilder] der grossen Städte, aber alle sind [darin] einig, [dass die Standbilder] der kleinen Städte verboten [sind]."

- Zu 2 Ein Stab: weil [das andeutet, dass] er über die ganze Welt mit seinem Stabe herrscht;
  - ein Vogel: weil [das andeutet, dass] er die ganze Welt packt wie einen Vogel;
  - ein Ball: weil [das andeutet, dass] er die ganze Welt packt wie einen Ball.

### Jemand tradiert:

"Man hat in die Tradition noch aufgenommen: ein Schwert, eine Krone, einen Siegelring."

Ein Schwert: anfänglich war man der Meinung[, das bedeute] bloss einen Rauber, aber schliesslich war man der Meinung[, das bedeute] einen, der die ganze Welt tötet;

eine Krone: anfanglich war man der Meinung[, das bedeute] bloss einen Kranzflechter, aber schliesslich war man der Meinung[, das bedeute] eine Krone;

einen Siegelring: anfanglich war man der Meinung[, das bedeute] einen, der die ganze Welt besiegelt [d. h. verurteilt] zum Tode.

## Zu 3. Jemand tradiert:

"Sogar ein Steinchen, sogar einen Holzspan."

Es fragte Rab Asche:1)

"Wie steht es, wenn es [d. h. das Bild] Unrat [d. h. etwas Veruchtliches] in der Hand hält? [Hat das zu bedeuten:] die ganze Welt ist gering geachtet in seinen Augen wie Unrat, oder vielleicht: es selbst ist verächtlich in den Augen der ganzen Welt, wie Unrat?"

Das bleibt unentschieden.

<sup>1) † 427,</sup> Str. S. 92/93, Neubegründer der Schule in Sura.

### II. Mischna.

המוצא שברי צלמים הַהַרי אָלו מוּתָרין 1.

2. מְשָּׁא תַּבְנִית נָד או תַבְנִית רגל הֲרי אָלוּאַסוֹרִין מֹפִנִי שָׁכֵּיוֹצָא בָּדֹן נִיְּבָד:

### II. Gemara.

אָמֵר שְימוראל Zu 1.

אַפּילו שׁבֵרֵי אַלְמִים וְהָאָנֵן תָּגַן שִׁבֵרִי אַלְמִים הוא הַדִּין דַאֲפִּילוּ טַבְרִי אֲלַמִים למִיתְּנָא סִיפָא למִיתְנָא סִיפָא

מַבְּנִית נָד תַבנִית רָגל הַרָּי אֵלו אַסורִין מפֹנִי שפַּיוצא בָּהָן יִּעבְר

72r Zu 2.

בתומוגון בֿק פֿסָיסֿן שַׂמָאו וְּבָא הָּפָּנו מכּנו מִינִּטּ שִׁסונון מפֹנו מכּנואא בו לְּבֹבׁר מַאָא טּבׄנות וֹד מַבְּנוּת נֵצבְר

לֵא אַצּלָּט לִטַּטִּא יִּבִּבָּא מַאִּלָּט לִיִטִּ בַּחולִּ, וֹבַחול לִיִט מַוֹמַר אַמֹר אִיטִּי נִפּהָט בֹבי הִּמְצוֹן בֹּן לָלִיהְ אָמֵר מוּערִע מִסְּעָמָא בֹבי הִמְצוֹן בּן לָלִיהְ אָמֵר מוּערִע בֹבי הִמְצוֹן בּן לָלִיהְ אָמֵר מוּערִע בִבִּי הִמְּצוֹן בּן לָלִיהְ אָמֵר מוּערִע בַּבְּבָּט זְּבָּט הַיִּהְעִּים בְּמִים בְּיִבְּי

### II. Mischna.

1. Betreffs dessen, der Bruchstücke von Standbildern findet, [gilt diese Tradition:] siehe, diese [Bruchstücke sind erlaubt.

2. Hat [aber] jemand die Form einer Hand oder eines Fusses gefunden, siehe, so sind diese verboten, weil dergleichen angebetet wird.

### II. Gemara.

Zu 1. Schemuel) sagte:

"Auch Stücke von Götzenbildern [sind erlaubt]"

[Frage:] Wir tradieren doch aber: "Bruchstücke von Standbildern?!"

[Antwort: Was von den Bruchstücken von Standbildern gilt,] eben dasselbe gilt auch von Bruchstucken von Gotzenbildern. Was aber das anbetrifft, dass man [d h. die Mischna] tradiert: "Bruchstücke von Standbildern", so kommt das daher], dass man [d. h. die Mischna] zum Schluss tradieren will: , Wenn jemand die Form einer Hand oder eines Fusses gefunden hat[, dies ganz im allgemeinen gedacht, nicht von vornherein auf Teile von Götzenbildern beschränkt], siehe, so sind diese verboten, weil dergleichen angebetet wird."

Zu 2. Wir tradieren: "Wenn jemand die Form einer Hand oder eines Fusses gefunden hat, siehe, so sind diese verboten, weil dergleichen angebetet wird " Warum [sind sie verboten]? — Sie sind doch [auch] Bruch-

stucke?!

Es erklurte [das] Schemuel [so]:

", Wenn sie [noch] auf ihrer Basis stehen"[, sind sie verboten, ueil dann der götzendienerische Gebrauch klar ist].

[Nachtrag:]

Es ist berichtet worden:

"[Was] ein Götzenbild [anlangt], das von selbst zerbrochen ist, so saqt R. Jochanan?): "es ist verboten", R. Schim'on ben Laquisch'): ",es ist erlaubt".

R. Jochanan hat gesagt: "es ist verboten" [er hat das nach unserer Meinung aus folgendem Grunde gesagt denn, siehe, er [d h. der frühere Besitzer des Bildes] hat es nicht ungiltig gemacht. R. Schim'on b. Laquisch hat gesagt: "es ist erlaubt"; [denn] aller Wahrscheinlichkeit nach hat er es thatsachlich ungiltig gemacht, indem er [sich] sicherlich sagte: "wenn es [d. h. das Götzenbild] sich selbst nicht geschützt hat, wird es mich dann noch schutzen konnen?"

<sup>2) † 279,</sup> Str. S 88. 3) Schwager Jochanans, 1) † 254, Str. S. 88. 2. Gen. der pal. Amor., Str. S 89.

1.

(a) אַיתיביה רַבי יוּחָבֶּן לְרַבִּי שׁמִּעון בִּן לְּקִישׁ וְרְאשׁ דְּגון וּשִׁתִּי כֵּפוֹת יָדְיוּ כְּרותוֹת וְגוּי וְכְתִיב

צַל פּן כא יִדרכוּ כהַני דְגון וגו׳ אָצַיר לו

> בָּתָם שָׁמֵנִיהָ מִשֶּׁם רָאָנָה

לָרָגון וְאַרָּא אִיתִיב ליה צַל הַמִּלְּהוּ אַת־הַמִּפְּהָן דְאָמִיִרי הָכִּי שַׁבְּקִיה אִיסרֵיה לָרָגון וְאַרָּא אִיתִיב ליה צַל הַמִּפְּהָן

### שיתיביה b)

וְהַבּבִּוֹלִ מִוּעִּבִּוּן כְּכַבְּצֵּן כָּמִּר הִבּבִּר זְּבָּבִּי מִימִּרוּן הַכַבְּצֵּן כָּמִּר הָבּבִּר מִאִּיר מִמִּמִר בְּנִים וֹבֹבִּי וּוֹשְׁלֵּן מִּנְּבַבִּי מִאִּיר מִאִּיר וֹכַבְּי וּוֹשְׁלֵּן מִּנְבִבִּי מִאִּיר מִאִּיר הַכְּבִּי מִאִּיר הַכְּמִים בַּבִּבְּיוֹ אָכְּנִים בַּבְּבְּיוֹ מִנְים הַבִּיִי בְּמִים בַּבִּבְּיוֹ אַכְּנִים בַּבִּירוּן בְּמִוּבִּא הָבְּרִי בְּכְבָּיִם זְּבָׁה אָסִונִין בּמוּנִא הְבַּרִי בִּלְמִים נַבִּינִי אָנִי מִוּעֹבִין

## אַרָשָׁהָ יבּהָ c)

מִי נִימֵר דְבִּשִׁלָּה אָמָר בּשָׁלִּום אָמָר בּשָׁלִום הָתָּם אִמֵּר צַבָּדום הָתָּם אִימֵר בַשְׁלִּה a) Rabbi Jochanan erhob gegen Rabbi Schim'on b Laquisch folgenden Einwand:1)

[Folgende Bibelstelle spricht doch gegen dich: 1 Sam. 5, 4:]
"Und der Kopf Dagons und seine beiden Hande
lagen abgeschlagen u. s. w."

und es steht geschrieben: "Darum betraten die Priester des Dagon nicht u. s. w. [l. c. V 5].

Da sagte er [L.] zu ihm [Joch.]:

"Von dort [holst du] einen Beweis? — Dort steht es so: sie liessen den Dagon im Stich und verehrten die Schwelle; denn sie sagten sich: den Dagon verliess sein Damon und hat sich auf der Schwelle niedergelassen."

b) Da erwiderte ihm [Jochanan]:

"Wer Bruchstücke von Standbildern findet, siehe, diese sind erlaubt" [daraus folgt:] jedoch Bruchstücke von Götzenbildern sind verboten. IL. sagte dagegen: Du presst bei diesem Schluss das Wort "Standbilder", der Ton ruht aber auf: "Bruchstücke", also.] Sage nicht [d. h. also kannst du nicht sagen]: "Bruchstucke von Götzenbildern sind verboten", sondein sage [d. h. sondern du kannst nur folgern]: "doch die Stand-Bilder selbst sind verboten". Und [d. h. namlich] die schlechthinnige [d. h. anonyme] Tradition [in der Mischna] ist im Sinne des Rabbi Meir [der in der I. Mischna von den ganzen Standbildern, in der II. von deren Bruchstucken redet]. Und R. Jochanan [was sagst du zu folgendem Schluss:]? von dem Ausspruch des R. Meir schliessen wir doch [notwendig] auf die Meinung der Rabbinen?!: Hatte nicht R. Meir gesagt: "Standbilder sind verboten, Bruchstücke von Standbildern sind erlaubto!" - so sind nach den Rabbinen ebenfalls Götzenbilder verboten [vgl. die I. Mischna Nr, 2] und ihre Bruchstücke erlaubt.

c) [Antwort des J.] So steht es jetzt? [d. h. so soll es jetzt stehen? Ist nicht dem Schluss von den Bruchstücken von Standbildern auf die Bruchstücke von Gotzenbildern falsch? denn:] Dort [d h. bei den Bruchstücken von Standbildern] kannst du sagen: "man hat sie [nämlich: die Standbilder] angebetet" und du kannst [auch] sagen: "man hat sie nicht angebetet", [d. h. es ist überhaupt zweifelhaft, ob sie angebetet worden sind]. Wenn du dich aber bereit finden lasst zu behaupten: "man hat sie angebetet", so bleibt noch immer die Frage: hat man sie ungiltig gemacht? [Bei Bruchstücken von Götzenbildern steht es ganz anders: Handelt es sich namlich direkt um] ein Gotzenbild [d. h. dessen

<sup>1)</sup> Zu merken ist zum Verstandnis des Folgenden, dass Jochanan die strengere, Sch. b. Laqu die laxere Ansicht vertiitt

では、またいのでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本の

הָרי סָפּק ווַדַאי וַמִּידִי נִדַאי מִידִי וַדַאי

באָרן כָפַק מוּצִיא מִידי וַדַאר α)

והָתַנְיָא

מִתוּקָנין בָּנִי יומָן חַרִי חָן בִחִּזְּקַת בָנִי יומָן חַרי חָן בִחִּזְּקַת חַבר שׁמָת וְהַנִּיתַ מגורָה

אבׄב אבׁוֹ

דְנַדֵּאִי מִבְנֵלִי

הַּעָּם וַבַּאִי חוא וְלַאָּתִּי סָפּק ומואָיא מִידי וַדַאִּי סָפּק צַשִּׁרִינְּחוּ סִפּק לֹא צַשְּׂרִינְּחוּ

דוַרֵאי צַשָּׁרִילָהו כּוְרַבי חַנִינָה חוזָאָה דָאָמֵר רַבי חַנִילָה חוזָאָה

הַאָּינו מְתּוְקָן מְתַחַת יָדו הַזָּקָה צַל חָבָר שׁאִינו מוציא דָבֶּר

וְאִי בְצֵית אִיפָא

סָפּק וִסְפּק הוא

מֹבֹרִהם אַבָּם בֹּכְ הַבוּאַעוּ כֹּבַרַבּה אוּהַּגִּלָא בַּאָמַר

ושחולע מון שֿמּגֹמּת כֹּבִּי מֻּשׁׁיִּבֵּא בּשִׁמִּתו אוֹכִּגָּת ומֹכְנִיסִׁם בִּמוּץ מֻּבָּּ

אָרן סָפּק מוציא מידֵי וַדַּאי (הַתָּניָא הַיָּדְי וַדָּאי וַדָּאָי וִהָתַניָא

אָמֵר רַבִּי יִהוּדָה

Bruchstücke], so ist sicher, dass man es angebetet hat, und wer kann [in diesem Falle mit Gewissheit] behaupten, er [d. h. der Besitzer] habe es ungiltig gemacht?

So steht auf der einen Seite ein Zweifel, auf der anderen eine

Gewissheit

[Nun lautet aber die Regel·] Der Zweifel entringt den Handen der Gewissheit nichts. [Folglich: man darf die Bruchstücke von Götzenbildern nicht benutzen].

[Abschweifung:]

[Prüfung der Richtigkeit der eben angefuhrten Regel.

Besteht diese Regel wirklich zu Recht

α) "Der Zweifel entringt nichts den Handen der Gewissheit?"

Siehe, es ist doch tradiert worden:1)

"starb ein Chaber und hinterliess eine Kammer voll von Früchten: [so gilt.] Selbst, wenn diese [erst] an eben diesem Tage [hineingebracht sind, sc. in die Kornkammer] so sind sie als verzehntet anzusehen."

Siehe: hier ist sicher, dass sie zehntpflichtig sind, zweifel-

haft aber, ob er sie verzehntet hat oder nicht

Und doch kommt der Zweifel und macht die Gewissheit ungiltig.

[Antwort auf diesen Einwand:] Hier steht eine Gewissheit der andern Gewissheit gegenüber; denn [einerseits sind sie zehntpflichtig, andererseits:] entsprechend dem Wort des Rabbi Chanina Chusaah ist [ferner] auch gewiss, dass er sie verzehntet hat. R Chanina Chusaah²) hat nämlich gesagt: "Betreffs eines Chaber ist als sicher anzunehmen, dass er nichts aus seiner Hand gegeben hätte, was nicht verzehntet gewesen wäre." Übrigens, wenn du willst, kannst du auch so sagen: ein Zweifel steht dem anderen Zweifel gegenüber, [einerseits ist zweifelhaft, ob er sie verzehntet hat, andererseits, ob sie überhaupt zehntpflichtig sind.] wie das dem Wort des Rabbi Oschaja³) entspricht, der gesagt hat:

"Der Mensch kann es mit seinem Getreide schlau anfangen: er bringt es mit der Spreu hinein, damit sein Vieh es fresse,

und es dann vom Zehnten frei ist "

β) Und [wir fragen noch ennmal: Besteht diese Regel wirklich zu Recht:]

"Der Zweifel entringt nichts den Handen der Gewissheit[?]"

Es ist doch tradiert worden:

Rabbi Jehuda 4) hat gesagt:

<sup>1)</sup> Tos. Zuckermandel, S. 92, Z 26. 2) 4 Gener. der babyl. Amor, um 315 3) 2. Gener. d. pal. Amor., um 260. 4) Zeitgenosse des R. Meir, nicht zu verwechseln mit Rab Jehuda († 299, Str. S. 89). Str. S. 84. Tos. Zuckermandel, S. 614 unten.

מַצַשה בשפחַתו של מציק אחָר ברמון שהטִילָה נֵפּל לבור ובא כהן והציץ לידַע אם זָכָר אָם נקבָה ובָא מַצַשָּׁה לִפָּני חַבָּמים וְשִׁיהַרוהו מִפנִי שׁחולדָה ובַרָדְלָס מִצויִין שָׁם נבא בכא דַנַדַאי הִטִילָה נפל סָפַק נְרָרוהוּ סָפָק לא גרָרוהוּ וקְאָתִי סָפָּק וּמוֹאִיא מִידֵי וַדַאי לָא תימָא הטִילָה נפל לבוֹר אָלָא אימָא הַטִּילָה כְמין נפָּל נבֿאַ לֵידַע אָם זָכָר אָם נְקבָה הוא קתני הַכי קַאָּפַר

ליבֵע אָם רוחַ הָפִּילָה אם נפָל הטִילָה

נֹאָם תמָצא לומַר

נפל הטִילָה לידֵע אָם זְכָר אָם יָּקּבָה

וָאָר בָיִנית אִינָא

בֵּיוָן שׁחוּלְדָּח ובַּרְדִּלֶס מְּצוּיִין שָׁם וַרַאי גָּרָרוֹהוּ

d) אַיתיבֵיה

בֿתּוֹמִּנִין בַּלָ בֹּטִיסָן אַמָּאִ תָּלְיִּכָּאִ שְׁמִוּאֵל אַמֵּאִי תָּא שְׁבָּנִים נינְהוּ מָאָא תַּלְּנִית נָד תַּבְּנִית נְצִּל הָרִי מָאָא תַּבְנִית נָד תַּבְנִית נְצִל הָרִי Einst ereignete sich folgendes: die Magd eines Steuereinnehmers in Rimmon liess eine Frühgeburt in eine Cisterne fallen. Da kam ein Priester und blickte hinein, um zu sehen, ob es eine münnliche oder eine weibliche [Frühgeburt gewesen sei]. Diese Thatsache kam vor Weise [zur Begutachtung], und sie erklarten ihn [d h den Priester] für rein, weil Wiesel und Iltis dort haufig sind "[, so dass diese die Fehlgeburt sicher weggeschleppt haben, der Priester sich also nicht über einen Leichnam gebeugt und so verunreinigt hatte].

Siehe: hier ist sicher: sie hat eine Frühgeburt hineinfallen lassen, zweifelhaft: ob jene sie weggeschleppt haben oder nicht. — Und da kommt [dennoch] der Zweifel und

macht die Gewissheit ungiltig.

[Antwort auf diesen Einwand gegen die obige Regel·]
Sage nicht· "sie hat eine Frühgeburt in die Cisterne fallen lassen", sondern sage: "sie liess etwas Ahnliches wie eine Frühgeburt in die Cisterne hineinfallen".

Aber siehe doch[, muss man dagegen sagen, man tradiert:] "um zu wissen, ob sie münnlich oder weiblich sei" [woraus doch folgt, dass sie eine Frühgeburt hat hineinfallen

lassen].

[Andere Möglichkeit:] So meint [der Traditor] das: [Zunächst] wollte er [d. h. der Priester] wissen, ob sie eine Hautblase [des Embryo] hatte fallen lassen, oder ob sie eine Frühgeburt hatte hineinfallen lassen. Und, wenn du dich bereit finden lasst zu sagen[, d h. für den Fall, dass sich herausstellte:] "eine Frühgeburt hat sie hineingeworfen", [beabsichtigte er] zu erfahren, ob diese männlich oder weiblich sei". Übrigens, wenn du willst, kannst du [auch] sagen: "weil Wiesel und Iltis dort haufig sind", ist sicher, dass sie es weggeschleppt haben[, so dass die Gewissheit, dass es eine Frühgeburt war, dieser zweiten Gewissheit gegenübersteht].

d) Er erwiderte ihm [Joch. dem Laqu.].
"Findet jemand die Form einer Hand oder die
Form eines Fusses, siehe, so sind diese verboten,
weil dergleichen angebetet wird"
Warum [tradiert man das? Wie kannst du dir das erklaren?],
es sind doch Bruchstücke? [und trotzdem verboten?!]

[Antwort des Laqu.:]

Doch: Da giebt es eine Erklärung des Schemuel:

"Wenn sie [noch] auf ihrer Basis stehen" [sind sie verboten, da sie so nicht als Bruchstücke, sondern als Anbetungsgegenstand an und für sich gelten].

(e) אַיהִיביה גרי מְבַטל צָבֹרָה זָרָה שׁלוּ נשל חַבִּירו וִישְרָאָל אֵינר מִבַטֵּל עֲבֹיָה זָרָה אַמַאי היהָוי כַּצָבֹרָה זְרָה שִׁישִׁיבִרָה מאיליה אָנֵר אַבַיִּר ಭರಿದೆಲ್ಲಿ וָכִי פְּחָסָה מָאָי חָוִי וֹבַא עַכֹּוֹ פקקה אַף צַל פִּר שָׁלֹא חַכְרַה בטַלָה הָבר בורכיר דַפַּחָפָה גוי אַבְל פִּחָפָה ישֶׁרָאָל לָאַ בִּטְלָה וַרַבָּא אָכַיר לְעוּלָם כי פּחַסָה יִשִּׂרָאַל בַּמִּי בְּטִּלָה אַלָּא נְּזְרָה דלְמָא מַנְבַה לָה וְהָדָר מַבַשיל לָה וָהָוי צַבֹּדָה זְּרָה בֹנר יִשְׁרָאֵל וְכָל־לַבֹּנְדָה זְּרָה

## f) אַיתִיבִיה

(

אור שָׁהַבִּרא אֲבָנִים מָן הַמַּרְקּוּלִים וְתִּיפָּה בָּהָן דְרָכִים וְסַרְשִׁיוּת מותָרות וְתִיפָּה בָּהָן דְרָכִים וְסַרְשִׁיוּת אַפורות אַפורות

בנג נהלשל אילט במלט לבולם

e) Er erwiderte ihm [dem Laqu.]:

"Ein Heide kann sein Gotzenbild und auch das eines anderen [durch Beschadigung] ungiltig machen, ein Israelit aber kann das Gotzenbild eines Heiden [durch Beschudigung] nicht ungiltig machen!

[durch Beschudigung] nicht ungiltig machen¹)"

Warum [soll denn der Israelit das nicht können]? Es [d. h. das beschadigte Götzenbild] sollte doch wenigstens gelten wie ein von selbst zerbrochenes Gotzenbild? [bei dem ja nach Laqu. selbstverständlich vorausgesetzt werden muss, dass der Heide es ungiltig gemacht hat]

[Fur Laqu. tritt nun Abbaje und Raba ein:]

Da sagte Abbaje ·2)

"Wenn er es bloss eingedrückt hat" [darum handelt es sich in der Tradition; d. h. was von dem von selbst zerbrochenen Götzenbild gilt, findet hier keine Anwendung, da es nicht zerbrochen ist]

[Joch. dagegen:]

Bd. LVII

Und, wenn er es bloss eingedrückt hat, was macht das aus?

Wir tradieren ja doch

"Hat er es eingedrückt, obwohl er nichts davon weggenommen [d. h es nicht zerbrochen] hat, so ist es [ebenso] ungiltig [wie dann, wenn er es zerbrochen hat].".") [Laqu. dagegen] Diese Worte [besagen]:

"Fur den Fall, dass es ein Heide eingedrückt hat[, ist es ungiltig], aber, hat es ein Israelit eingedrückt, so ist es nicht ungiltig "

Und Rabba4) hat [im Sinne des Laqu] gesagt:

"Immerhin kannst Du [d h. hier. Laqu] sagen: sogar, wenn ein Israelit es eingedrückt hat, ist es ungiltig [von Rechts wegen]. — Aber. [nur] als Vorbeugungsmassregel ist [so, wie die Tradit. zeigt,] dekretiert worden [denn] vielleicht hebt er [d. h. der Isr] es auf [und macht es so zu seinem Eigentum] und macht es dann ungiltig, so dass es dann ein Gotzenbild im Besitze eines Israeliten ist, und von jedem Götzenbild, das im Besitze eines Israeliten ist, gilt die Regel, dass es niemals ungiltig werden kann."

f) Er erwiderte ihm [dem Laqu]:
 "Wenn ein Heide Steine von einem Merkurhaufen bringt und pflastert damit Wege und Strassen, so sind diese [d. h. die Steine] erlaubt; wenn aber ein Israelit Steine von einem Merkurhaufen bringt und mit diesen Wege und Strassen pflastert, so

sind sie verboten."5) [Für die Diskussion kommt im Sinne des Joch. auch hier nur der

<sup>1)</sup> Mischna, Abod. sarah, Kap. IV. 4. 2) ; 338, Str. S 92. 3) Abod. sarah, Kap IV, Mischna 5, fol. 33 a 4) Str. S 92, † 352, Schulhaupt in Mechuza am Tigris 5) cfr. Tos., ed Zuckermandel S. 470, Zeile 29 ff.

מבומר

עיטוו פּוּבּברָה זְרָה שׁנְשׁתַּבְּרָה

נִוּאִילּידָּ

בַבְּא נַנִּיִר כוֹדַבְּא

g) אַיתיבִיה

גוי ששיפָה עַבדָה זָרָה לֹאַוּרָכוּ

הִיא ושִׁיפויִיהָ מוּתְרִין

לַבֶּורֶכֶה.

היא אָסורָה וְשׁיפוּוִיהָ מותְּרִין

וֹנְשְׁרָאל שׁשׁיפָה עַברָה זְרָה בִּין לָצְוּרָכוּ

ובין לצורֶכָה

היא וְשׁיפוֹנִיהָ אֲסוֹרִין

なだない

תיהוי בַּנְבדָה זְרָה שׁנְשְׁתַבּרָה

מאיליד

הָבָא נַמִּי כִדְּבָא

(h אַיתִיביה h

בַבִּי יוסי אומר

שׁוחק וְזוֹרֶה לְרוֹחַ אוֹ מּטִיל

خِتْ

אמרר לר

אַף הוא נַינַשָּׁה זבל

יְבָתִיב

כֹא יִדְבַק בּיָדְךְ מְאוֹנֶיְה מִן הַחרם

מַמַמר

הַכָּא נָמִי כּדְרַבָּא תֹהְנֵי כַּצְלֹדָה זָרָה שׁוְשְׁתַּבּרָה מִאִּילִיהָ

i) אַיתיביה

רַבי יוֹפֵי בִן וַפִּיאָן אוֹנִוֹר

מָּבֶא צוּרֵת דְּלָקון וְראשו הָתוּיך

ספק גוי הַתְּכוּ

2. Teil dieser Tradition in Betracht. Es folgt nämlich daraus, dass Bruchstucke von Gotzenbildern (als solche kann man die Steine ansehen) verboten sind. Laqu. schliesst anders. Er erklart diese Tradition aus einer Vorbeugungsmassregel der Rabbinen, nach Rabba ]

Warum [lautet die Tradition so]? Es [d. h der Steinhaufen] sollte doch wenigstens so viel gelten, als ob ein Götze von selbst

zerbrochen worden ist?

[Laqu.] Siehe, hier gelten ebenfalls die [oben angefuhrten] Worte Rabbas.

g) Er erwiderte ihm [Joch. dem Laqu]

"Wenn ein Heide eine Gotzenstatue abgehobelt hat, weil er es notig hatte [d h die Spane brauchte], so ist diese und ihre Spane erlaubt, [hat er sie aber abgehobelt], weil sie es notig hatte [d. h. etwa, weil sie des Abputzens bedurfte], so ist sie verboten, aber ihre Spane sind erlaubt Wenn aber ein Israelit eine Götzenstatue, sei es, weil er es notig hatte, sei es, weil sie es notig hatte, abgehobelt hat, so ist diese samt ihren Spanen verboten."1)

Warum? sie sollte doch [in diesem Falle] gelten so viel wie eine Gotzenstatue, die von selbst zerbrochen ist?

[Laqu ·] Siehe, hier [gilt] ebenfalls der Ausspruch Rabbas.

h) Er erwiderte ıhm [dem Laqu]:

"Rabbi Jose") hat gesagt:
[Wenn einer ein Götzenbild findet, dann] soll er es zerreiben und [den Staub] in alle Winde zerstreuen oder ins Meer werfen [damit niemand mehr davon Nutzen haben kann] Da sagte man zu ihm: "auch in diesem Falle [d. h. wenn er es zerreibt] wird doch Dung daraus [d. h. man hat also davon einen Nutzen], und es steht doch geschrieben: nicht das Geringste von dem Banne soll an deiner Hand kleben.")

Warum? Es [d h. das zerriebene Bild] sollte doch wenigstens gelten so viel wie ein von selbst zerbrochenes Gotzenbild?! [Laqu.] Siehe, ebenfalls hier gilt der Ausspruch Rabbas.

i) Er erwiderte ihm [dem Laqu]:

"Rabbi Jose, ben Jassian,1) sagt.

"Fand jemand die Abbildung eines Drachen, dessen Kopf abgeschnitten war [so gilt] Ist hier

<sup>1)</sup> cfr. Tos. S. 470, 12 ff., ed. Zuckermandel. 2) b. Chalaphta, zur Zeit R. Meirs, Str. S. 83. Abod sarah, Kap. III, Mischna 3. 3) Deut 13, 18. 4) spatestens 100.

אָסור נוער ספל ישלאן עֿעֿכו ספל ישלאן

מַכַּימר

תהוי כַעַבדָה זָרָה שׁנִשְׁתַּבְּרָה מאיליה הַכָּא נַמי כדרַכָּא

אַיתִּיביה k)

רַבי יוסי אומר

אַפָּגי שהַנבנָיה נושרָת דַּגְּשָׁמִים אַפָּגי שהַנבנָיה נושרָת דָּלִיהּן אַמָאי

מאיליה מאיליה בַּצָברָח זָרָה שׁנִשְׁתַברָה

שָׁאני הָהָם דִּנִיקָר עַבּדָה זָרָה

וּלַמָּיִּגִּי לַבֶּוּרְלָּה הָיא אָסוּרָה וּשִׁיפּוּגִיה וֹהָא שׁיפּוּוִין דעיקר יַּבּדָה זָּרָה קּוִימִת

מוקרו

יִנִילָּטָה לָפָּי שׁאֵין צַבּנָה זָּלָה בְּטִילָּה דרך כַב הולָא בְּרִיה דְּרָב נִחושׁץ אָפֵּר

2

ישליני בענה בשנה לבנה לא בהנין ולא מועלין לא בהנין ולא מועלין בראשו של אשילה בתיה בשנה בראשו של אשילה בתיה בשנה בנון שששלה בנון שששלה בשול בן לכיש איתיביה בבי שמעון בן לכיש איתיביה בבי המעון בן לכיש איתיביה בבי יוֹהָבֶּן zweifelhaft, ob ihn ein Heide abgeschnitten hat oder ein Israelit, so ist sie [d. h. die Abbildung] erlaubt, ist aber sicher, dass ihn ein Israelit abgeschnitten hat, so ist sie verboten."

Warum? Das hatte doch mindestens so viel zu gelten wie ein

Gotzenbild, das von selbst zerbrochen ist?!

[Laqu :] Siehe, hier gılt ebenfalls der Ausspruch Rabbas.

k) Er\_erwiderte ıhm [dem Laqu].

"Rabbi Jose sagt "Auch [ist es] nicht [erlaubt] Gemüse in der Regenzeit [unter einer Aschera zu pflanzen], weil das Laub [von der Aschera] auf es herubfallt [wodurch das Gemüse gedüngt wird, man also einen Nutzen hat Das Laub gilt als Bruchstücke von Gotzenbildern].

Warum? Es [d. h. das Laub] soll doch wenigstens gelten wie

ein Götzenbild, das von selbst zeibrochen ist?!

[Laqu..] Dort [numlich bei dem Laube in der angeführten Tradition] liegt die Sache anders [man kann hier nicht von einem zerbrochenen Gotzenbilde reden]; denn der Hauptbestandteil des Götzen bleibt bestehen.

[Joch .] Doch siehe bei den Hobelspanen [war doch auch klar], dass der Hauptbestandteil des Gotzenbildes bestehen blieb, und dennoch lautet die Tradition: "wenn sie es nötig hatte, so ist sie verboten, ihre Spane aber sind erlaubt" [so sollte doch hier also auch das Laub gestattet sein? Dein Gesichtspunkt kann also nicht in Betracht kommen]

[für Laqu] Rab Huna, Sohn des Rab Jehoschua.<sup>1</sup>) sagte: [Das Laub bleibt deshalb verboten] "weil kein Gotzenbild durch natürliche Vorgunge ungiltig werden kann" [d. h das Laub

nicht als Bruchstücke von Götzenbildern gelten kann]

2.

Es erwiderte dem Rabbi Jochanan Rabbi Schim'on ben Laquisch:
"Von einem Nest, das sich auf der Spitze eines zum Tempelgut gehorigen Baumes befindet, darf man [einerseits] keinen Nutzen haben, [andererseits] aber[, hat man Nutzen davon gehabt, so] braucht man kein Sühnopfer wegen Veruntreuung von Tempelgut zu bringen

Befindet es [d h das Nest] sich auf der Spitze einer Aschera, so darf mun es [, wenn man Nutzen davon haben will.] mit einem Stocke herabwerfen "2)

[hinaufklettern darf man nicht]

2) Mischna, Me'ila Kap. III, Ende.

<sup>1) 5.</sup> Gener. der babyl Amor. Str. S. 92 ca. 330.

הַבָּא בִנְאר נְכְקּונַן

כגין דאַייתי באים מבֶלמָא וְקִינתְה

בְדוּנְ

דיקא נַמִּי דְקְתָני גַּכִי הַקְּדְשׁ לֹא

בקוברך וְלֹא מוּעַלְּיך

אי אַמַרתָ בשׁלָמָא דאַייתִי עצים מבָלמָא

הַיינו דָקְתְּנוּ נַבוּ הַקְרשׁ לֹא נהנין וְלֹא

מוצלין כא נהכין מדובבן ולא מוצלין

מִדְאוֹרַייתָא דִדָּא לָא קְּדִישִׁי

אלא אי אַמַּרְתָּ

שָׁשַבְּרָה עֹצִים מֹמִנוּ וֹקְינְתָה בָּהְדְ

אַפַּמאר לָא מּוֹיִבֻלִין הָא קְדִישׁי

כִּירדר אִירֶּרָא

הָכָא בִּגידולין הַבָּאִין לְאַהַר מִּבֶּאן

בָּקִקיבַן

וָקָא סָבַר

אין מִצילָה בגִידוכין

ולבי אַבְהוּ

אָמַר רַבִּי יוּחָנָן

מָאִר רַתיז בָאפרוּחִין

אָמַר ליח הַבִּי יַצַקב לְרַבי וִרנּינְהוּ

בר תַחליפָא

מַסברָה כָּדְ

בָאפַרותִין כָאן וכָאן מוּוְתְּרִין

בראים כמן וְכֹמן אַסורון

Man muss dabei [Im Sinne des R Laqu] z. B daran denken, dass er [d. h. der Vogel] von ihm [d h. dem Baume] Holzer abgebrochen und mit ihnen das Nest gebaut hat, und dennoch tradiert man: "man darf es mit einem Stocke herab-werfen"[, um es dann zu gebrauchen: also, wenn ein Götze von selbst zerbrochen ist, sind die Trümmer erlaubt].

[Joch. dagegen] Womit beschaftigen wir uns hier? [Doch] z. B [damit, (d. h mit der nach Joch's Meinung am nächsten liegenden Annahme.) dass er [d h der Vogel] die Hölzer anderswoher brachtef, nicht von dem Baume nahm] und baute mit ihnen das Nest [Dann versteht man, warum man das Nest gebrauchen, es hinabwerfen darf: fremde Hölzer sind natürlich ganz neutral.] Und auch die Finesse [d. h. genaues Nachdenken über den Sinn der vorliegenden Tradition] besagt dasselbe; denn man tradiert doch betreffs des Baumes, der zum Tempelgut gehort, dass "man [einerseits] keinen Nutzen [davon] haben darf, [andererseits] aber kein Sühnopfer zu bringen braucht. Wenn du nun friedlich zugiebst, dass er [d. h der Vogel] die Holzer anderswoher brachte, so würde das sehr gut damit zusammenstimmen, dass die Tradition betreffs des Tempelgutes lautet: , man darf keinen Nutzen haben und braucht doch kein Sühnopfer zu bringen:", man darf keinen Nutzen haben: [das erklart sich dann] auf Grund des Ausspruches [d. h. der Vorbeugungsmassregel] unserer Rabbinen, und. "man braucht kein Opfer zu bringen": [das erklart sich] auf Grund der Thora; denn siehe, sie [d h. die Holzer] sind nicht geweiht [zusammen mit dem Baume] Jedoch, wenn du sagen willst: "er [d h. der Vogel] hat von ihm [d. h. dem Baumel Hölzer abgebrochen und hat mit ihnen ein Nest gebaut", warum braucht man [dann] kein Opfer zu bringen?! - sie sind doch geweiht?!

[Laqu. dagegen:]

Kann man wirklich mit Recht so folgern? Hier handelt es sich doch um Nachgewachsenes, das erst hinterher gekommen ist [d h nach der Weihung], und er [d h. der Traditor] ist der Ansicht: "ein Opfer ist bei Nachgewachsenem nicht notig".

 $Und\ Rabbi\ Abbahu^1)\ [sagte]:$ 

"Rabbi Jochanan hat gesagt:

"Was [ist hier gemeint mit·] "er wirft hinab"? — [Das bezieht sich auf] die Jungen [im Nest, nicht auf das Nest selbst]."

<sup>1) 3</sup> Gener. der pal. Amor. Str. S. 90, einer der spateren Schuler des R. Jochanan.

נָאפֶרוֹחִין שׁצְרִיכִין לְאִמֶּן יָאפְרוֹחִין שׁצְרִיכִין לְאִמֶּן אָמָר רֵב אָשׁי

Es sagte Rabbi Jakob zu Rabbi Jeremia bar Tachliphe: 1)
"Ich will es dir klar machen. bei den Jungen ist es so und
so erlaubt [d. h. bei dem Baume, der dem Heiligtum gehört,
und bei einer Aschera], bei Eiern aber ist es so und so
verboten."

Es sagte Rab Asche:2)
"Und Junge, die ihrer Mutter noch bedurfen, sind Eiern gleich zu achten"

<sup>1)</sup> Beide 2. Gener. der babyl. Amor.

<sup>2) † 427,</sup> Str S. 92/93.

# Andhra History and Coinage.

Ву

#### Vincent A. Smith.

## III. The Andhra or Andhrabhrtya Coinage.

### 1. General Observations.

#### Abbreviations.

A C — Cabinet of Sii A. Cunningham, now in B M.

B. M — British Museum

Bo. R. A. S. — Journal of Bombay Branch of Royal Asiatic Society.

C A. I. — "Coins of Ancient India" (Cunningham)

E. H. D. — "Early History of the Dekkan" (Bhandarka).

E. I. — "Epigraphia Indica".

C. S. I. — "Coins of Southern India" (Elliot).

I. A. — "Indian Antiquary".

I. C. — "Indian Coins" (Rapson).

Left, of reader.

Proc. A. S. B. - Proceedings of Asiatic Society of Bengal.

r. — Right, of reader.

S I B. A — "South Indian Buddhist Antiquities" (Rea).

W E. — Cabinet of Sir Walter Elliot (specimens in B. M.). Wt. — Weight.

The Andhra comage, as compared with the issues of other ancient Indian dynasties, has attracted little attention. The coins, with two exceptions, are struck in base metal, either lead or bronze, on and are as crude in design as they are rude in execution. They thus offer little attraction to the eye of the collector, and are seldom sought for. Even if sought for, they are difficult to obtain. The territory of the Andhra monarchs is now largely occupied by Native States, the Nizam's Dominions, Mysore, and others, which present few facilities for numismatic enterprise. The two principal collections of coins in India, those at Lahore and Calcutta, do not

<sup>1)</sup> I am not certain whether the so-called copper coins are really copper or bronze.

seem to include a single specimen of the Andhra coinage, and if a set exists in the Madias Museum, it is inaccessible owing to the

want of a catalogue.

The publication of this essay, the first attempt to give a connected, systematic account of the history and coinage of the Andhra monarchy, will, it is hoped, stimulate interest in a neglected branch of Indian antiquities, and bring to light many additions to the list of Andhra coins. Notwithstanding general neglect, the Andhra coinage has been studied by a few writers, who have described and illustrated it in considerable detail, although in an unsystematic fashion. The published illustrations of the coins are so numerous that I have not thought it necessary to prepare a plate representing the series, and I have confined my figures to the reproduction of a few specimens in the British Museum, selected for special reasons. The following bibliographical list is believed to be nearly complete.

#### Bibliography of Andhra Coinage.

Elliot, Sir Walter, — "Numismatic Gleanings" in Madras Journal of Literature and Science, Vols. III, IV; substantially reproduced, with the collaboration of Mr. E. Thomas, in "Coins of Southern India" (Intern Num Or., 1885). Figures 24—30 of plate I, and 39, 40, 43—47 of plate II represent Andhra coins of various types

Thomas, Edward, — A tentative account of 14 varieties "seen for the first time" by the writer is given in I. A, vol VI (1877), p. 276; which was superseded by a more elaborate article entitled "Andhra Coins", ibid., vol. IX (1880), p. 61. These papers are not illustrated, and are arranged on a fanciful plan.

Cunningham, Sir A., — "Coms of Ancient India", (1891), pp. 102—111, Pl. XII. The chronology is certainly erroneous; the

plate is good.

Rea, A., — "South-Indian Buddhist Antiquities" (Arch Rep. Imp. S., vol. XV; 1894), pp. 21—31, pl. XII, XIII. A very careful and detailed description of coins of eastern types collected at Gudivāda in the Kṛṣṇā (Kistna) District, Madras.

- Hoernle, D., (1) Proc. A. S. B, 1882, p. 58. A slight notice of 5 specimens of the "bow and arrow" type, presented by Mr. Gibbs, which have been described in detail by Paṇḍit Bhagavān Lāl Indrajī: (2) ibid., 1893, p. 117. A summary description of 183 copper (bronze) coins from the Central Provinces.
- Paṇḍit Bhagavān Lāl Indrajī & Dr. Codrington, "Coins of Andhrabhritya Kings of Southern India", in Bo. R. A. S. vol. XIII, 1877, p 30, pl. III, IV. This is the best account of the western "bow and arrow" type. The plates are good.

Pandit Bhagavān Lāl Indrajī, — "Antiquarian Remains at Sopârâ and Padaṇa", in Bo R. A S., vol XV (1881—82), pp 305. 315 This paper contains the original account of the only two silver Andhra coins as yet discovered.

Rapson, E. J., — "Indian Coins" (Grundriss, 1898), p. 23, pl. II,

fig. 4, 5.

Sewell, R. — "Lists of Antiquities, Madras"; and Rea, A., — "Progress Reports" in Proc. Madras Govt., Public. Minor notices of the finds of coins.

The earliest known Andhra coins seem to be the two pieces, one of lead, the other of copper or bronze, which bear the name of Śrī Śāta (Siri Sata) These coins hitherto unpublished, are reproduced in figs. 1, 2, p 615 post They are included in the collection of Pandit Bhagavan Lal, now in the British Museum. and presumably come from Western India, where that collection was formed. The alphabetical characters of the legend seem to be considerably more ancient then those of the other Andhra coin legends, and to closely approximate to the alphabet of the Barhut inscriptions 1) The difference is especially marked in the character ta, which assumes an elongated form on the Sata coins quite distinct from the squat, rounded form used on the other coins. The contrast can be verified by comparing the ta on the coin of Sivālakura, as shown in figure 3, p. 618 post. The character sa on the smaller Sata coin has a head line or matra, but this element of the characters, which is well marked in the legends of the ordinary Andhra coins, is altogether absent from the legend of the larger Sata com. The legends of the newly discovered coms seem to my eye to belong to the period about 100 B C.

The devices of these coins are peculiar. The standing figure on the smaller coin recalls a familiar type of the Northern Satrap coinage of the period 150—100 B C. The river containing fish and the cross and balls device, conveniently known as the "Ujjain symbol", are both characteristic of the early cast and punch-marked coins of Eran. Besnagar, and Ujjain in Mālavā. There is reason to believe that the kingdom of Mālavā was absorbed by the Andhra monarchy about B C 70.2)

The Mātsya Purāṇa (Radcliffe M. S) gives the name of king No. 10 as Śātaswāti, i e Śāta Śātakarni Reckoning back form 113 A D, the ascertained date of the accession of Vilivāyakura I, and assuming the lengths of reigns as given in the Puranic lists to be correct, the accession of Śāta falls in 68 B. C. If the recorded lengths of the reigns be disregarded, and an average of 15 years

2) ante, "Andhra History", 1902.

<sup>1)</sup> I have been informed on good authority that Barhut, not Bharhut, is the correct spelling.

per reign be assumed, his accession must be placed in B C 97. On the whole, I am disposed to regard the date 68 B C. as approximately correct. It suits the coins admirably, and I have little hesitation in assigning the coins of Sata to king Sāta Sātakarņi, No. 10 of the Puranic list, notwithstanding the fact that the next known coins belong to king No 22 I am convinced that research will fill many of the gaps at present existing in the series of Andhra coins. It is very unlikely that coins were first struck by the twenty-second king

The coins hitherto known are covered by the reigns of kings Nos 22—30, who reigned approximately from A. D. 84 to 229. Coins of No. 27, Śiva Skanda, No 29, Vijaya, and No. 31, Pulumāyi, no doubt were issued, but they have not yet been discovered.

The coins of the Later Andhrabhṛtyas fall naturally into three classes — I. Western coins, of "bow and arrow" type, issued by kings Nos. 22—24, in lead and copper, II. Eastern coins, of various types, issued by kings Nos. 25—30, in lead and copper: III. Western coins in silver, imitating the coinage of the Western Satraps, and issued by Gautamīputra Yajīia Śrī only.

The "bow and arrow" coins are not known to occur anywhere except at Kolhāpur, in the Bombay Presidency (N. lat. 160 42', W. long. 740 16'), which is very probably identical with the Hippokoura of Ptolemy, the capital of Baleokouros, or Vilivayakura II, king No. 24. Most of the specimens seem to come from a hoard comprising more than 600 pieces, which was accidentally disclosed in 1877, when a road was under construction. The coins had been deposited in a common earthen jar buried at a depth of about fifteen feet at the Brahmapuri or Banpuri hill to the northwest of Kolhāpur.1) The better specimens were distributed between the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, Mr. Gibbs, Dr. Bhau Dajī, Mr Mandlik, and probably other persons Those belonging to the Society and Mr. Gibbs, 19 in number, were carefully examined and minutely described by Pandit Bhagavan Lal Indraja, who prepared two excellent plates. Mr Gibbs subsequently presented five coins from his set to the Asiatic Society of Bengal

The lead and copper (or bronze) coins in the hoard were about equal in number. All belong to one or other of three reigns, namely, king No 22, Vāsisthīputra Viļivāyakura (I), who is called Rajada — or Cakora — Sātakarņi in the Mātsya Purāṇa (R.) list; king No. 23, Māḍharīputra Sivālakura, the Siva Śātakarņi of the

<sup>1)</sup> According to Professor Bhandarkar two hoards were found at Kolhāpur. "A large number of coins of copper and lead were discovered a few years ago, buried in what appears to have once been a Buddhist stūpa at Kolhāpur. Another hoard had been found some time previous in about the same locality". (E. H. D., p 16)

Purāṇa; and Gautamīputra Viļivāyakura (II). the Baleokouros of Ptolemy, and the Gautamīputra of the Purāṇas

Apparently about two-thirds of the coins belonged to the reign of the last-named king, the remaining one-third being about equally divided between his predecessors. The hoard was probably deposited during the reign of Vilivāyakura II (A D. 113—138)

The order of succession of the three kings concerned is conclusively established by purely numismatic facts quite independent of identifications with the names of kings mentioned in inscriptions or Puranic lists.

These facts are clearly stated by Paṇḍit Bhagavān Lāl Indrajī, whose exposition my be quoted in full:—

"As in any hoard the number of coins of the reign when the collection was made is usually greater than those of earlier dates, it may be inferred that all these coins were current in the time of Gotamiputia, and that the other two kings, Våsisthiputra and Madhariputra, reigned some time before him. The examination of the coins confirms this inference.

It has often been noticed that coins of the same type gradually deteriorate in fineness of workmanship from those first struck, those of each subsequent king becoming by degrees less perfect imitations of the original die, and made with less care in details and in form of the letters; and this can easily be seen on comparing the coins of these three kings.

On those of Vasisthiputra the tree on the reverse has a thick bottom, a tapering stem, and moderate well-formed leaves, the domes of the Chaitya are round and ornamented with a dot in each, and the letters on the obverse are symmetrical. Such is not the case with the coins of the other two kings; the tree on them has equal thickness from bottom to top, the leaves are ill-shaped, the domes are less round and have no dots, and the letters are not neat. From their appearance I conclude that Vasisthiputra was the first, Madhariputra the second, and Gotamiputra the third in succession, and this is more satisfactorily proved by the fact that one coin bears evidence of having been originally one of Vasisthiputra which has been restruck with the die of Madhariputra, and in the same way two others bear the impression of Gotamiputra over that of Madhariputra, as will be seen in the description of coins 6, 13 and 14. All this leaves, I think, no doubt that the order of succession of the kings is as I have given it

No 6 coin seems to have been made by putting a new stamp of Madhariputra on a Vasisthiputra coin, as a figure of a former Chartya, with dots is traced on the side of the new one, and part of the letter ku can be seen under sa, and part of va above ta.

Nos. 13 and 16 belong to Gotamiputra . but they are very interesting coins, for on them the stamp of that king has been impressed on what were coins of Madhariputra No. 13 is broken, the part of the usual inscription Raño Gotamipu is readable, showing that the coin is of Gotamiputra, the rest of the legend is lost in the broken part, but nearer the rim at the upper part of the obverse the name of Madhariputra is seen and can be read, although the letters are defaced. It seems pretty evident that the latter name is the one first struck on the coin.

On No 14 the stamp of the obverse of Gotamiputra coins is distinct, evidently impressed over the levelse of an old coin, the square coiner of the

old Chaitya being pretty plain. On the reverse there is the usual Chaitya and tree, on the left of which Madhariputra is distinctly read  $^{\prime\prime}1)$ 

The "bow and arrow" coms therefore cover a period of about

half a century, between A. D 84 and 138.

The abandonment of this type and the adoption of new devices by the later kings seem to be due to a dynastic change which is indicated in the Purāṇas Professor Bhandarkar points out that, according to the Mātsya Purāṇa, a second Andhra dynasty of seven princes sprung from the servants of the original Andhrabhṛtya family will come into power after that family becomes extinct.<sup>2</sup>) A similar verse occurs in the Vāyu Purāṇa, but in a corrupt form. The last king to use the "bow and arrow" type was No. 24, Vilivāyakura II, who was succeeded by exactly seven kings, Nos 25—31, who are evidently the seven princes alluded to in the Puranic tradition.

Although lead, tin, and copper (or possibly brass or bronze,  $\chi \alpha \lambda z \delta g$ ) were among the articles imported into the western harbours of India from Egypt in the first century A. D ,³) and Plıny was consequently under the impression that neither lead nor copper was produced in India, he was mistaken.⁴)

Lead ores, usually in the form of the sulphide known as galena, occur in several parts of India, especially in the regions

1) Bo. R. A S, vol. XIII, pp 304, 306, 307. These careful observations, which can be verified by inspection of the plates, are absolutely conclusive, and it is surprising that Prof. Bhandarkar should full to appreciate their value,

as he does in the following passage -

"One of the coins figured by Pandit Bhagvanlal Indraji bears the names of both Gotamiputa and Madhariputa, showing that the piece originally bearing the name of one of them was re-stamped with the name of the other. Mr Thomas thinks that it was originally Madhariputa's coin—I think it was Gotamiputa's, for, if we see the other figured coins we shall find that they are so stamped as to leave some space between the rim and the legend—This in the present case is utilized and the name of Madhariputa stamped close to the rim, which shows that the thing was done later".

Prof. Bhandarkai was misled by his untenable theory about a division of the Andhra kingdom. Mr. Thomas, an exceptionally skilled practical numismatist, had no hesitation in agreeing with the Pandit  $(I.\ A.,\ 1X,\ 61,\ C.\ S.\ I.,\ 30)$ . Mr. Thomas expressly says that "the original piece [No. 13 of Indrajī] leaves no doubt about the present interpretation of the order or sequence of the record".

# $^2$ ) त्रुन्ध्राणां संस्थिता (ते") राज्ये तेषां भृतान्वये नृपाः । सिन्नै-वान्ध्रा भविष्यन्ति (E. H. D., p. 28).

3) Periplus, Ch. 49, 56, in McCrindle's translation. (I A., VIII, 116.) I am satisfied that the Periplus was written near the close of the first century A. D

4) "India neque ass neque plumbum habet, gemmisque ac margaritis suis haec permutat". (*Hist. Nat.*, XXXIV, cap 48 in old ed, quoted in Sewell's *Lests*, vol. I, p. 63, note). Copper was also exported from Barygaza to the Persian Gulf. (*Periplus*, Ch. 36), but that may have been imported metal reexported.

which formed part of the Andhra kingdom Ancient mines, long since deserted, are numerous in the Kadana (Cuddanah) and Karnul Districts, as well as in the Palnad subdivision of the Krsna (Kistna) District Copper is also widely distributed. Ancient mines exist at N. lat 150 32', E. long. 780 14' 30", and at N. lat 160 11', E. long. 790 47' 30" in the Karnūl District, and in the Districts of Nellore, Singhbhūm, and Hazārībāgh This metal was mined up to quite recent times in the Jaypur State, Rapputana 1)

The Andhra kings had therefore no difficulty in procuring either the lead or the copper which they required for coinage. Their copper or bronze coins have not been assayed, and their exact composition is unknown, but, if they contain an appreciable amount of tin, that metal was probably imported. India has never produced tin in quantity, although the metal has been extracted on a petty scale from ores in the Hazārībagh District of Chutiā

Nāgpur.2)

The "bow and arrow" leaden pieces, quaintly termed "family coins" by Mr Thomas, were exhaustively tested at his instance by Dr. Percy in the Laboratory of the School of mines, and were found to consist of practically pure lead, with a mere trace of copper as an impurity.") Sir W. Elliot was nustaken in supposing the metal of these coins to be impure 4) The coins from the eastern districts struck by Pulumāyi, king No. 25, and his successors seem to be also composed of practically pure lead. 5)

Many of the lead coins, especially those of the latest kings, are very irregular in shape, and have protuberances which suggest that they were cast in a mould The large "bow and allow" pieces are usually fairly regular in shape, and must have been ordinarily struck cold, for, if the metal had been fused, the original legends could not be discernible, as they are on the re-struck coms. The Lion coms in lead, which probably belong to the reign of Yajna Śrī (A. D. 184-213), sometimes have the reverse blank. "In these instances", Mr Thomas observes, b) "the lead has seemingly been poured out in a fluid state from a heated ladle on to flat

<sup>1)</sup> V Ball, "Economic Geology of India", pp 248, 281; Balfour, Cyclopædia, s v. "Lead" and "Copper", Boswell in I. A., I, 152

<sup>2) &</sup>quot;Economic Geology", p. 314.

<sup>3)</sup> I A, IX, 64.
4) C S. I., 22, 23.
5) C. S I., 22 Certain coins attributed to the Pallavas, with a maned lion on the obverse, and a vase on the reverse, are supposed to be made of

an alloy of lead and tin. (C. S. I., p 22, pl II, 49, 50, and p. 152 B)

6) But Mr Thomas notes that Sn W Elliot possessed "a very sharp and perfect specimen" of a "bow and arrow" coin of Gautamīputra, which shows indubitable signs of having been cast — the marks of the moulds are set irregularly at the edges, and two definite orifices have been left at the sides to receive the metal, the superfluous quantity of which still adheres to the piece" . C. S. I., 31)

surfaces of stone, or even wood, and then sealed with the impress of the single authorized die, which was to give it a legal currency, according as the ultimate weight corresponded by this crude process with the intentional value. Mr. Tookey, who has lately held the position of English Mint-Assayer in Japan, informs me that a similar system of rude fabrication of money prevailed until very lately in that kingdom" 1)

Mr Rea believes that the process used in the manufacture of

the later coins from the eastern districts was

"to place a lump of cold metal of fixed weight and globular form between a broad die plate containing an engraving of the reverse symbol and a punch of the intended diameter of the com only, engraved with the obverse device, and strike on the latter till the approximate size and thickness were attained. A few of the facts which go to prove this may be noted. When the obverse die has been struck to one side, a lumpy irregular rim caused by the bulging out of the metal over the edge of the die appears on the other. (See Nos. 40, 47, 57, &c.) On the reverse no such rim ever appears, and however small the device may be with reference to the coin, or how much it may be placed to one side of it, the field around is always flat. This show that the reverse die had a considerable flat surface surrounding the engraving of the device, while the obverse die was only sufficiently broad to contain it."

I believe that the Andhra lead coins were always struck when cold, but that the blank had usually been cast in a mould. Coin No. 270 from Cunningham's collection in the B. M. was certainly made in this way, and the shape of the edge shows that the mould was

slightly smaller in the upper than in the lower diameter.

The Andhra comage, although geographically to be classed with the Southern issues, is Northern and Western in its affinities, and has nothing in common with the peculiar coinage of the South. The scale of weights is that of the North The large lead coms of the "bow and arrow" type often exceed 220 grains, or 14.25 grammes, and are evidently intended to be 11/2 pana pieces the pana being taken as weighing 144 grains (144 + 72 = 216 grains). Coins intended to pass as pieces of 11/2 pana each were not uncommon in ancient India (C. A. I., pp. 59, 81, 114). All the other denominations both in lead and copper, which are numerous, seem to be intended as multiples or fractions of the pana. Two huge anonymous leaden coins with a maneless line to 1. on the obverse, and reverse blank, which were found in the Godavari District are the largest ancient coins known in India. They weigh respectively 602.3 and 555.9 grains, or about 36 and 40 grammes, and must be regarded as 4 pana pieces (144  $\times$  4 = 576 grains).

The smallest lead coms of Yajña Srī, weighing 11 grains, or 0.712 gramme, are probably intended to be pieces of  $^{1}/_{12}$  pana each. One lead com from Bhagavān Lāls coll. in the B M. weighs only 7.8 grains, intended to be  $^{1}/_{10}$  of a pana. That collection includes several very minute coms, of which one seems to bear the

<sup>1)</sup> I. A., IX, 65.

legend Vasithi. The copper coins, the weight of which ranges near 35 grains, or 2 267 grammes, are evidently quarter panas. The weights of both the lead and copper coins are, of course, irregular. Coins of base metal are never very accurately adjusted. For coinage purposes lead and copper seem to have been treated as of equal value.

The very rare silver coins of Yajīā Śrī, copied from the issues of the Western Satraps, are hemidrachmae of the usual weight, about 34 grains.

The devices of the Andhra coinage, whether on the obverse or reverse, are those of the indigenous Indian currency, and are apparently free from all trace of foreign influence. They are consequently rude and inartistic, for Indian art was not born in India The so-called "Ujjain symbol" of the cross and balls, which is the favourite reverse device used by the later Andhra kings, seems to have been borrowed from Mālavā. It is specially characteristic of the punch-marked and cast coins found at Ujjain, Eraņ, and Besnagar.

The only indications of foreign influence exhibited by the Andhra comage which I can discern are the use of the die and of legends giving the name and titles of the reigning sovereign. The most ancient indigenous coinage of India consisted of little ingots or dominoes of silver or copper, without legends, punched from time to time with the marks of private persons or merchant guilds The cast coins, which, from B C. 300 or 400, circulated for centuries in many parts of India side by side with the punch-marked dominoes, are equally a private currency. The introduction of the royal style on the coinage and the use of the die were among the results of European trade. The standing figure on one of Sata Satakarni's coms may possibly be copied from the device common on the coins of the Saka Satraps of Northern India, which was itself probably a very rude imitation of some Asiatic type based ultimately on Europeans models. But rude standing figures occasionally occur on indigenous punch-marked coins.

The ship coins, perhaps struck by Yajīna Śrī, testify to the existence of sea-borne trade on the Coromandel coast in the first century of the Christian era. The ports on that coast continued to be the scene of busy traffic up to the time of Marco Polo in

the thirteenth century, and even later.1)

The narrowness of the time limits within which the Audhra coinage is confined deprives the legends of much palaeographical interest. The palaeography of the period between A. D. 84 and 229 is well known from the inscriptions in the caves of Western India, and the contemporary coin legends naturally exhibit a close

<sup>1)</sup> See Mr. Sewell's 1emarks in J. R. A. S, 1895, p 629.

agreement with those of the cave inscriptions. The characters on the coins of Sata resemble those of the Barhut inscriptions.')

Kolhāpur is the only site where coins of the "bow and arrow" type are known to occur, but they must exist elsewhere, and will probably be found when looked for more closely The coins of the caitya, horse, elephant, and other types struck by Pulumāvi and his successors (A. D. 138 to 229) are never recorded from Western India, but are abundant, especially those of Yajña Śrī, in the Krsnā (Kistna) and Godāvarī Districts on the east side of India. A considerable hoard of copper coins, 183 in number, belonging mostly, if not altogether, to the reigns of Pulumayı and Yajna Śrī was found in the north of the Canda (Chanda) District, Central Provinces. The locality where these coins were discovered must be near the northern frontier of the Andhra dominions. Mr. Rea has noted the occurrence of lead coins, probably assignable to Yajña Srī near Chitaldurg in Maisūr (Mysore). I have no doubt that if numismatists become interested in the Andhra coinage specimens will be found in all parts of the Dakhin. The inscriptions prove that the Western Ghāts were included in the dominions of kings whose coins have been found only in eastern or central localities.

The devices on the coins are not peculiar to any one form of religion, and by themselves give no information concerning the religion of the kings. Some years ago the caitya, sacred trees, and other symbols on the Andhra coins would have been described as "Buddhist" without hesitation, but all scholars are now aware that these symbols were the common property of all the Indian religions or sects. The personal names and the contents of some of their inscriptions suggest that the kings were orthodox Hindus, but the inscriptions prove that they were as leady to bestow benefactions on Buddhist monks as on Brahmans, and the few official grants of the dynasty which have been preserved happen to be all the records of donations to Buddhist fraternities. Such impartial liberality was, as is well known, the ordinary practice of the sovereigns of ancient India.

The detailed catalogue of coins which follows has been prepared on the lines of my works on the Gupta coinage. I have examined the collection in the British Museum, and am indebted to Messrs. Rapson and Hill of that institution for kind assistance.

<sup>1)</sup> The name is generally spelled Bharhut, but the late Dīwān of Rīwā informed me that it is properly Barhut, which is spelled in Hindī as ব্তরেন.

## 2. Catalogue of Coins.

RĀJA ŚRĪ ŚĀTA ŚATAKARŅI (SIRI SATA); probably king No. 10.

#### I. Elephant Type. — Lead.

Obv: — Elephant standing to r, on bank of a river with fish swimming in it, shown below the elephant. Marginal legend in large archaic character without  $m\bar{a}tras$  or head lines,  $Ra\hat{n}o$  Sara Satasa (i. e. Siri Satasa, or in Sanskrit,  $Sr\hat{i}$   $S\bar{a}tasa$ )

Rev.: — Blank.

#### References and Remarks

B. M — Bh. Lāl, No 907, unique. Wt 101 grams, about  $6^{1/2}$  grammes; a  $^{3}_{/1}$  paņa piece. Diameter 1 15 inch, No 9 of Mionnet's scale (Fig. 1.)



## II. Standing King Type. — Copper.

Obv. — Rudely executed male figure, standing to front Ujjain symbol in 1 field. Marginal legend in bold archaic characters in high relief,  $Ra\~no$  Sara ( $\.e$  Siri) Satasa (Sanskrit,  $\rat{Sr\~a}$   $\rat{Satasa}$ ). The character sa has a  $m\~atra$  or head line

Rev - Elephant standing to r: river with fishes below. In r field a caitya of three arches Above elephant a tree in railing (Fig. 2.)

## References and Remarks

B M — Bh. Lāl, Nr. 903, unique. Diameter 0.8 mch, or No 5 of Mionnet's scale Wt. 86 grains, or 5.572 grammes The coins has lost some weight, and may have been intended for a  $^{1}/_{2}$  pana piece.

For discussion of the attribution of these coins see General Observations If I am right in attributing them to king No. 10, a blank in the coinage extending over the reigns of kings No. 11 to 21 inclusive must be admitted. I expect that coins of some of these reigns will come to light.

## RĀJA VĀŚIĶTHĪPUTRA VILIVĀYAKURA[I], (VĀSIŢHĪPUTA VILIVĀYAKURA): king No. 22

#### Bow and Arrow Type - Lead

Obv.: — Bow of simple form, with string downwards; short arrow with broad triangular head, pointing upwards, and fitted to string.

Marginal Prākrit legend, in large but neat characters, Raño Vāsithīputasa Vilivāyakurasa. The vowel mark over th, which

looks like o, must apparently be read as î

Rev.: — Pyramidal caitya composed of small arches or semicircles, arranged in four tiers, each containing a dot; the caitya surmounted by a crescent, and standing on a rectangular plinth decorated with serpentine line and dots. Tree, with tapering stem and seven leaves, to 1 of plinth.

Diameter, 1 1 or 1.2 inch, No 9 of Mionnet's scale. Wt,

about 228 grains, nearly 15 grammes a 11/2 pana piece.

#### References and Remarks

B. M. — Bh Lal, 1 spec.

B. M — Burgess, 2 spec

B. M — A C. (C. A I, p 109, pl XII, 1)

Elliot. — wt 228 grams (I A., IX, 61, No. 2; C S. I, p 30, No. 2).

Bo R A S., vol. XIII, p 305, pl III, fig. 1-3

#### Same Type. — Copper.

Obv . — Device and legend as on lead coins, but a dot or small circle to 1. of bow

Rev.: — Caitya as on lead coms, but crescent and plinth are wanting, and tree springs from summit. In 1 field, wheel (cakra) and triratna symbols, in r. field, another symbol

Diameter, 0.7 inch, or No. 5 of Mionnet's scale. Wt., about

30 grains, or 2 grammes: a quarter pana piece

## References and Remarks

B M. — No 265, A C, fine (C. A. I, p 109, pl. XII, 2).

B. M. — Bh Lal, Nos. 908—910

B. M. — Burgess, 1 spec, from Kolhāpur.

I. A., IX, 62, No. 4; wt. 35 grains.

C. S. I., p. 31, No. 4; wt 28.

Bo. R. A. S., vol. XIII, p. 307, pl. IV, fig. 18 (in the description figures 17 and 18 are confounded).

Vāsisthīputra Vıļivāyakura corresponds with No. 22 of the Mātsya Purāṇa list, who is called the Sātakarṇi of Cakora, etc. His coins are certainly the earliest of the Andhrabhṛtya series

hitherto published, but those of Śāta now appear to be entitled to priority. The coins both lead and copper are not known from any locality other than Kolhāpur in the Bombay Presidency. All the extant specimens probably come from the hoard described above in General Observations.

The obv. and rev devices resemble those found on punch-marked coins (see Theobald, "Symbols found on the Punch-marked coins of Hindustan", J A S B, Part I, 1890, pl VIII—XI, especially pl VIII, fig 56 (bow and arrow), ibid, fig. 47—52

(stūpas), pl. IX, fig 64—68 (trees))

Bhagvān Lāl Indrajī observes (Bo. R. A. S., XIII, 305) that "the point of the arrow is directed exactly to the space between the beginning and end of the inscription, and this was probably so arranged with a view of not showing any disrespect to the king, as might be supposed if the arrow were represented as pointing to his name or title; and this is in accordance with a general custom in India of holding everything in connection with sovereign in great respect, even to the letters of his name, for instance, in ordinary documents, if there be occasion to write the name of the king, it is done at the head of the paper, a blank space being left where the name should be in the midst of the writing".

Vilivāyakura, probably a Dravidian word, seems to me to be the king's personal name. It recurs as the name of his next successor but one, Gautamīputia Vilivāyakura, who was probably his grandson. Vāsisthīputra Vilivāyakura may therefore be conveniently designated

as Vilivāyakura I.

#### RĀJA MĀŅHARĪPUTRA (MĀŅHARĪPUTA) SIVĀLAKURA SVĀMĪ SIRISENA (? SAKASENA); kmg No 23.

#### Bow and Arrow Type - Lead

Obv.: — Device as on coins of last proceding king Legend, in large coarse characters, Raño Māḍharīputasa Sivālakurasa

Rev — Device essentially the same as on coins of last preceding king, but the dots in the caitya arches are wanting, the tree stands either to r. or l. of the plinth, and its stem is cylindrical not tapering.

Diameter about 1 1 or 1.2 inch, No. 9 of Mionnet's scale. Wt about 220 grains, or  $14^{1}/_{1}$  grammes, a  $1^{1}/_{14}$  pana piece.

## References and Remarks

B. M — 9 specimens, including A C, No. 266 (C. A. I, p. 109, pl XII, 4); Bh. Lāl, No. 917, with tree to l.; ditto, No. 918, with double-struck rev, showing two caityas, one with dots, and the other without.

I. A, IX, p 61, No 1; and C S I., p. 29, No I; wt. 220 grains Bo. R A. S., XIII, p. 306, pl III, Nos 4—7, and pl IV, Nos 13, 14. No. 6 of pl. III was restruck on a com of Vilivāyakura I, showing two *caityas*, one with, and one without dots, and parts of both legends It is probably identical with B M No. 918. Pl. IV, fig 13. 14, are coins of Sivālakura restruck by his successor, Vilivāyakura II

#### Same Type. — Copper

Obv.: — Device and legend as on lead coins

Rev: — Device as on copper coins of last preceding king, but the symbols in the field are indistinct Diameter about 0 7 inch, or No. 5 of Mionnet's scale. Wt about 35 grains; a quarter-pana piece.

#### References and Remarks

B M. — Two specimens, viz. A. C., No. 272 (C A I., p. 109, accidentally omitted from plate); and Bh. Lāl, No. 920, obv. in fine condition, with perfect legend (fig. 3).





The restruck coins permit no doubt of the fact that king Sivālakura came between kings Viļivāyakura I and Viļivāyakura II. He is called Šiva Svāti (i. e Šātakarņi), and the Sātakarņi of Mahendra and Kuntala in the Purāṇas

## RĀJA SVĀMĪ GAUTAMĪPUTRA (GOTAMĪPUTA) ŚRĪ ŚĀTA-KARNI VILIVĀYAKURA [II]; king No 24

## Bow and Arrow Type — Lead

Obv: Device as on coins of last two preceding kings Legend Raño Gotamī putasa Vilivā yakurasa, in laige coarse characters.

Rev — Caitya, without dots, as on coins of Sivālakura, sometimes with svastika, and sometimes with rayed sun on summit; sometimes sun and moon r. and l in upper field Tree, with cylindrical stem, to r of plinth

Diameter, 1 1 or 1.2 inch, No 9 of Mionnet's scale Wt., 180—196 grains, about 12 grammes, perceptibly lighter than the

coms of the preceding kings; a piece of 11/2 pana

## References and Remarks.

B. M. — 6 spec. viz, A. C. No. 268 (C. A. I., pl. XII, 6), 269, 270; Bh. Lāl. No. 911; Burgess, 2 spec from Kolhāpur. Nr. 270 was evidently struck cold from a blank cast in a mould, which was smaller at the top than the bottom. One of the B. M. coins is figured in I. C., pl. III, 4

Codrington (C.S. I. pl. 39); restruck on coin of Sivalakura.

I A, IX, p 62, No 3

Bo. R. A. S., XIII, p 306, pl. III, fig 8, 9; pl IV, fig. 13,

14 (restruck on coms of Sivālakura), 19 This last coin is peculiar in having the obv. legend repeated on the rev; the devices are as usual.

#### Same Type. — Copper.

Obv.: - Device and legend as on lead coins

Rev. — Caitya surmounted by tree, and standing on plinth with serpentine ornament; symbols in field r and l.

Diameter, 0.7 inch, No 5 of Mionnet's scale. Wt. about 35 grains, or 21/4 grammes; a quarter-pana piece.

#### References and Remarks

B. M — 6 spec., viz., A C 271 (C A. I., pl XII, 7); Bh Lāl.

Nos 913—916; Burgess, 1 spec from Kolhāpui

Codrington (I. A., IX, p. 62, No. 4 a; C. S. I., pl. II, 40). Bo. R. A. S., XIII, p. 307, pl. IV, 17. 18. (In the description figs. 17 and 18 are confounded.)

## RĀJA VĀŚIṢṬHĪPUTRA SVĀMĪ ŚRĪ PUĻUMĀYI (VĀSITHĪ-PUTA SIRI PULUMAYI); king No 25.

#### I Caitya and Snake Type - Lead

Obv. - Small caitya of three arches; snake below. Legend,

Rano Vāsithīputasa [Siri] Pulumavisa

Rev: — "Ujjam symbol" of cross and four circles. Diameter, about 0 7 inch, No 5 of Mionnet's scale. Wt., about 80 grains, or 5 grammes; a half-pana piece with excess weight.

#### References and Remarks.

Pearse (C A I., pl XII, 3)

Sewell, from Gudrvādā, wt. 86 (I. A., IX, p 63, No. 11; C. S I, p. 33, No. 7  $\dot{b}$ )

Rea, from same place, wt. 78 (S I B A, p 24, No 5)

#### II Elephant to Right Type - Copper

Obv: — Elephant standing to r. Legend, [Raño] . . . Siri Pulumāvisa.

Rev.. — Ujjain symbol.

Diameter, about 0 7 inch, No. 5 of Mionnet's scale. Wt. not noted, apparently a quarter pana piece.

#### References and Remarks.

B. M. — 6 specimens, all in poor condition, of which two are doubtful. The metal of Bh. L $\bar{a}$ l, No. 904, looks like brass

Hoemle, in *Proc. A. S. B.*, 1893, p. 117, described briefly 24 specimens of this type forming part of a hoard of 183 copper come found in October, 1888, at a village in the Brahmapur Taḥṣīl of the Cāndā District, Central Provinces, in about N lat. 20° 40′. According to Dr Hoemle the elephant carries a rider.

but the B. M. coms do not support this observation; the abrupt discontinuance of the "bow and arrow" type marks a dynastic change.

## RĀJA VAŚIŞṬHĪPUTRA ŚIVA ŚRĪ (VĀSIṬHĪPUTA SIVA SIRI); king No. 26.

Caitya and Snake Type. — Lead.

Obv.: — Caitya of two tiers only; snake below. Legend, Raño Vāsithīputasa Siva Sirisa.

Rev.: — Ujlain symbol.

In medium and small sizes; weights various.

#### References and Remarks.

B. M. — W. E, one spec.

Sewell — from Guḍivādā, wt. 86, probably a heavy half-pana piece (I. A., IX, p 64, No. 12).

Rea — from same place (C. S. I., p. 30, Nr. 7).

Ditto — ditto, various wts. (S. I. B. A., p. 24, No. 4. Probably all the coins, Nos 2—9 should be assigned to this king).

## RĀJA ŚIVA SKANDA ŚĀTAKARNI; king No. 27.

No coins of this king are known. Rudra being a synonym of Śiva, it is possible that the Rudra coins (post p. 623) should be assigned either to Śiva Skanda or his predecessor, Śiva Śrī.

## RĀJA GAUTAMĪPUTRA SVĀMĪ SRĪ YAJÑA ŚĀTAKARŅI (GOTA MĪPUTA SIRI YAÑA SATAKANI); king No. 28.

I. Cartya and Snake Type. - Lead.

## Variety A.

Obv: — Caitya with three tiers of arches, surmounted by crescent. Legend, Raño Gotamīputasa Siri Yaño Satakanisa

Rev.: — Ujjain symbol.

In medium and small sizes.

#### References and Remarks

B. M. — A. C. (C A. I, pl. XII, 12).

Rea, from Gudivādā (S. I. B A, p. 23, No. 1).

## Variety B.

Obv.: — Solid caitya, surmounted by crescent. In l. field open lotus-flower, in r. field a conch shell. Legend, as in variety A.

Rev.: — Ujjain symbol.

Large coins, weighing 240 grains, or 13 grammes, probably intended as one-and-a-half-pana pieces.

#### References and Remarks

B M. — W. E , wt. 240 grains (I A., IX, p. 63, No. 5, C S. I, p. 32, pl I, 28; C. A I, pl XII, 9; I. C., pl. III, fig. 4) Mr Sewell possessed a duplicate from Amarāvatī, of the same weight (I. A, IX, p. 63, note). The W E. com is erroneously described in C. S. I, p. 152 as being unique and weighing only 230 grains

#### II Horse to Right Type. - Lead.

#### Variety A.

Obv: — Horse to r; half-moon in field above, legend as before.

Rev.: — Ujjain symbol.

Large coins, pana or  $\frac{3}{4}$  pana pieces, with diameter 0 85 to 0.95 inch. Wt. from 115 to 133 grains, or about  $7\frac{1}{2}$  to  $8\frac{1}{2}$  graines.

#### References and Remarks

Pearse (C A I, pl XII, 10).

I. A, IX, p. 63, No. 9.

Rea, from Gudıvādā (S. I. B. A., p. 25, Nos 10—13)

#### Variety B

Generally similar in device and legend to variety A, but the coins occur in small and medium sizes, are roughly executed, and vary in detail. Legends are sometimes wanting, and occasionally the shape is rectangular, or the reverse blank. The B. M. possesses sundry specimens of the small coins of this reign, the particulars of which I had not leisure to note. Certain anonymous "hoise to right" coins from Pathalapalli in Anantapur District, Madras, should probably be referred to this reign. The specimens from Gudivādā collected by Mr. Rea, and figured as Nos 14—30 in S. I. B. A. pp. 25, 26, are all to be assigned to this type and reign.

#### Same Type — Copper.

Similar to the lead coins (C S. I., pl. I, fig 30).

#### III Horse to Left Type. — Lead.

Obv.. — Horse to 1, sometimes with a post in front The sun in the field in some cases Legend, as before, but fragmentary.

Rev. — Ujjan symbol, or blank Sizes and wts various, small or medium.

## References and Remarks.

I A, IX, p. 63, No. 8.

Rea, from Gudıvādā, 15 specimens (S. I. B A. pp 27, 28, Nos. 31—44 and 72 The last mentioned coin, which weighs 30 grains, and must have been intended for a quarter pana, is square).

#### IV. Elephant to Right Type. — Lead.

Obv.: - Elephant to r Legend, as before, fragmentary

Rev.: — Ujjain symbol.

Sizes and wts various, small or medium.

#### References and Remarks.

Elliot — (C. A I., pl XII, 11; C. S. I, pl I, 29, pl. II, 43). Rea — from Gudivādā (S I B A., p 30, Nos. 55—65, 67, 68).

#### Same Type — Copper.

As the lead coins, but the elephant is said to have a rider Legend, [ $Ra\tilde{n}o$ ]  $Siri~Ya\tilde{n}a~Satakuni$ . 42 specimens from the Cāndā hoard (Hoernle, in Proc.~A.~S.~B., 1893, p. 117). 51 other similar spec. from the same hoard, on which the name Yaña is not legible, should probably be referred to this reign and type

### V. Elephant to Left Type. — Lead.

Obv.: — Elephant to 1., sometimes with trappings. No rider. Occasionally a svastika in field. Legend, as before, fragmentary

Rev: — Ujjain symbol. Size, small or medium.

#### References and Remarks.

1 A., IX, p. 63, No. 6, and C. S. I., p. 33. No. 8. C. S. I., p. 33, No. 7. This spec. is said to exhibit elaborate trappings on the elephant.

Rea — from Guḍivādā (S. I. B. A, p. 30, No. 66)

#### VI. Satrap Type. — Silver.

Obv.: — Head of king to r., with close-fitting headdress and large earrings; solar symbol over his forehead. Marginal legend, Siri Yana Satakanisa Rano Gotamiputasa.

Rev.:— Conical caitya to r., with sun or ? moon on summit; snake below. Ujjain symbol to l. Marginal legend,  $Siri~Ya\~na$  Satakanisa . . . nasa~Gotam"iputasa.

Hemidrachma; wt. about 34 grains.

#### References and Remarks.

Two specimens only are known. One, found in the  $st\bar{u}pa$  at Sop $\bar{a}r\bar{a}$  near Bombay, is in the B. M., and has been repeatedly published

(Bo. R. A. S. XV, p. 305, pl. II, fig. 7; I. A., XII, 72; C. S. I, p. 25, with woodcut; C. A. I, pp. 108, 110, pl. XII, 8; I. C. sec. 87, pl. III, 5; the last cited being the best figure) The second specimen, which is in inferior condition, was obtained at Amreli in  $K\bar{a}t$ hi $\bar{a}v\bar{a}r$ , and is figured in Bo. R. A. S, XV, pl. II, fig. 7  $\alpha$ .

The imperfect word on the rev. has been read Caturapanasa,

but without sufficient authority. In reality, the syllables -nasa only are legible, and there does not seem to be room for four other characters. These coins are obviously imitations of the early Satrap comage of Surāṣtra, but are distinguished by certain details in the representation of the king's head, and by the insertion of the "Ujjain symbol". No other silver coms belonging to the Andhra series have yet been discovered

[RĀJA ŚRĪ] VIJAYA [ŚĀTAKARNI]; king No 29. No coins known.

## RĀJA VĀŚISTHĪPUTRA ŚRĪ VADA ŚĀTAKARNI (VĀSIŢHĪ-PUTA SIRI SĀTAKAŅI); king No. 30.

I. Caitya and Snake Type — Lead.

Obv. — Caitya with two tiers of arches; no crescent above. Legend, Raño Vāsithīputasa Siri Vada Sataka[nisa].

Rev: — Ujjain symbol Medium size.

References and Remarks.

B M. — A C, (C. A I, pl XII, 13).

I A, IX, p 64, No 13. C. S. I, p. 33, No 7 α.

II. Horse to Right Type. - Lead

Obv.. — Horse to r Legend, as in type I

Rev: — Ujjam symbol

Various sizes.

References and Remarks

B. M. — A. C (C. A. I. pl XII, 14).

I. A, p. 64, Nos 14, 14 a.

C S I, p 34, No. 12 a.

The B. M possesses 6 spec of the comage of this reign, but I did not note the details in full. The king's name has sometimes been erroneously read as Canda.

[RĀJA ŚRĪ PULUMĀYI], PULOMAT of Purāņas; king No 31. No coins known

#### Coins of Uncertain Attribution.

? RĀJA ŚRĪ RUDRA.

Elephant to (') Right Type. — Lead

Obv . — Elephant to (?) r. Legend. Siri Ru[da].

Rev.: — Ujjain symbol.

Wt. 41 grains; probably a  $^{1}/_{4}$  pana piece with excess wt. In very poor condition.

#### References and Remarks.

Rea — from Guḍivādā (S. I. B. A, p 31, No. 70) I. A, IX,

p. 64, No. 17, 3 spec.

The name Rudra does not occur in the Puranic lists, and, if it is correctly read, may, perhaps, be interpreted as a synonym of Siva, which is a component of the names of kings 26 and 27. Better and more numerous specimens are needed to establish the reading

#### Anonymous.

#### I Lion to Right Type. - Lead

Obv.: — Lion standing to r., sometimes with a tree-like standard in front. Traces of Legend.

Rev.: — Uljain symbol, or caitya, or blank

In various sizes. Wts. range from 81 to 250 grains. The lightest coins are probably intended for  $^{1}/_{2}$  pana, and the heaviest for  $^{1}/_{4}$  pana pieces.

#### Variety A, with caitya rev.

#### References and Remarks

Rea — from Guḍivādā (S I B A., p. 28, No. 45) A circular coin, wt. 218 grains, probably a 3/1 pana piece. The arches of the caitya are in three tiers, and contain dots. The caitya is enclosed in a square made with sunken lines.

Sewell—from Amarāvatī (Mad. J. Lit. & Sc, vol III, No. 57;

I. A., IX, p 64, No 18). Square.

Elliot — from Kṛṣṇā (Kistna) District (C. S. I, p. 152 B., pl II, 46) A tree with horizontal branches, standing inside a railing, faces the lion The rev. caitya has three arches, countersunk in a square panel, with ornaments above. In the plate the caitya has been turned upside down. The coin is square.

#### Variety B., with Ujjain symbol rev.

#### References and Remarks.

Rea — from Gudivādā (S. I B. A., Nos. 46, 47).

Wt. 121 and 132 grains, probably pana pieces; the lighter

coin may be a 3/1 pana.

The fragmentary obv. legend has been read samase, which may mean Svāmī Srī (Sami Siri). These titles are assumed in inscriptions by kings No. 26 and 28. These coins probably belong to king No. 28, Śrī Yajña, whose coinage is common at Gudivādā and in the neighbourhood. A small coin in B. M. uninscribed-, obv. ? Lion to r., svastika above; rev.: Ujain symbol

fig 1.

may be mentioned here. The nature of the quadruped is doubtful (fig. 4 below).

Variety C, with plain rev.

Rea — from Guḍivāda (S. I. B. A., Nos. 48, 49, 51) Wts. 165, 150, and 81 grains, perhaps intended respectively for  $\frac{1}{4}$  paṇa. 1 paṇa, and  $\frac{1}{2}$  pana pieces.

These lion to r. coins need not necessarily all belong to one reign, but I am disposed to assign them all to the reign of Śrī Yajna.

II. Lion to left Type. — Lead

Obv.: - Lion standing to 1. Traces of legend

Rev.: — Blank.

References and Remarks

Elliot — (C. S. I, pp. 23 note, 152 B, pl II, 47)

Two specimens only are known, of which both were found on "a deserted site at the village of Chittala in the Yermagudem Talook of the Godāvari District" Wt of specimen figured, 602.3 grains; wt of duplicate. 555 9 grains The coins should therefore be regarded as 4-pana

pieces (144  $\times$  4 = 576 grains) They are the largest of all known

ancient Indian coms Presumably, they belong to the same reign as the lion to r. coms, and may be provisionally assigned to Śrī Yajña, whose coinage is more abundant and more various in type than that of any other Andhra king

III. Ship Type. — Lead

Obv.: - Indian ship with two masts No legend

Rev.. — Ujjam symbol.

Small or medium size coins.

References and Remarks.

B. M. — A. C., 2 spec.

W. E 1 spec (perhaps same as that from Kṛ-ṇā District in

C. S. I, pl. II, 45).

Rea — from Guḍṇvādā (S I B A, p 29. Nos. 52, 53, 54). Wts. 101, 65, and 29 grams; probably intended respectively for  $^{3}/_{4}$  paṇa,  $^{1}/_{2}$  paṇa, and  $^{1}/_{1}$  paṇa pieces. The fact that these rare coins were struck in several denominations gives reason for believing that other specimens may be obtained. They may belong to the reign of Śrī Yajña, but at present it is not possible te assign them

#### IV. Bull Type and Miscellaneous

A small square lead com in B M. has an Indian bull to r on obv. and tree in railing on rev. (fig. 5 below). The B M

collection contains many minute leaden coins, which cannot be assigned, ranging in wt from 7.8 grains upwards. One seems to bear the legend  $V\bar{a}sith\bar{\imath}$ , but they are mostly not inscribed.

#### Supplement.

## ŚĀTAKARŅI KALALĀYA MAHĀRĀṢŢŖN (SADAKANA KAĻA-LĀYA MAHĀRATHI).

These coins are described as follows by Dr. Hultzsch (E I,

VII (April 1902), p 50:—

"In the year 1888, Mr A. Mervyn Smith, while prospecting for gold, found a number of lead coins on an ancient site near Chitaldroog in the Mysore State and distributed them to various coin-collectors. The smaller ones among these coins bore only Buddhist and other symbols, but a few larger ones had incomplete legends. On my specimen (Plate III. B) I found the title Mahârathi, which occurs in the cave-inscriptions (Kârlê) Nos. 2 and 14; A. S. W. I, Vol. IV, p. 83, No. 7 (Bhâjâ), and p. 90, No. 3 (Bêdsâ).



Characteristics of the state of



At my request Mr. R Sewell kindly sent me for comparison the two lead coins (Plate III. A. and C) which he had received from Mr. Mervyn Smith in 1888 These supply the first word of the legend, *Sadakana*, (see Plate III. A), and contain portions of the second word,

Kalalâya, while the third word, Mahârathisa, is preserved in B. and C. The three coins may be briefly described as follows: —

## Plate III A. (Sewell).

Obverse. — A humped bull, standing towards the proper right. Round it, the words  $Sadakana-Ka[lal\hat{a}]$  . . . .

Reverse. — A bodhi-tree between two symbols [Diameter, — 1 . 10 inch, No. 8 of Mionnet's scale.]

## Plate III. B. (Hultzsch).

Obverse. — Sımılar to A. There is a deep and distinct punchmark below the bull. Round the latter, Sa. [ka]na-Ka[ala]a-Maharath[i]sa.

Reverse. — A bodhi-tree, a chaitya, and a symbol between them. [Diameter. — 1.25 inch, No. 9 of Mionnet's scale]

## Plate III C (Sewell).

Obverse. — Similar to A. Round the bull, Sa...[Kala]-lâya-Mahârathisa.

[Diameter. — 1.05 inch, No. 7 of Mionnet's scale]

Taking the three coins together, it appears that the complete

legend, of which each bears a portion, is Sadakana-Kalalâya-

Mahârathisa.

The curious word Kalalâya reminds us of the equally peculiar Andhra name Pulumâyi. Sadakana is the same as Sâtakani in the Andhra inscriptions. Perhaps Kalalâya, with the surname or family name Sadakana and the title "Mahārathi, held Chitaldroog as a vassal of the Andhra kings. From the emblems pictured on his coins we learn that he was a Buddhist, and that his crest was a bull.

Since writing the above, I found that the Government Museum at Bangalore possesses two lead coins of the same type, presented by Mr. Mervyn Smith, who found them near Chitaldroog in 1888".

The tree resembles that on the coins of Vilivāyakura I (Gautamī-putra), to whose reign I would ascribe the pieces discovered by Mr. Mervyn Smith. The form of caitya resembles that on the Kārwār coins next to be described.

#### MŪLA (?) NANDA.

Obv. — Caitya with two rows of inverted semi-circles at the base, and a larger open or cupola-arch above (Elhot). Cunningham prefers to describe the device as a "hemispherical  $st\bar{u}pa$ , standing on basement, with two rows of niches for lights". Legend in bold characters of Andhra type,  $Ra\tilde{n}a$   $M\bar{u}lo$  (?) Nandesa. Cunningham gives the name as Mudra; Elhot as Mala.

Rev. — Tree with cylindrical stem, coarsely executed, standing

in a rectangular railing with plain bars. Symbols 1. and 1.

Diameter. — 1.0 inch, No. 7 of Mionnet's scale. Wt. 250 grains, 16.2 grammes.

#### References and Remarks

Pearse, from Kārwār, m North Canaia District, Bombay, N. lat. 14° 50′, E. long 74° 14′; described in C. S. I, p 31, Pl. II, 41; C A. I, p. 111.

#### VADALA NANDA.

Obv — As on coins of Mūla (?) Nanda, but device somewhat larger. Legend Raño Vadala Nandasa The reading of the name is Cunningham's.

Rev. — Substantially the same as on the coins of Mula, with

slight differences of detail.

Diameter — 1.10 mch, No. 8 of Mionnet's scale. Wt. 238 grains.

References and Remarks.

Pearse, from Kārwār. (C. S. I., p 31, pl II, 42, C. A. I, p, 111). General Pearse obtained five specimens of the two kings at Kārwār, which are the only ones known. They seem to be approximately contemporary with the issues of Vilivāyakura I and of Kalalāya.

#### Anzeigen.

C. Brockelmann, Die Femininendung t im Semitischen. (Abhandlung,) gelesen in der Sitzung der orient.-sprachwissenschaftlichen Sektion der schlesischen Gesellschaft vom 26 Februar 1903. 24 S. 8º.

Die semitischen Sprachen haben bekanntlich zwei Femininendungen, at und t. nebeneinander, und beide reichen in die ursemitische Zeit zurück. Dass sie etymologisch unter sich (wie auch mit dem agypt t) zusammenhangen, ist wohl von niemandem bezweifelt worden. Wohl aber wird gewiss von den meisten Forschern angenommen, dass sie sich schon in ursemitischer Zeit gespalten und in den Einzelsprachen jede von beiden in wechselndem Maasse eine Verwendung gefunden habe, deren Gesetze bis jetzt noch nicht vergleichend untersucht und darum nicht bekannt sind — Brockelmann sucht dagegen in vorliegender Abhandlung im Anschluss an Philippis Bemerkungen ZDMG. 32, 84 zu erweisen, dass es nur éine Endung at gebe, welche unter bestimmten Laut- und Silbenverhaltnissen nach ursemitischen Gesetzen sich zu t verkürze. Methode, nach der er diese frühere Auffassung wieder neu zu beleben sucht, scheint mir wenig geeignet, ihr neue sachkundige Anhanger zu gewinnen Der gegebene Weg wäre dér gewesen, zunächst die Thatsache festzustellen, in welchen übereinstimmenden und daher fur das Ursemitische zu beanspruchenden Fallen die Endung at, und in welchen t bei Femininis antrete, dann weiter zu erforschen, ob fur beide Falle des ursemitischen Gebrauchs eine Gesetzmassigkeit erkennbar sei, und endlich die weitere Art der Verwendung beider in den Einzelsprachen zu verfolgen. Von jener grundlegenden Untersuchung aber ist bei ihm gar nicht die Man erfahrt micht, welche gemeinsemitischen Fälle von t noch nachweisbar sind Er giebt ebensowenig eine Auskunft über den thatsichlichen Zustand im Arabischen, wo nur die Verwandtschaftsworter bint "Tochter", 'uht1) "Schwester" und tint(ûni) "zwei" das t bieten, sonst uberall at herrscht. Er behauptet betreffs des

Ich glaube jetzt auch, dass Noldeke (Mand Gr. S. 99, Anm. 2) dessen Form mit Recht aus einer Einwirkung von bint erklart.

Arabischen nur, dass "durch das Überwiegen des musikalischen über den expiratorischen Accent und Analogiebildungen der Vokalismus des Arabischen dem ursemitischen sehr unahnlich geworden sei" (S. 7), worauf das Altarabische aus dem ganzen weiteren Gang der Untersuchung verschwindet. Andere werden aber der Meinung sein, dass eine auf Vokalverhaltnisse gerichtete Untersuchung, bei der das Arabische so gut wie gar nicht in Frage kommt, von vornherein wenig Garantien für haltbare Resultate bietet Dazu tritt erschwerend hinzu, dass auch der Zustand im Hebraischen und Aramaischen nur in den wenigsten Fällen mit den von Brockelmann behaupteten Gesetzen in Einklang ist (s. S. 630 und S. 631).

Für seine Behauptung, dass die alleinige Femininendung at nur durch jeweilige Silben- und Tonverhaltnisse gesetzmässig auf t reduziert werde, geht Brockelmann nicht von den empirischen Verhaltnissen, sondern von einem von ihm behaupteten ursemitischen Lautgesetz aus, das folgendermaassen lauten soll

"Kurze Vokale in offener unbetonter Silbe unmittelbar nach einer offenen Silbe mit kurzem Vokal und (vermutlich stark geschnittenem) Haupt- oder Nebenton fallen aus; ebenso" — wie S. 11 erweiternd hinzugefügt wird — "nach einer offenen Silbe mit langem Vokal und zweigipfligem Accent".

Hiernach konstruiert nun Brock für die Erscheinungen der einzelnen Sprachen, in welchen Fallen at zu t habe verkürzt werden mussen; wenn aber die Erscheinungen, wie es überraschend haufig geschieht, das Gesetz nicht bestatigen, so behauptet er dafur jedesmal besondere Ablenkungsursachen. Die ganze Konstruktion ist also von der Solidität des Unterbaues des genannten Lautgesetzes abhangig und muss, wenn dieses sich nicht bewahrte, zusammenfallen Ich furchte, dass letzteres thatsachlich der Fall ist.

Hatte jenes ursemitische Gesetz einst bestanden, so hatte (um zunachst seinen ersten, hauptsächlichsten Satz zu prufen) aus dem Perf qåtälä, qåtälät der Ursprache nicht ein qütälät, qätälät, wie es thatsachlich geschehen ist (vgl das Arabische, Äthiopische, Hebraische), in die Emzelsprachen übergehen, sondern dieses sich zu qätlä verkurzen mussen. Dasselbe gilt natürlich ebenso von den Typen wäsinä = יָבֶּיר, resp. יָבֶּיר, — tåkŭlä = hebr. šå-kŭlä), bezw. יִבְּירָ deren zweiter Vokal schon in ursemitischer Zeit hatte schwinden müssen, aber bekanntlich nicht geschwunden ist — Bei den ursemitischen Nomina hätten alle Formen wie arab hebr. יִבְּיִר = בֹבֹי = בֹבֹי = ass ba-ta-nu, und alle ähnlichen Worter, die ihre Vokale übereinstimmend im Arabischen und Hebräischen (hier ton-

gedehnt), z. T. auch im Assyrischen, erhalten haben 1) und denen entsprechend das Athropische Nomina wie taraf "Rest", saraq "Diebstahl", nagad "Wanderer" u. a m bietet, — die ganze Fülle solcher Nomina hatte in der Zeit der bestehenden Kasusendungen ihres zweiten kurzen Vokals verlustig gehen mussen und nicht mit diesem ins Arabische, Athiopische, Hebraische, z T. auch ins Assyrische, übergehen können. — Das uralte så-nä-tu "Jahr" hat, wie im Arabischen, so auch im Hebraischen<sup>2</sup>) und Aramaischen sein zweites  $\breve{a}$  bewahrt, wie hier der Stat absol.  $\bar{a}$  aus urspr.  $\breve{a}t$  erweist; ebenso arab ' $\ddot{a}$ - $m\ddot{a}$ -tu, Magd" = ath. ' $\ddot{a}$ - $m\ddot{a}t$  = aram. ' $\ddot{a}$ - $m\ddot{a}$ = hebr. ' $\bar{a}$ - $m\bar{a}$ ; — مَثْنَه = جَمِّة = الله  $\infty$ , Alle mit at im Unterschied von קשׁת, אָפֿים. — Bei den Infinitiven der Verba prim. w gehen bekanntlich neben den auf t endigenden wie hebr. הדה, שבה, רדה (ursem. lidt u. s w.) = ath rést, tent u. a. in allen semitischen Sprachen solche auf at her namlich alle arabischen Formen dieser Art, von denen مَنْ , بُعُمْ , بُعْهُ , بُعْهُ , بُعْهُ , nur herausgegriffene Beispiele sind, die athiopischen wie ledat, redat, regat, degat, sa'at3) u a.m., die hebraischen, von deren Zahl Brockelmann eine ganz falsche Vorstellung hat 4), הְּבֶה, הְבֶּה, קבה, קבה, שנה, der Stat constr. יעבה, die also denen auf ה auch numerisch die Wage halten und die syrischen Bildungen mit ostsyrischem Stat. absol. ja, — jå, bei denen die Aspiration des t auf ein vorangegangenes a zurückweist?). Diese Bildungen mit überall erhaltenem  $\ddot{a}$  in offener unbetonter Silbe ( $\ddot{a}$ -tu) hinter dem betonten i sind zweifellos ursemitisch und widerlegen aufs

<sup>1)</sup> Dass in der aramaischen Entwicklung der kurze Vokal in offener Silbe schwindet, ist allbekannt; dasselbe ist z. T. im Assyrischen der Fall; vgl. meine Nominalbildung S. 16, wo als Belege für das Assyrische ziqnu, zikru, birqu, miţru, zibbatu "Schweif" angeführt sind.

<sup>2)</sup> Brockelmann nennt hebr. פֿיָשָׁ eine Neubildung!

<sup>3)</sup> Dillmann, Ath. Gr. § 106, 1 a).

<sup>4)</sup> Brock. weiss seltsamerweise nur von zwei Fallen. Er behauptet von den hebraischen Formen auf בין "Neubildungen [so] finden sich nur in יין מוח מוח בין ". Es sind dies zufallig die zwei Falle, die ich in der Nominalbildung als Beispiele des Hebraischen herausgegriffen habe. Brock., der freilich nicht sagt, dass er aus dieser Quelle geschopft hat, behauptet nundaraufhin, dass dies die einzigen Falle seien, obgleich ihn jede gute hebraische Grammatik das Richtige hatte lehren konnen.

<sup>5)</sup> Vgl Olshausen, Hebr. Gr S. 290.

<sup>6)</sup> Noldeke, Syr. Gr.2 § 105.

<sup>7)</sup> Im Unterschied von | \cdot \lambda \lambda \text{int Qussaj des } t.

Bundigste die Existenz des ursemitischen Lautgesetzes, auf dem Brockelmanns ganze Argumentation beruht — Ebenso erweist der تِبَد = نَفَتْ - بِبُدُل = بِبِد = جَرَبُ Typus von Nomina wie = פֿבּליי = פֿבּליי = פֿבּליי (mıt Rukkâḥ des 3 Rad's im Syr.1)) u m a., bei denen das zweite ä sich im Ursemitischen erhalten hat, die Nichtexistenz jenes Gesetzes. — Weiter wird es widerlegt durch die ursemitische Abstraktform qatulit 2), arab x ->, يَّرِةِ, مَعْدِيْ, يَّخِرِة ath. bărăkăt, tālāwát, hebr جَرِيْة, مِعْدِيْ, بَغْهُ رجية, جرية, syr. الصُّمَار , الصُّمَار , الصَّمَار , ميْعمُر , wo wieder die ursprunglich kurzen Vokale hinter der offenen betonten Silbe im Ursemitischen — mag diese spater in den einzelnen Sprachen die erste geblieben oder die zweite geworden sein - sich erhalten haben, und wo wieder die Aspiration des t auch im Syrischen auf еш  $\breve{a}t$  zuruckweist, wie es auch die andern Sprachen haben Brock. will diese Aspiration des t im Typus u.s w nur aus der Analogie nach dem Stat constr. Larlich finden (S S), wahrend sie doch, wie sich oben gezeigt, in dem ursemitischen ăt dieser Formation und der Entsprechung in den andern Sprachen thre volle Erklarung hat. — Wie wenig die einseitige Berucksichtigung der Silben- und Tonfolge zur Erklarung der Differenzierung von  $\tilde{a}t$  und t — wie sie Brock, geben will — zum Ziele fuhrt, zeigt allein schon eben diese Form in ihrer zweifachen Funktion im Athiopischen: als Abstrakt lautet sie dort barakut, tălăwăt mit ăt, als Plur. fract aber (entsprechend dem arab fă ălăt) immer wie sahaft, nagast, tababt mit t. Da die Form ursprunglich mit drei kurzen offenen Silben begann, von denen sicher eine den scharf geschnittenen Hauptton trug, so hatte in beiden Verwendungen das auf die jeweilige Tonsilbe folgende i schwinden müssen, was im ersten Fall aber gleichwohl nicht geschehen ist

<sup>1)</sup> Noldeke, Syr. Gr.2 S 62.

<sup>2)</sup> Meine Nominalbildung S. 87 f.

<sup>3)</sup> Daselbst S. 93.

The second secon

herige genügt für den Nachweis, dass das Ursemitische ein Lautgesetz, wie es hier Brockelmann behauptet, nicht gekannt hat, dass dieses also auch einen angeblichen Schwund von  $\alpha$  in den entsprechenden Fällen der Femininendung nicht erklaren kann.

Was Brock. zur Begrundung der Existenz eines solchen ursemitischen Gesetzes in Anlehnung an Philippi<sup>1</sup> ZDMG. 32, 84; 46, 158 vorbringt (S. 6), ist düiftig und unzulanglich: naqtal gehe auf năqutăl, — janqatil auf jănăqutīl — maqtal auf må + Perf. qütül<sup>2</sup> zurück. — Das ware, selbst wenn es zutreffend ware, fur ein so weitreichendes Gesetz gewiss eine sehr schwache Basis.

Es ist aber nicht zulassig, das Vortreten begriffsbildendei betonter Präformative in ihrer Einwirkung auf das Wort einfach als Tonwirkungen zu fassen und daraus den Einfluss einer gewohnlichen Tonsilbe auf die unbetonte zu deduzieren. Zu den Wirkungen gewisser Präformative gehört die enge Verbindung mit dem ersten Radikal und infolgedessen der Schwund des auf den letzteren folgenden kurzen Vokals; das hatte Brock. auch aus dem Kausativperfektum 'åqtälä, dem Elativ 'åqtälu u. a. entnehmen konnen. Dass das alles nicht bloss Tonwirkung ist, zeigen die Perfekte qâtälä, qåttälä, täqättälä, Imperfekte wie jataqåttalu, wo bei gleichen Tonverhaltnissen die kurzen Vokale hinter der Ton-

<sup>1)</sup> Der aber diesen weitgehenden Schluss nicht gezogen hat.

<sup>2)</sup> Brockelmann unterlasst hier zu sagen, dass diese Ableitung auf mich zuruckgeht. Ebenso nimmt er eine Reihe von andern Resultaten meiner Nominalbildung anonym hinüber; z.B. die Entstehung des Infin. gatāl vom Perf. qātāl (S. 7 M.), des Verbalnomens gatl aus gātālā (S. 6 M.), der Verbalnomina der מַלַבָּל, אָלֶבֶּלֶל, אָלֶבֶּל, יִקְבָּלְלָּאָל, יִקְבָּלָּל, אָלֶבֶּל, יִקְבָּלָל, אַלָּבֶּל, יִקְבָּלָל, אַלָּבָּל, אָלֶבְּלָּל, אַלָּבָּל, אָלֶבְּלָל, אַלָּבָּל, אָלָבָּל, אַלָּבָּל, אָלָבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָב, אַלָבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָבָּל, אָלָב, אַלָּבָּל, אָלָב, אַלָּב, אָלָב, אָלָב, אָלָב, אַלָּב, אַלָּב, אַלָּב, אָלָב, אָלָב, אָלָב, אָלָב, אָלָב, אַלָּב, אָלָב, אָב, אָלָב, אָב, אָלָב, אָל

das Gesetz wortlich mit der Erklarung betreffs 7, "dass die zweite Silbe, welche den aus aj kontrahierten a-Vokal hatte, in der ersten Silbe durch Umlaut ein i bewirkte" (Nominalbildung S. 21); — betreffs des  $\breve{u}$  sagte ich (S. 22 oben) "Vermutlich ist die Form von w-haltigen Stammen ausgegangen, deren schliessender w-Radikal auf den ersten Vokal ebenso umlautend wirkte, wie das j in  $\S$  12 a, und dann durch Analogie auch auf j-Stamme ubergegangen". Diese von mir so gestreifte Erklarung wird nun bei Brockelmann S. 19 oben reproduciert (seine Bemerkung uber die Bedeutung der differenten Schreibung der Perfekte ارهى, وجل vgl. mit Nominalbildung S. 247). — Ich wurde das alles nicht erwähnen, so wenig als ich s. Z. uber die stillschweigende Herubernahme meiner Erklarungen der Endung ûth, der differenten Imperfektprafixe u. a. m. in Brockelmanns Syrische Grammatik (§ 109 d; 182 u. s.) ein Wort verloren habe. Da aber in dem vorliegenden Artikel die Form, in der er abweichende Ansichten den meinigen gegenuber geltend macht, mit jener Art der Benutzung micht in Einklang steht, so glaube ich doch zur Erganzung daran erinnern zu sollen.

sılbe verblieben sind Nach dem etwaigen Systemzwang hätte ebensogut 'ăqătălă wie tăqătăla entstehen müssen.

Im Sonderleben des Arabischen soll nach Brock. das Gesetz "noch in einigen Fällen gewirkt" haben, als welche er unter Berufung auf Philippi a. a. 0. وَقُو fur وَهُو beibringt. Hier ist aber sporadisch unbetontes offenes u vor dem homogenen Spiranten w geschwunden, ebenso in  $\tilde{\dot{c}}$  i vor dem ebenso homogenen j. Dass das kein allgemeineres Tongesetz begründet, hatten lehren müssen, نَعَانَلُ , نَتَعَمَّلُ , وَلَيَعْتُلَى lehren müssen, welch beiden letzteren auch keinem etwaigen Systemzwang unterliegen; vgl. ihnen gegenüber janqatilu — Unbegreiflich ist es, wie Brock. mit Fallen poetischer Licenz wie ma'hu fur ma'ahu und dem von Noldeke als solchen in "Zur Grammatik" § 7 Angefuhrten glaubt operieren zu dürfen. Mit poetischen Licenzen hesse sich auch für die Grammatik z B. ein 🔑 "er" (Tebr. 371, Z. 27), ein Perfekt فَرُدُوا (Kâmil 537, 3), Substantive wie فَرُدُوا , (das 137, 1), em كَنْتُ (Aḫṭal 14, 4), سَلْفَ (das.), ein Perfekt اِنْتُنْ Subjunktiv المُنْسَى (Tebr. 380, 5), ein Jussiv المُنْكى (Qorân 87, 6) und vieles andere belegen, was man doch bisher weder für die arabische Formenlehre, noch zum Beleg fur ursemitische Bildungsgesetze verwendet hat

Im Äthiopischen weiss Brock. fur dieses Gesetz nur 'ansa aus 'anasa "ich aber" und lâ'la "über" aus la'ala anzuführen. Das letztere findet aber seine einfachste Erklaung aus der Korrespondenz mit dem gegensatzlichen tâlta, dem es angeglichen ist.

Im Hebraischen und Aramaischen soll bei den nicht praformierten Nomina durch die neue Ultima- und Paenultima-Betonung die Wirkung jenes Gesetzes aufgehoben sein. Auch im Stat emphat des Aramaischen, wo es wirken soll, seien die Analogiebildungen, in denen das Gesetz durchbrochen ser, hanfiger als die, wo es er-Hatte dieses seltsame ursemitische Gesetz über die halten sei. Endung at, das im Arabischen memals, im Hebräisch-Aramaischen im unabhängigen Status des Nomens fast niemals wirkt, den Verf. nicht zu ernsthaften Zweifeln veranlassen sollen? — Die Femininendung  $\bar{a}$  im Hebraischen soll nach Brock, wie die Schreibung  $\bar{a}$ erweise, die Pausalform sein, die im Hebraisch-Aramaischen in den Kontext eingedrungen sei Nun stimmt aber ihr Vokalismus ott genug nicht mit dem Pausalcharakter (vgl. z. B. קשבֶה mit P. קשבֶה, קטַלָּה mit P. קטֵלָה; da soll die Ultimabetonung den Vokalismus wieder umgestaltet haben (S. 8—9). Sie sollen also Pausalformen ohne Pausalvokale sein! - Wenn die Schreibung - mit Br. auf em früheres ah zurückwiese, so müsste man ebenso für 📆 auf urspr. galah, für יגלה auf jigleh, für מכה auf nidah, nicht auf Das aber glaubt Brock. selbst, zurückschliessen können. nicht. — Weiter: Wenn die Pausalformen an Stelle der Kontextformen eingedrungen waren, so hatte in all den Fällen, wo eine betonte offene Silbe dem a-tu der Femininendung voranging und dies a nach Brock. eben darum im Ursemitischen abgefallen war, doch nur die zum blossen t gehörige Pausalform entstehen konnen; das Hebraisch-Aramaische hätte in der nun alleingiltigen Pausalform auch statt שָׁנָה Formen wie bei קשׁת, "Bogen" (שֶׁת oder שֶּׁנָה, sie hatten mā't statt מָּאָה hervorbringen mussen; ebenso nur רבים "Schlaf", המה "Grimm", nicht das  $at=ar{a}$ , welches sie beide als allemige Form, konform mit arabischen und athiopischen Bildungen, bieten Wo jetzt  $\bar{a}$  ist, war einst at; wenn dieses at mit dem Brockelmann'schen Gesetz nicht vertraglich ist, so beweist das eben, dass das Ursemitische von Jenem Gesetz nichts gewusst hat.

Ein zweiter Teil des bisher beleuchteten Lautgesetzes soll lauten: "Ebenso [fallt kurzer Vokal in offener Silbe aus] nach offener Silbe mit langem Vokal und zweigipfligem Accent" (S. 11). Die letzte Bedingang ist natürlich nicht empirisch beweisbar, sondern von Brock nur behauptet, weil sonst schon im Assyrischen, von dem er hier ausgeht. Falle wie ti'amtu, manahtu mit t einer-, šîmat mûši mit at andererseits das Gesetz widerlegen würden; ebenso die widerstrebenden Beispiele in Poesie tâmata, gîšatim, und in Syllabaren, wie hiratu, fur die er zur Auskunft von Lentoformen greifen muss Man sieht, ım Assyrıschen hat das Gesetz jedenfalls keine Stutze. — Für das Hebraische und Aramaische gibt Brock. selbst zu, dass die Absolutusformen auf  $\hat{a}$  (also = at) dem Gesetz widersprechen; sie sollen Pausalformen sein. Es hatten indessen die nach diesem angeblichen Gesetz einst gebildeten Femininendungen von Nomma mit û, î der Stammsilbe Endungen wie in ברת, bezw. ברת erhalten müssen, nicht solche auf היי; s. oben. - Im Syrischen soll sich aber nach Brock im Stat. emph die alte Bildung, d h nach ihm die auf t, durchweg erhalten Dafür fuhrt er drei Falle an, wo la mit Quššaj antritt, berücksichtigt dagegen nicht, dass in Fallen wie jaar, jaar, |L|ora (Noldeke, Syr. Gr. 2 § 113) das Gesetz versagt, ebenso wie in اَ مُكْرِي عُمْرِ , wo er zur Auskunft des eingipfligen Accents greifen, und in مُرْهِكُل , سُكُان , wo er selbst "Störungen" an-Da demnach das Gesetz im Assyrischen und nehmen muss.

Syrischen sich nicht bewährt, mit dem Zustand im Hebraischen 1) und Arabischen<sup>2</sup>) geradezu in Widerspruch steht, so ist wenig Aussicht, dass ein ursemitisches Gesetz dieser Art zur Anerkennung gelangen werde — Die Untersuchung ist auch abgesehen davon mechanisch nur auf den Gesichtspunkt der Ton- und Silbenverhältnisse hin angelegt. Die Möglichkeit, dass in den Einzelsprachen bestimmte Wortklassen oder Begriffskategorien je eine von beiden Femininendungen vornehmlich ausbilden, ist gar nicht in Betracht gezogen, wahrend doch z.B. für das Hebraische schon Bottcher (§ 618 e) erkannt hat, dass bei einzelnen Klassen "den Adjektiven gegenüber manche von ihnen gebildete Substantiva abstracta ausschliesslich ה haben, vgl בַלקה, בַלקה, עַנרה, עַנרה, עַנרה, עַנרה. (Vgl dazu die femininen Adjektive מַּבה, הַבֶּה mit at). — Dass überhaupt im Hebraischen beim Adjektiv das n verschwindend selten gegenüber dem Gebrauch beim Substantiv trotz gleicher lautlicher Bedingungen ist3), 1st jedem Kenner des Hebraischen bekannt, von Brock aber nicht einmal berührt, und muss vor der einseitigen Berucksichtigung der Tonverhaltnisse bei dieser Frage warnen.

Wie das behauptete Lautgesetz, so können auch eine Reihe von Einzelheiten die Probe nicht bestehen. Formen wie syr אָבָּבּוּלֵי, "unreine" neben anders vokalisiertem אַבּבּר "hungrige" werden auf dieselbe Grundform zurückgeführt"); im ersteren Falle habe der Status constructus den alten absolutus verdrangt. Indessen liegen hier zwei verschiedene Formen des intransitiven Adjektivs vor, welche einerseits zweisilbig wie שִׁבָּבּר, מַבּבּר , מַבּבּר , מַבּבּר , בַּבַּר , lauten und zu denen אַבָּבּר , בַּבָּר , בַּבָר , בַּבָּר , בַבּר , בַּבָּר , בַבּר , בַּבָּר , בַבּר , בַּבָּר , בַּבָּר , בַבּר 
<sup>1)</sup> Hier endigen mit geringen Ausnahmen die Nomina mit langem 🙉, 2 der Paenultima auf הַבְּיבָה, בַּאָבוּר, הְיִלוּכְה הָיִלוּבְה הְיִלוּבְה הְבִּיבָה הְבִּיבָה הְבִּיבָה הְבִּיבָה הְבִּיבָה הְבִּיבָה הְבִּיבָה הְבִּיבָה הִרּיבְּה הִרּיבְה הִרִּיבְה הִרִּיבְה הִרִּיבְה הִרְיבְה הִרְּיבְּה הִרְיבְה הִרִּיבְה הִרְיבְה הִרְּיבְּה הִיבְיב הִרְיבְה הִרְיבְּה הִיבְיב הִרְּיבְּה הִיבְיב הִרְיבְּה הִיבְיב הִרְיבְּה הִיבְיב הִרְּיבְּה הִיבְיב הִיבְיב הִיבְּיב הִיבְּיב הִיבְּיב הִיבְּיב הִיבְּיב הִיבְיב הִיבְיב הִיבְּיב הּיבְּיב הּיבְּיב הּיבְּיב הּיבְּיב הִיבְּיב הִיבְּיב הִיבְּיב הִיבְּיב הִיבְּיב הִיבְּיב הְיבִּיב הְיבִּיב הְיבְיב הְיבִּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבִּיב הְיבִּיב הְיבִּיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְּיב ה הִיבְּיב הְיבְּיב הּיבְּיב הּיב הּיב הְיבְּיב הּיבְּיב הּיבְּיב הְיבְּיב הּיבְּיב הּיבְּיב הּיבְּיב הּיב הְיבּיב הְיבְיב הְיבְיב הּיב הְיבּיב הְיבּיב הְיבּיב הּיב הּיב הְיבּיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְּיבְיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבּיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבּיב הְיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְּיב הְיבְיב הְיבְיב הְיבְיב

<sup>2)</sup> Wo auch hier durchweg at herrscht.

<sup>3)</sup> Dafur ist ein Fall wie Adjektiv יבּלְיוָה verglichen mit Substantiv אַררווי (s Bottcher a. a. O) typisch. Andereiseits vergleiche die doppelte Endung bei gleichen Lautverhaltnissen im Substantiv: ברת und בביךה, בשת und בביךה (Jes. 47, 7) u. a. m.

<sup>4)</sup> Nach Noldeke, Syr. Gr.2 § 95 E

The same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the sa

noch niemand angenommen hat, מראביה sei erst durch eine ergrübelte Stufe -ijat zu seiner jetzigen Endung gekommen. An vokalische Endungen konnte sich ה direkt ansetzen, wie in כסות, בּבְרָה, oder הַ—, wie in מואָביָה, demnach auch an בּבָרָה als Parallele zu בכיח. — Ebensowenig ist es angangig, die assyrischen Typen minûtu "Zahl", šiqîtu "Bewasserung" auf Grundformen minautu, šiqaitu zuruckzufuhren (S. 13) und sie dadurch von den ihnen gewiss entsprechenden hebraischen בבָיה, מכות und syrischem  $d^e m \hat{u} t h \hat{a}$ ,  $b^e k \hat{i} t h \hat{a}$ ,  $b^e k \hat{i} t h \hat{a}$  loszureissen, — oder syr. statt als virtu.  $f\bar{\alpha}'\bar{\alpha}l\bar{\alpha}t$  als eine Form  $f\bar{\alpha}'\hat{\alpha}lt$  zu erklaren, so dass das damit identische arabische مناه, da es im Arabischen ausser bint, tint, 'uht nirgends sonst eine Endung t gibt, wieder eine andere Bildung ware - Die Behauptung, dass das ehrwurdige alte Beduinenwort برى "Stall, Gehege, Krippe" Imrlq 4, 41, Nåbiga 5,3; Quṭâmî 14,6 = בּוֹל = hebr. Pl. אֹרָוּה auf Grund der Brockelmann'schen Theorien in allen diesen Sprachen Fremdwort aus dem assyr. urû sein soll (S. 21-22), kann m E eher jene Theorien, als den ursemitischen Charakter dieses uralten Worts diskreditieren; der Wechsel von j und w als 3. Radikal hat bekanntlich genügend Parallelen — Der arabische Plural 'ahawât "Schwestern", wie auch syr. 'alwootha, soll Neubildung fur ursem 'ahût, 'uhût sein (20 ob.). Aber jene beiden stimmen nicht nur unter sich, sondern auch mit dem hebraischen Plural אַהַינהָרְ<sup>1</sup>) überein und sind darum als ursemitisch anzusehen. Auch der arabische Plural 'ahawât setzt nach arabischen Gesetzen einen ehemaligen Sing. \*اَخْلَعْ, wie im Hebraischen, Aramaischen, Assyrischen, voraus, der also beiden semitischen Sprachzonen gemeinsam war Der Singular 'uht (arab.) = 'eht (ath.) gehort erst der Zeit der arabisch-athiopischen Sprachgemeinschaft an. — Ist somit Methode und Resultat der Untersuchung Brockelmanns m. E. nicht dazu angethan, die Lösung der Frage herbeizuführen, so wird man in einzelnen Punkten, die ausserhalb dieser Frage liegen, ihm zuweilen beipflichten konnen, wie z. B in dem Hinweis auf aramaische Einflusse bei der sporadischen Punktation in אַדְּבָירה 1 R 11, 1 und בגובה Jer. 3, 7 10 u. e. And J. Barth.

<sup>1)</sup> Das j wie in בְּלֵילִים Neh. 12, 47; 13, 10, das aus dem aram. Lock entlehnt ist. Infolge der hebraischen Trubung des Schlussvokals  $\hat{a}$  zu  $\hat{o}$  differenzierte sich das w in j, in anderem Falle zu  $\aleph$  (בְּלָּאַרִה) Neh. 12, 44).

#### Catalogue of the Sanskrit Manuscripts in the British Museum. By Cecil Bendall. VII, 261, 4°. London 1902.

Vorliegender Katalog füllt eine Lücke aus, die mit jedem Tag klaffender wurde Man denke ein so imposantes Institut wie das Britische Museum und nur ein handschriftliches Verzeichnis seiner Sanskrit-Manuskripte vorhanden! Wenn auch seine Schatze nach wie vor dem Draussenstehenden unzuganglich sind und wohl auch bleiben, so mochte man doch gern einen Blick über die Grosse Mauer werfen, um möglichst viel von den Wundern zu Bendall lasst uns nun endlich diesen Sehnsuchtsblick thun - aber geht es mir allein so oder haben auch andere das Gefuhl, dass da von Wundern nicht gross die Rede sein konne? Jedenfalls verblüfft zunachst die geringe Anzahl der Manuskripte. Es sind ihrer 559, und zwar ist das , the largest and most characteristic portion" der ganzen Sammlung, d h vedische und klassische Litteratur einschliesslich buddhistische Schriften! ("The Jain literature, chiefly Prakrit or Sanskrit commentaries on Prakrit, is reserved for a future volume")

Der Stoff verteilt sich wie folgt. A Brahmanische Litteratur. Vedische Litteratur 1—66. Epos (auch Purāṇa, Tantra) 67—161. Rechtslitteratur 162—211 Kāvya 212—286 Philosophie 287—349. Grammatik 350—388. Lexikographie 389—419 Rhetorik 420—427. Prosodie 428—434. Mathematik, Astronomie, Astrologie 435—509. Medizin 510—518 Architektur, Als amatoria, Magie 519—526. Copies of Inscriptions 527—533. B. Buddhistische Litteratur 534—546 Addenda 547—554 Post-Addenda 555—559.

Von den wichtigeren Handschriften hebe ich hervor Nr 218, Dharmameru's Kommentar zum Raghuvamśa, die Arbeit emes Jaina, die bisher nur in diesem einen Exemplar bekannt geworden ist; dann die Nummern 269-73 als Reprasentanten seltener dramatischer Kunstformen. 269 ist Subhaţa's Dūtāngada (ed. Kāvyamālā Nr. 28), ebenso wie die drei nachsten ein chāyānātaka ("Schattenspiel"?), woruber Lévi, Théâtre indien 241 zu vergleichen ware. 270 das Haridvūtam eines ungenannten Autors, Unikum! 271 Subhadrāpariņayana oder <sup>o</sup>haraņa von Rāma, genannt Vyāsaśrīrāmadeva; 272 Rāmābhyudaya von demselben. 273, Bhīmavıkrama von Vyāsamokṣādītya, gehort zur Gattung Vyāyoga und ist Unikum. Sehr wichtig ist ferner 277, Pūiņabhadia's Bearbeitung des Pañcatantra, "textus ornatior"; Bendall giebt in dankenswertester Weise eine eingehende Analyse des Manuskriptes, dessen Datum 1255 (Vikrama?) ist. 278 (und 279) bietet einen Hitopadeśa-Text, der sich im Einklange mit dem altesten Ms. (N bei Peterson) befindet. Ein Unikum ist 281, die von Weber benutzte Handschrift des Pañcadandacchattraprabandha. 284, das Mādhavānalopākhyāna, ist が、これでは、「「「「「」」」というでは、「「」」というでは、「「」」というでは、「」」というでは、「」」というです。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」 「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」」というできます。「」

interessant wegen der abweichenden Beschreibung der padminī etc; im ubrigen eine "love-story in prose and in Prakrit and Sanskrit verse". Von den philosophischen Werken sei als Unikum die von Jacobi geschenkte Tarkataranginī [so'] genannt, von den rhetorischen Keśava's Rasikasamjīvinī (Nr 424), die im zweiten vilāsa eine Beschreibung der nāyikās liefert Reiche Ausbeute für die Kenntnis der Ars amatoria verspricht Nr 512, Aghora's Vidyāvalī, die in Kapitel 5 die vonibheda's und danach die aus Vātsyāyana's Kāmasūtra bekannten deśyā upacārāh sowie die cumbanāni, ratāni, purusāyitam, auparistakam, ratīvīšesāh etc. beschreibt, im sechsten einen drāvaņādhikāra, im siebenten einen stambhādhikāra, subhagādhikāra, vašīkaranādhikāra und eine vosākrsti bringt. Die eigentliche Ars amatoria ist mit vier Nummern vertreten, 521-524; es sind zwei Mss des Anangaranga, Vātsyāyana (Palmblatt-Manuskript in Malayalam-Buchstaben) und Jacobis Ms des Yaśodhara

Zu Nr. 38, Karmapradīpa, hatte bemerkt werden konnen, dass von Stael-Holstein den zweiten prapāṭhaka herausgegeben und ubersetzt hat (Leipzig 1900) Meine Übersetzung des Kāmasūtra ist nicht Berlin, sondern Leipzig 1897 erschienen; auch ist es wohl ein Irrtum, wenn Bendall Vātsyāyana den "son of Mallanāga" nennt, und zwar zweimal unter Nr 521 und im Index Woher stammt diese Angabe? Unklar ist mir auch die Bemerkung zu Nr 510, der zufolge "the commentary of Pallana . . . is being printed at Calcutta (1894—)": vielleicht ist mir diese Publikation bisher unbekannt geblieben; jedenfalls aber besitze ich die Ausgabe von Jīvānanda Vidyāsāgara, third edition, Calcutta 1891.

Diese geringfügigen Ausstellungen aber konnen und sollen den Wert von Bendalls Arbeit in keiner Weise beeintrachtigen. Wir beglückwünschen vielmehr den "Compiler", wie er sich bescheiden nennt, zu der Vollendung seines Kataloges und danken ihm noch besonders dafür, dass er es vermieden hat, bei bekannteren Werken nach sonst beliebter Art langatmige Auszüge zu geben, und dass er durch Hinzufugung von drei Indices — Titles of Works, Authors, General Index — die Brauchbarkeit seines Buches wesentlich erhoht hat.

Richard Schmidt

#### Eine vierte Jaina-Recension des Pañcatantra.1)

Von

#### Johannes Hertel.

Das Werk, über welches im folgenden berichtet werden soll, ist von einem Jamalehrer namens Meghavijaya verfasst und führt den Titel Pañcākhyānoddhāraḥ. Es ist in einem Bühler-Ms. der Bibliothek des India Office überliefert. Bühler führt es ZDMG. 42,54 unter dem Titel "Panchatantra" als Nr. 6 auf und macht dazu noch die knappe Angabe "fols. 35, ll 17, Samvat 1747, Puṇa (No. 90)".

Das Ms. ist eine schone Jaina-Handschrift, sorgfaltig und leidlich korrekt geschrieben. Am Ende nennt sich der Schreiber. Seine Unterschrift lautet: मुनिमय्गचसागर्चिखितं संवत् १७४७ वर्षे आसोजवद् १ द्निति () मंगलं ॥ श्रीराहेनानगरे ॥ श्री ॥ इ ॥

In einer weiteren Zeile nennt sich dann der Korrektor:

## त्रा चंद्रार्ने जगज्जीयात पंचाख्यानिमदं स्पुटं शोधितं सुइये खस्य पंडितेनाजवाब्यिना १

und fügt als Datum und Ortsangabe bei. संवत्नुनियुगभोजने 2) संकराणीग्रामे शुची मासे, worauf noch ein Verzeichnis der Erzählungen des ersten und zweiten Buches von der Hand dieses Korrektors folgt.

Die Zusatze, deren die Handschrift am Rande eine ziemliche Anzahl enthalt, gehen allerdings nicht auf den Korrektor zurück, sondern zum grössten Teile auf den Schreiber, hie und da vielleicht auf einen dritten. In den allermeisten Fallen wird ihre Echtheit

<sup>1)</sup> Herr Prof. Leumann hatte die Gute, den vorliegenden Aufsatz und meine Abschrift Meghavijayas bereits im Ms zu lesen und mir wertvolle Bemerkungen dazu zu senden, die ich im folgenden als Fussnoten gebe und durch den Zusatz "L" kenntlich mache. Eine langere Liste sprachlicher Eigentumlichkeiten, die Prof Leumann notiert hat, fuge ich am Ende dieser Analyse bei

dadurch bewiesen, dass sie zur Ausfullung unzweifelhafter Lucken des Textes unentbehrlich sind. Sie enthalten auch nirgends etwas, was mit dem Texte im Widerspruch stände Zum Überfluss bestatigt da, wo es sich um Strophen handelt, die Zahlung im Texte ihre Ursprunglichkeit. Diese Zählung ist keine durch das ganze Werk hindurchgehende; sie beschrankt sich vielmehr auf die einzelnen Strophen und Strophengruppen Vom Korrektor rühren viele Verbesserungen im Texte her, die aber nicht in allen Fallen das Richtige treffen.

Bis auf geringe Spuren, die der Korrektor in den meisten Fallen getilgt hat, fehlt jede Interpunktion Der Sandhi, der nicht folgerichtig durchgeführt ist, verbindet gewöhnlich auch Satzschluss und Satzanfang Dagegen sind durch Zeichen über und unter den Zeilen — wie dies auch zu Anfang der beiden ältesten Handschriften des Textes Pūrņabhadras der Fall ist — bis ans Ende der Handschrift alle einzelnen Worter von einander getrennt. Die verschiedenen bis jetzt bekannten Paūcatantra-Fassungen sind eben wirkliche Schulbücher, nicht, wie die Sukasaptati usw. volkstümliche Erzählungssammlungen.<sup>1</sup>)

Die Schlussstrophen des Verfassers lauten:

नीतिः प्रीतिविधायिनी चिभुवने सर्वापदां भीतिह-दिद्यास्फातिकरो विभूतिमहसां भास्ताविधः श्रेयसाम् । श्र्योपार्जनविद्यपद्मविधौ कादंविनीवािक्किनी कन्द्याणाग्युद्याप्तिसाधनमहो सेया²) सदा सिद्धये ॥ १ ॥ श्रीविजयदेवसूरेः पट्टे तपगणमक्त्पथे तर्णेः । श्रीविजयप्रभसूरेः साम्राज्ये जयित यितभर्तुः ॥ २ ॥ योविजयप्रभसूरेः साम्राज्ये जयित यितभर्तुः ॥ २ ॥ यतुःसहसी भ्रतषद्वयुक्ता श्रोनीतिभास्त्रं प्रथितं पुराभूत् । संचिष्य तद्वानसुखावबुद्धी व्यथत्त मेघादिजयो मनीषी ॥ ३ ॥ युग्मम् ॥ श्रीहीरविजयसूरेः भ्रिष्याः श्रीवाचकाः कनकविजयाः । श्रीभीनविजयकवयस्तिक्ष्या मित्रमतां मख्याः ॥ ४ ॥

2) d. Hs. **सेव्यां.** 

<sup>1)</sup> Die Worttrennung deutet im Einklang mit der Schrift nur auf grosse Sorgfalt seitens des Abschreibers und Korrektors. Die Unterscheidung zwischen "Schulbuch" und "volkstümliches Buch" ist hochst problematisch. L.

श्रीकमलविजयस्थियसिक्ष्याः सिविविजयकविसहजाः । तदनु क्रपादेविजया विजयन्ते कविवरा गुरवः ॥ ५ ॥ तिक्रश्मेंघविजयो रसेन्दुनगभूमिते । वर्षे व्यथादिमं यत्यं नवरङ्गपुरे पुरे ॥ ६ ॥ 1)

Darauf folgen die irreführenden Worte: इति श्रोपंचाख्याने नीतिशास्त्रे अपरीचितं पंचमं तंचं पूर्ते च । [so] तिसान् ग्रंथोपि पूर्तः श्रियेस्तु ॥

#### Ubersetzung.

1. Die nīti fordert in der Dreiwelt die Liebe, zeistort die Gefahren des Unheils aller Art, nahrt die Wissenschaften, ist die Sonne, von der die Strahlen des Wohlstandes (oder: der Macht) ausgehen, ein Schatz aller Güter; sie ist gleichsam die Hauptmasse der Wolken, denen es zu danken ist, dass die Ranken des Erwerbs Schosslinge treiben, die Ursache, die es bewirkt, dass man aller Seligkeiten Aufgang erlangt. Wohlan! pfleget sie ohn' Unterlass, wenn ihr nach Erfolgen strebt!

2. Zu der Zeit, als in der Nachfolge des sūri Vijayadeva [Sam. 1553—1622], der die Sonne (Wortspiel. das Fahrzeug) war am Himmel der Menge der Kasteiungen (doppeltes Wortspiel: der Hitze; der Tapāgacha), der sūri Vijayaprabha ["born Sam 1677 at Manoharapura in Kachh; dīlsā 1686; pannyāsapada 1701; sūripada 1710 at Gandhārabandira; appointed S. 1732 at Nāgora Vijayaratna, his successor"] als Furst der Yati seine siegreiche Weltherrschaft ausübte,

3. da war schon längst das nītiśāstra berühmt, die mit hundert Sechsen verbundene Viertausend (ein aus 4600 Granthen bestehendes Buch). Dieses hat der gelehrte Meghād Vijaya (aus Versnot für Meghavijaya) zusammengezogen (gekürzt) und zu leichtem Unterricht für die Knaben zurechtgemacht.

4. Der Schüler des *sūri* Hīravijaya [sam. 1583—1652] war der *vācaka* Kanakavijaya; dessen Schüler war der Dichter Śīlavijaya, der erste der Gelehrten;

5. dessen Schüler war der Gelehrte Kamalavijaya, der Bruder des Dichters Siddhivijaya. Nach diesem (Kamalavijaya) ist siegreich (= floret) der treffliche Dichter und Lehrer (Kṛpāder Vijaya).

<sup>1)</sup> In diesem und in den weiter unten gegebenen Texten habe ich die übliche Interpunktion und Orthographie (einschl. Sandhi) durchgeführt.

THE STATE OF THE PROPERTY OF T

6. Dessen Schüler Meghavijaya verfasste im (Vıkrama-)Jahre 1716 dieses Werk in der Stadt Navaranga.

Die wichtigsten der hier aufgeführten Namen sind bereits bekannt Die in eckiger Klammer beigefügten Zeitangaben habe ich Klatts "Extracts from the hist Rec. of the Jainas" entnommen. Über Hīravijaya vgl. Klatt, a. a. O., Separatabzug a. d. Ind. Antiqu. [11, 245 ff.] S. 39, Nr. 38, Weber, Verzeichnis II, 3 S. 961. 969 972 f. 1015. 1066. 1108; uber Vijayadeva Klatt, S. 39, 60, Weber S 1108; über Vijayaprabha Klatt, S. 40, 61 und Klatt-Leumann, Samachari-Sat., Ind. Ant., July, 1894, S. 179; über Kamalavijaya Weber S 1108.

Der eigentliche Titel des Werkes, Pancākhyānoddhāra, sowie die nicht metri causa entstellte Namensform Kṛpāvijaya erscheinen in den Strophen, die jedes der vier ersten Bucher ab-

schliessen (s. unten).

Em zweites Werk unseres Meghavijaya erwahnt Aufrecht, C. C. S. 466 Sp 2 nebst S. 793, Sp. 2. Es ist ein Kommentar "Candraprabhā" zu Hemacandra's Śabdānuśāsana, ver-

fasst p. Chr. 1669.

Aus der dritten Schluss-Strophe des Verfassers ergiebt sich die Fassung, nach der Meghavijaya seinen Auszug hergestellt hat. Die von ihm angegebene Zahl 4600 ist namlich die Anzahl der Śloken, die Pūrṇabhadra in seiner 7. mangala-Strophe als den Umfang seiner Bearbeitung anfuhrt.¹) Aus einer Übersicht über den Erzählungsinhalt seiner Fassung aber ergiebt sich, dass Meghavijaya keinen reinen Text bearbeitet hat, sondern dass ihm bereits eine Verarbeitung des Simplicior mit Pūrṇabhadras Fassung vorlag. Und zwar hat er eine Fassung benutzt, die auch in der Übersetzung des Demetrios Galanos oder ihrem Original verarbeitet ist. Denn er hat mit diesem gemeinsam und an derselben Stelle die Erzahlung von dem Könige, der seinen Leib verliert,²) und zwar in der Fassung (natürlich gekürzt), die Galanos bietet, nicht in der von Uhle, ZDMG. 23, 443 ff. veröffentlichten.

Ausser der eben genannten Erzahlung enthält Meghavijayas Fassung noch einige weitere, die in den bisher bekannten Recensionen fehlen. Dass er ausser der von ihm erwähnten Quelle noch andere benutzt hat, wird durch die metrische Fassung des grössten Teiles einer Erzahlung wahrscheinlich. Auch metrische Spuren, die sich sonst in seiner Prosa finden, sowie inhaltliche Abweichungen, die auf altere Vorlagen deuten, und eine ziemliche

Anzahl neuer Strophen machen dies zur Gewissheit.3)

2) Vgl. Benfey, Pantsch I, § 39. II, S. 124.

<sup>1)</sup> S. Verf, B. K. S. G. W., phil-hist. Kl. 1902, S. 95.

<sup>3)</sup> Der Verfasser ist offenbar in der Erzahlungslitteratur sehr belesen, weshalb ihm bei der Darstellung Vieles, was nicht eigentlich zum Pañcatantra gehört, einfallt. Sogar aus einer modernen (jedenfalls jinistischen) Fassung der

Wir haben eben keinen blossen Auszug vor uns, sondern eine ganz neue Bearbeitung des berühmten Schulbuches Der Ausdruck ist vollkommen frei von dem der beiden Pañcākhyāna-Fassungen. Es sind nicht einmal ganze Sätze herubergenommen, wie bei den anderen Fassungen. Die vielen Participia derselben sind häufig durch Formen des verbum finitum ersetzt. Desiderativa und Intensiva sind reichlich vertreten. Das fünfte Buch ist vollstandig abgeschlossen, die erste Erzahlung desselben ist zur wirklichen Rahmenerzahlung geworden.

Da es sich hier um eine selbständige Leistung handelt, die dem Hitopadesa und dem Textus simplicior an die Seite zu stellen ist, so gebe ich hier eine gedrangte Übersicht, so dass ich unsere Fassung mit Pūrn. (Pūrņabhadra nach Schmidts Ubers.),  $\Gamma$  (Galanos), S (Simplicior), K (Kielhorn), B (Buhler), H (Hamb. Hs. des S.) und SP (Sudl. Pañc. ed Haberlandt) vergleiche. Ich erwähne dabei alle erheblicheren Abweichungen von diesen Quellen, namentlich von Pūrņabhadras Fassung und gebe alle in den genannten Recensionen nicht enthaltenen Strophen und Erzahlungen. An die letzteren habe ich einige aphoristische Bemerkungen angeschlossen.

Die vorhegende Recension ist ein Schulbuch für Knaben im allgemeinen, nicht nur für Prinzen. Sie verdient also auch unter diesem Gesichtspunkt unsere Beachtung. Das Pañcākhyāna verdient unser Studium ebenso, wie die heiligen Schriften der Jaina, denn es zeigt uns, welche Lehren die Jaina-Lehrer der Jugend einpragten. Sie sind bei weitem nicht so rigoristisch, wie es die kanonischen Bucher verlangen, und dennoch sollen sie nach der Absicht ihrer Verfasser besonders die nīti lehren.

Ich weiche von der Handschrift in folgenden Punkten ab: 1. führe ich den nicht streng durchgefuhrten Sandhi durch. Wenn aber die Hs. verschiedene Formen desselben zeigt (so bei  $\hat{\mathbf{U}} + \overline{\mathbf{M}}$ ), die an sich richtig sind, habe ich nichts geandert; 2. gebe ich alles in der jetzt gebrauchlichen Schreibung; 3. führe ich die Interpunktion durch, die die Vorlage der Hs. offenbar hatte; 4. zähle ich die Strophen in den einzelnen Buchern durch. In den Anmerkungen gebe ich die Abweichungen der Hs. von meinen Texten überall, wo es sich nicht um ganz unzweifelhafte Schreibiehler handelt. Unheilbare Stellen dagegen gebe ich in der Schreibung der Hs

Auf das Jaina-Diagramm, mit dem die Handschrift beginnt, folgen die Worte:

Geschichte von Nala und Damayantī zieht er eine Strophe herein (s unten p. 648, Anm. 1). Als Literat fasst er seine Aufgabe uberhaupt nicht so auf, als ob er einfach reproducieren musse. Sondern Vieles (z B. gleich die erste Erzahlung "Affe und Keil") stellt er ganz frei dar; auch mit dem Strophenbestand geht er ziemlich willkurlich um, fugt neue Verse ein und ersetzt alte durch Prosastellen. L.

# श्रीवरकाणापार्श्वनाथाय नमो । नमः नला श्रीमगसीपार्श्व भाखन्तमिव निर्मलम् । पञ्चाख्यानी । ख्वालानां वोधायो द्वियते मया ॥ १ ॥

Darauf folgt die Einleitung, die ihrem Inhalte nach der von Pürn und S entspricht Die Residenz heisst महिलाङ्पं²), der Konig अमर्ग्राताः,³) die Sohne heissen वसुग्राताः, उग्राताः und अनन्त्राताः.⁴). Meghavijaya nennt auch, von allen anderen Fassungen abweichend, die Königin. Ihr Name ist प्रियद्र्ग्नाः). Von den Sohnen heisst es, sie seien पाठाय लेखगालायां 6) geschickt worden, hatten aber राज्यादिगर्वितान्तः वर्णाः nichts gelernt. Der König halt sie darum für unfahig zur Regierung.

| M    | Pūrn. | $\Gamma$           | K    | II | SP |
|------|-------|--------------------|------|----|----|
| $^2$ | 2     | p 4, 11            | $^2$ | 5  |    |
| 3    | 3     | p 4, 11<br>p 4, 16 | 4    | 6  |    |

द्ति चिन्तायां मन्त्रिणः पृष्टाः । तचैको ऽवादीत् । राजन् । जगति व्याकर्णं सर्वविद्यामूलं पाद्यतां येन द्वादशवर्षाने विद्या-

<sup>1)</sup> Mit der Form पञ्चाखानी ist die Form पञ्चानती zu vergleichen, die SP Einl. Str. 2 und S. 475 am Ende bei Habeilandt erscheint Freilich stehen diese Formen nur in dem sehr schlechten und modeinen Devanägarī-Ms Das durchgangig sehr korrekte Grantha-Ms. hat an erster Stelle पञ्चतन्ताख्यम्, wahrend das Wort in der Unterschrift ganz fehlt In der Stiophe Einl. 10 bei Haberlandt ist in der alten Grantha-Hs vom letzten Worte nur die Silbe U erhalten In der fast variantenlosen Einleitung, die auf zwei jungeren Palmblättern der älteren Handschrift beiliegt, steht die Form पञ्चतन्तिजा, wahrend das Devanägarī-Ms. पञ्चतंत्रको hat. Bei Haberlandt sind in allen diesen Fallen keine Varianten angemerkt.

<sup>2)</sup> Γ: Μαχιλαφονπή, Η (I) und Ananta: महिलारोषं, Pūrn. (Hs A; leider fehlt der Anfang von Bh und bh, wahrend K, das मिहिलारोषं lest, aus S interpoliert 1st): प्रमहारोषं; SP und Hit. Hs. B: पाटलीपुरं.

<sup>3)</sup> SP und Hit: सुदर्शनो.

<sup>4)</sup> S Hs. I, ed Kielb. und Pūrņ. Hs K अनेकश्कि: Г Видогобант हे statt वस. In SP und Hit werden keine Namen genannt.

<sup>5)</sup> Vgl den Namen des Konigs in SP und Hit.

<sup>6)</sup> Über den Ausdruck s. Bühler bei Weber, Über die Geschichte vom Kaufmann Campaka, Nachtr. S. [886] 2.

प्रकाशः स्थात् । ततो द्वितोचेनोक्तम् । व्याकर्णमनन्तम् । विघ्वा बहवः । आयुरिष साम्प्रतं खल्यम् । ततो उल्पसंदर्भं बहुर्थं नीतिशास्त्र-मध्याप्यतां चेन सोकैरेव दिनैरमी ) कुमारा व्यक्ता भवन्ति । यतः ।

M Pūrņ Γ K H SP 4 4 p 5,10 5 10 —

ततो उनैको दिजो <sup>\*</sup>विद्याशास्त्रविशारदो विष्णुश्रमी नीतिवित्।
तत्पार्श्वे पाठनीयाः सुता इति विचार्थ नृपेणाह्नतः [स पुरोहितपुरह्नतः]। सो ऽपि तच सभायामभें त्याशिषिममां दत्तवान्।
चिरं जीव चिरं नन्दं चिरं पालय मेदिनीम्।²)
चिरमाश्रितलोकानां पूर्य लंमनोर्थान्॥ ४॥

त्रायुर्वेलं विपुलमस्तु सुखिलमस्तु काल्याणमस्तु विपुला तव कीर्तिरस्तु। श्रीरस्तु धर्ममतिरस्तु रिपुलयो ऽस्तु

त्रार्युयमगार्युगर्युयम् ४४ संतानवृद्धिर्मिवाञ्चितसिद्धिरस्तु॥ ४॥

राज्ञा सबद्धमानं संवादितः । भो भट्टपादाः क्रपां विधायै-तान्सतान्पाठयन् । अनृणीकाराय शतं यामान्गृह्णन् । विप्रेणोक्तम् । राजन् । विद्याविक्रेतापरभवे निर्विद्यो ऽतीवदुःखितः । स्थात् । यत उक्तम् । वेतनमादाय । यो ऽध्यापयति जुहोति जयति स्ते ऽत्सीं रोगवानिति । वीरसिंहावलोके । तेन । यामैरलम् । श्रूयताम् । ।

<sup>1)</sup> Ein Śloka-Pāda. Da in Meghavijayas Text viele Stellen voikoinmen, die man als Ślokenteile lesen kann und da Meghavijaya an manchen Stellen einer metrischen Fassung des Pañcatantra zu folgen scheint, so bezeichne ich im folgenden die Worte, die einen ślokapāda bilden, durch ein vorgesetztes . Ein Halb Śloka ist mit . markiert.

<sup>2)</sup> Hs. • 引 In c hat die Hs. **चिर्मा**[知起**ਗोनां**. Gebessert von L. — In allen andern Recensionen fehlt etwas Entsprechendes.

<sup>3)</sup> Hs. तं. 4) Hs. **चैनमादाय**. Obige Besseiung ruhrt von Prof. Leumann her, der dazu bemeikt: "Die Voilage hatte anscheinend vetanam ädäya, der Abschreiber setzte erst veuanam oder yenanam, nachher yena nam, mit einem links uber der letzten Silbe angebrachten dha

<sup>5)</sup> Prof Leumann schlagt vor: जायते सी उशोरीगवानित "ei wird mit Hamorrhoiden wiedergeboren".

<sup>6)</sup> fur **॰लोकितेन** ? L.

<sup>7)</sup> Hs पूर्यतां.

लतानवएमासीमध्ये नाधीतसर्वविद्यान्तर्वाणि तदाहं मूर्खमध्ये स्वातानं गण्यानि । इति राजसमचं क्रतप्रतिचं विष्णुश्मीणं नृपः सन्मान्य तत्सार्थे सताँ सेख्या जायां प्राहिणोत् । विप्रेण विमुष्टम् । सर्वग्रन्थसारं नीतिशास्त्रं किंचित्रवं विधाय पाठयानि । तत्पाठार्थ-मथ पञ्चाख्यानशास्त्रं विनिर्मसे । तच मिचभेदशमिचप्राप्तिश्वाकोल्-कीयअलब्धप्रणाग्र४त्रपरीचित्रपसंज्ञानि पञ्च तन्त्राणि समस्चयत् ।। ॥ इति श्रीपञ्चाख्यानोद्वारे शास्त्रोत्पत्तिकथनो नामाधिकारः

#### प्रथम: ॥

#### I. Buch.

Ort der Handlung: महिलारूपनगर 2); König: हेमर्थ 3); Kaufmann: वर्धमान 4).

| $\mathbf{M}$ | Pūrņ     | $\Gamma$ | K    | H    | SP                                           |
|--------------|----------|----------|------|------|----------------------------------------------|
| 1            | 1        | p. 7, 1  | 1    | 1    | 1                                            |
| $^2$         | V, 19    | 8, 17    | $^2$ | $^2$ |                                              |
| 3            | <u>-</u> | 8, 4     | 3    | 3    | II, 33                                       |
| 4            | -        | 8, 26    | 5    | 5    | <u>.                                    </u> |
| 5            |          | 9, 4     | 7    | 7    |                                              |
| 6            |          | 8, 1     |      |      | <b>2</b>                                     |

Der Unfall stösst Samjīvaka beim Ubergang uber die Yamunā zu,5) und zwar verrenkt er sich in dem zahen Schlamm den Fuss. Der Name des Lowen ist पিত্বৰ wie in der Grantha-Hs. des SP (wovon Haberlandt nichts sagt).

| 7 | 6 | 12, 16 | <br>  | I, 4 III, 6 |
|---|---|--------|-------|-------------|
| 8 | 7 |        | <br>- |             |

<sup>1)</sup> Die ganze Stelle von पाउचानि an ist teilweise durch die ungeschickte Arbeit des Buchbinders, infolge deren die ersten Blatter zusammengeklebt und dann mit Textverlust auseinandergerissen sind, zum Teil zerstort. Ich habe oben den Text nach Leumanns Herstellung gegeben.

<sup>2)</sup> Pūrņ. u. H महिलारोपं, I· महिमा॰, SP (beide Hss.): महिलारूपं (Haberlandts Angabe ist irrig), Γ Σανδραπούρα, Hit. સુવર્ણા (Hs. N nach Pet. सवर्णनगरी नाम नगरी).

<sup>3)</sup> Fehlt in allen anderen Fassungen ausser Γ: Χεμαράτας.

<sup>4)</sup> S und Ananta: वर्धमानक.

<sup>5)</sup> Abnlich in S am Ufer der Yamunā; in den ubrigen Fassungen im Walde.

| M | Pūrn. | $\Gamma$ | K  | н  | SP |                |
|---|-------|----------|----|----|----|----------------|
| 9 | 8     | p 13, 1  | 21 | 18 | 5  |                |
| I | I     | ľ        | 1  | I  | I  | Affe und Keil. |

Die Erzählung ist sehr kurz. Sie lautet: केनापि चित्रयेण मठकरणार्थं वने विदीर्णकाष्ठान्तरे कीलं निचिष्य खगृहे जग्मे । तत्काष्ठोपरि वृद्धवानर्निषिद्धो ऽपि कपिर्युवा चापच्यात्स्थिता की-चमुच्चान । काष्ठभिन्नपुरमध्यप्रविष्ठाण्डकोश्संमर्ददुःखान्नृत इति ॥

| 10 |     |       |     |     |   |
|----|-----|-------|-----|-----|---|
| 11 | 282 |       | 268 | 254 |   |
| 12 | 9   | 14, 1 | 22  | 19  | 6 |
| 13 | 10  | 14. 4 | 23  | 20  | 7 |

Die Strophe Pūrņ. I, 12, Gal p. 14, 11, SP I, 8 f. wird in Prosa wiedergegeben.

16 तद्सु वसुप्रतिपत्तिहेतुः सेवैव देवैरिप काङ्क्षणीया । कचावभेषो ऽपि भभी दितीयादिन ऽभिवन्दः भिवसेवयैव ॥

19 पुत्रान्दुग्धभरेण रेणव दव नुद्रा ऋषि प्राणिनः
प्रीणिन प्रभुताश्रयाः भ स्रभयः पुत्राधिकं चेतरान् ।
ते झाध्यास्तरवस्त एव गुरवश्कायानुषो भ उर्थ विना
पृष्णन्त्राष्णमपोह्य ये निजधनैभृङ्गान्पतङ्गानपि ॥

|                                         |      |                          |             |         | 0 400 10   |
|-----------------------------------------|------|--------------------------|-------------|---------|------------|
| 20                                      | 27   | 16, 16                   |             |         | S. 403, 16 |
| $\begin{array}{c} 20 \\ 21 \end{array}$ | 35   | 17, 3                    | 43          | 40      | 17         |
| 22                                      | 36   | 16, 16<br>17, 3<br>17, 8 | 44          | 41      |            |
| 22<br>23                                | [32] | 16, 6                    | 40          | 37      |            |
| 24                                      | 37   | 17. 30                   | II. 51. 121 | II, 106 | 18         |

25 स्त्रनाह्नतः प्रविश्वति ऋपृष्टो वज्र भाषते ।

अदत्तमासनं भेजे स पार्थ पुरुषाधमः ॥

| 26              | 40              | 20, 1         | -               |                | $\frac{-}{25}$ |
|-----------------|-----------------|---------------|-----------------|----------------|----------------|
| 27<br>28        | $\frac{38}{45}$ | 19,26 $17,27$ | $\frac{63}{45}$ | $\frac{-}{42}$ | 25             |
| $\frac{20}{29}$ | 50              | 18, 15        | 52              | 49             |                |
| 30              | 51              | 19, 10        | 59              | 50             |                |

<sup>1)</sup> fur **प्रभृता॰**? *L*.

<sup>2)</sup> Hs. गुर्वस्था॰.

| 648 | Hertel, | Eine | vierte | ${\it Jaina-Recension}$ | des | $Pa\~ncatantra.$ |
|-----|---------|------|--------|-------------------------|-----|------------------|
|-----|---------|------|--------|-------------------------|-----|------------------|

| M        | Pūrn.      | $\Gamma$ | K  | $\mathbf{H}$ | SP |
|----------|------------|----------|----|--------------|----|
| 31       | 55         | 18, 25   | 55 | 54           |    |
| 32<br>33 | <b>5</b> 8 | 19, 14   |    | 58           |    |
| 33       | 59         | 19, 4    |    | 59           | _  |
|          |            |          |    |              |    |

- असीनः खामिनः पार्श्वे तन्मुखेची क्रताञ्जिलः । खभावं चाख विज्ञाय दचः कार्याणि साध्येत् ॥
- गत्यासन्नो न दूरस्थो न समोच्चासनस्थितः । न पुरःस्थो न पुष्ठस्थास्तिष्ठत्यदर्श्चिनः प्रभोः ॥
- असत्ते स्वात्प्रभोर्वाधा दूरस्थे ऽप्यप्रगल्भता । पुरःस्थिते ऽन्ये() कोपी ऽपि तस्मिन्पश्चाददर्शनम् ॥
- अन्तं बुभुचितं ऋदं व्याकुलं श्रयनोन्मुखम् । पिपासुमन्यविज्ञप्तं नैव विज्ञापयेत्रभुम् ॥
- अध्यादौ मधैवायमदीपि नूनं न तह्हेचामवहीलितो (so) ऽपि । इति भ्रमादङ्गलिपर्वणापि स्पृष्णेत नो दीप इवावनीपः ॥

| 39 | 61 | 20, 18 | 60         | 60 | 23 |
|----|----|--------|------------|----|----|
| 40 | 65 | 21, 5  | 65         | 64 |    |
| 41 | 67 | 21, 10 | cf. IV. 49 |    |    |

42 क्रूरं व्यसनिनं लुट्यमप्रगल्भं सदामयम् । मुर्खेमन्यायकर्तारं नाधिपत्ये नियोजयेत ॥

43 68 21, 24 67 67 28

44 तव वर्त्धान वर्ततां भिवं

पुनरस्तु खरितं समागमः।

#### ऋचि साधय साधये प्सितं

#### स्मर्णीयाः समये वयं वयः ॥1)

| 45 | 74  | 23, 5  | 71           | 71            | 29 |
|----|-----|--------|--------------|---------------|----|
| 46 | 76  | 23,12  | 72           | 72            | 32 |
| 47 | 80  | 24, 4  |              |               | 34 |
| 48 | 82  | 24, 1  | 77           | 77            |    |
| 49 | 362 | 24, 28 | ( 83<br>(352 | { 83<br>{ 334 |    |

<sup>1)</sup> Die Strophe muss aus einer jinistischen Bearbeitung der Damayantī-Erzählung entnommen sein, wo, wie auch der (in der Prosa) vorausgehende Vokativ Naiṣadha zeigt, die Schwane sich mit den Worten von Nala verabschieden. L.

| $\mathbf{M}$ | Pūrņ.            | $\Gamma$ | K  | II | SP |
|--------------|------------------|----------|----|----|----|
| 50           |                  | 24, 31   | 84 | 84 |    |
| 51           |                  | 24, 24   | 82 | 82 |    |
| 52           | — <sup>1</sup> ) | 25,13    | 89 |    |    |

Damanaka will den Konig nach der Ursache seiner Angst fragen, rat ihm aber, erst sein Gefolge zu entfernen und begründet seinen Rat mit folgender Strophe:

53 षद्वर्णों भियते मन्त्रः चतुःकर्णों न भियते । दिकर्णस्थापि मन्त्रस्थ ब्रह्माप्यन्तं न गच्छति ॥

#### अचार्थे भिन्नुकक्या।

II — II — — — Der Komg, der seinen Leib verliert.

लीलावतीपुरे मुकुन्दो राजा। राजा वाळामन्येयुर्जगाम। प्रत्यावर्तमानेन तेन कश्चित्कुच्जो गायद्वात्यन्दृदृशे। जाते विस्तये ऽनुक-मितमनाः सम्राट् तं ररच निजगृहे। परिचीयमानो ऽसौ सर्वचा-प्रतिहतगितनृपितं तथा ररज्ञ येन राजमन्त्रादौ मन्त्रिभिनिषिध्य-मानो ऽपि कुच्जो राज्ञा विश्वसहृदयेन न मनाग्दूरीचक्रे। एकदा देशान्तरादागतेन योगीन्द्रेण राजा परकायप्रवेशविद्यामनुशासितः। समीपस्थः कुच्जो ऽपि तां जग्राह। वनान्तः \*कालान्तरे परीचार्थं मृतद्विज्ञकाये राज्ञि जग्मुषि राजकाये कुच्जः प्रविश्व राज्यमनुश्रशास। विप्रकृपी नृपसु राज्यभ्रष्टः पश्चात्तापं कुर्वद्वयां वभ्राम। कुच्जः पुन-रन्तःपुरेण ललन्भोजनभाषणादौ चातुर्यविहीनो \*राज्या शङ्कितचिन्त्या पृष्टः संकेतं कंचित्। तस्यापूर्णे पट्टराज्या वृद्धमन्त्री ज्ञापितः। स्रस्थच किंचित्कारणम्। नासौ राजजीवः किंतु किंचिद्दिज्ञातम्। ततो उन्तःपुरप्रवेशे केनचित्विष्णे मन्त्रिणासौ निषदः। मन्त्रागारमण्ड-नेन मन्त्रिणापि राजपरीचार्थं योगिनः संन्यासिनश्च झोकार्धं पृष्टाः।

षद्वर्णो भियते मन्त्रः कुञ्जको नैव भियते । इति । परं न को ऽपि प्रत्युत्तरित । कियतापि कालेन नृपो ऽपि विप्रक्रपस्तवागतस्तरस्वरूपं दृष्टा जहर्ष पूरयामास च झोकसमस्याम ।

<sup>1)</sup> Nur die interpol. Hs. K hat die Strophe hinter Simpl I, 81.

षद्वणीं भिद्यते मन्त्रः कुञ्जको नैव भिद्यते । भिचुको जायते राजा राजा भवति भिचुकः ॥

ततो \*मिलितौ नृपमित्त्रणावुपायं विचार्यतः स्म । तत एकदा रा-जशुके मृते मन्त्रिणा राज्ञी भिणिता। "यदा कुळानुपो असेति तदा लयैवं प्रतिज्ञातयं यत् । है नाथ । अमुं शुकं मम प्राणादिप प्रियं \*यदि सज्जीकरिष्यसि तर्हि लया सह मनोभीष्टान्भोगान्भोच्छे क्रम-तः। समाकार्यं प्रागुक्तयुक्त्या वचीभिः पटुराच्या स वराकः कामान्धो विञ्चतः । तेन शुकाश्रीरे गृहीते राजापि तत्वणात्स्वदेहं प्रविष्टः प्रहतस स्वव्जवः ॥

Die Überschriftsstrophe bei Meghavijaya ist zusammengesetzt aus den beiden ersten Pada der Strophe S I, 99 (H-I 95) und dem Pāda b der Überschriftsstrophe zu der Erzahlung vom Weber als Viṣṇu bei Pūrnabhadra und Śivadāsa, deren erste Zeile auch im Pariśistaparvan und Kathākośa steht.¹) Pāda c bei Meghavijaya ist dem ersten Pada der genannten Überschriftsstrophe nachgebildet.

Bei Galanos erscheinen dafür zwei Überschriftsstrophen, deren erste gleich ist SI, 99, wahrend die zweite die in der Erzahlung

selbst enthaltene  $\bar{a}khy\bar{a}na$ -Strophe ist.

An Stelle der Worte कुञ्जको नैव भिद्यते hat Galanos in dieser Strophe Κυφοῦ παρόντος, οὐ γίνεται πασίδηλος. Er las also wohl in seinem Texte कुञाके. Diese Lesart muss die ursprüngliche sein, denn die beiden ersten Pada der Strophe bilden Rede des Ministers und Gegenrede des Königs. Galanos erzahlt (S. 27) Ἰδών δ' αὐτὸν τὸν πυφὸν δ "Υπαρχος παρακαθήμενον τῷ Βασιλεῖ, ὅτε λόγον μυστικον έμελλεν έξερεύξεσθαι, έφη· «Είρημένον έστιν, ω Βασιλεῦ, τοῖς σοφοίς τοῦτο· «Ὁ ἐν εξ ώσὶ μυστικός λόγος, γίνεται πασίδηλος». Ο δε Βασιλεύς απεκρίνατο «Κυφοῦ παρόντος, οὐ γίνεται πασίδηλος».

Meghavijayas Erzahlung ist zwar sehr kurz, aber eine Vergleichung mit Galanos ergiebt mit Sicherheit, dass sie ein Auszug aus der Fassung ist, die diesem vorgelegen hat, und dass sie mit dem sprachlich und inhaltlich schlechten Text der Vetālap.-Hs. g. den Uhle, ZDMG. XXIII, S. 443 ff veröffentlicht hat, in keinem

näheren Zusammenhang steht.

| M  | Pūrņ. | $\Gamma$           | K       | $\mathbf{H}$ | SP |
|----|-------|--------------------|---------|--------------|----|
| 55 | 92    | 30, 19             | 100     | 97           |    |
| 56 | 93    | $30, 25 \\ 32, 10$ | 341     | 98           | -  |
| 57 | 98    | 32, 10             | II, 170 |              |    |

<sup>1)</sup> S. Verf., BKSGW, ph-h. Cl. 1902, S. 120

| M                    | Pūrn.         | $\Gamma$   | K             | $\mathbf{H}$ | SP            |                    |
|----------------------|---------------|------------|---------------|--------------|---------------|--------------------|
| $\mathbf{III}^{1}$ ) | $\mathbf{II}$ | III (p 32) | $\mathbf{II}$ | $\mathbf{n}$ | $\mathbf{II}$ | Schakal und Pauke. |

In dieser Erzählung steht die Uberschriftsstrophe, eine  $\bar{a}khy\bar{a}na$ -Strophe, am Ende der Erzählung:

|            |                   |                     | -            |        |                |                                      |
|------------|-------------------|---------------------|--------------|--------|----------------|--------------------------------------|
| 58         | 101               | (32, 20<br>) 33, 24 |              |        |                |                                      |
| <b>5</b> 9 | 104               | 34, 13              | 112          | 109    |                |                                      |
| 60         | 109               | 36, 14              | 119          | 118    |                |                                      |
| 61         | 110               | 36, 11              | 120          | 119    |                |                                      |
| 62         | 118               | 40, 13              | 130          | 129    |                |                                      |
| IV         | III               | IV (p 40)           | $\mathbf{m}$ | Ш      | :              | Dantıla u. Gorambha.                 |
| 63         | 119               | 40, 25              | 131          | 130    |                |                                      |
| 64         | 122               | 41,27               | (134<br>(239 | 133    |                |                                      |
| 65         |                   |                     | 145          | 140    |                |                                      |
| 66         | 128               | 43, 1               | 147          | 142    |                |                                      |
| 67         | 129               | 43, 15              | 148          | 143    |                |                                      |
| 68         | bh 1082)          | 45, 27              | 154          | 149    |                |                                      |
| 69         | (139) $(172)$     | 47, 6               | 162          | 157    | 43             |                                      |
| v          | IV                | <b>V</b> (p.47)     | IV           | IV     | $\mathbf{III}$ | Drei selbstverschul-<br>dete Unfalle |
| 70         | 213               | 68, 11              |              | ****** |                |                                      |
| 71         | ${214 \atop 234}$ |                     | 202          | 191    |                |                                      |
| VI         | VIII              | <b>IX</b> (p 68)    | V            | v      |                | Der Weber in<br>Visnus Gestalt.      |

Meghavıjaya hat beide Überschriftsstrophen, wie Pūrņ., ordnet die Erzählung aber ein, wie S. Bei Gal. fehlt die zweite Überschriftsstrophe. Da die Erzahlung für die Textgeschichte des Pañcākhyāna von Wichtigkeit ist, gebe ich hier die Fassung Meghavijayas.

गौडदेशे गं पांडुवर्डननगरे । तच दे मिचे [एक] \*कौलिकः सूचधार्य । एकदा कौलिकः श्रीमतीं राजकन्यां किसंसिद्देवकुले \*याचार्थमागतां वीच्य ) जातः स्वरपरवशः सूचधाराग्रे मिचलादुः- खं कथयामास । तेन मिचाभीष्टास्यै गरुडः काष्ठमयसिचितः । कील-कर्चनया निर्मितः । कोलिको ऽपि तदुपदेशात्कीलकचालनेनोड्डीय नभसा शङ्खचक्रगदा विश्वाणो राजकन्यावासे गतः । तचासौ सुप्ता कुमारीलात्युरुषसङ्गभिया श्र्यात उत्थिता । कौलिको ऽपि । विष्णु-

<sup>1)</sup> Die Erzahlung Meghavijayas entspricht, abgesehen von einigen Kleinigkeiten, der der anderen Quellen.

<sup>2)</sup> Auch K! Die Strophe gehort wohl sicher auch zu Purnabhadras Text.

<sup>3)</sup> Wie Pūrn.

<sup>4)</sup> Purn.: प्राह्वर्धन oder प्राइ॰. S hat keine Ortsbestimmung.

<sup>5)</sup> Wie S.

<sup>6)</sup> Wie Pürn

रहम् । जन्मीं खर्जीके त्यत्का तव वर्णार्थमचागमम् । तत्पाणिग्रह-महं विधाय भोगान्भुङ्क (१) । कुमार्युवाच । नार्यहम्मुचिर्मलमूचभृता १) । क्यं लदोग्या भवेयम्। इत्युक्ते स उवाच। लं राधा मुनिशापाङ्गष्टा नृत्वमाप्ता<sup>2</sup>) । तचोहादहं लिद्दरहाद्दिवि खातुं न पर्याप्तोमि । यदि मां नाङ्गीकरिष्यसि तदा भस्मीकरिष्ये । ततः खनशामेनां गन्धर्व-विवाहेनोद्वाह्य भुक्तवान् । प्रत्यहं तथाकर्णे व्यक्तावयवां पुत्रीं दृष्टा माचा पृष्टम् । किमिदमिति । तया परमेश्वरो मां खीक्रत्य संग-च्छत (!) इति यथास्थितमूचे । तद्वान्तज्ञानतृष्टेन 4) नृपेण प्रत्यन्तनृप-यामग्राहाय प्रववृते। \*मिलिते र्णसंकटे भयो नृपो दुर्गानाः प्रविश्व पुत्रीमाचष्ट । \*विद्ययः परमेश्वरः । स चेच्छू शुरवा सत्पत्तं करोति तदारी ज्ञयामि । रात्री समागते को लिक कृष्णे पितृसाहाय्याय वि-ज्ञप्तम् । तेन उमित्युक्ते प्रसद्ता राजकुमारी । तत्कथनाद्राजापि । \*प्रातक्द्यम्य साहसी कोलिको गगनस्थो युयुधे । ऋचान्तरे गरूड-देवेन विष्णुदेवो विज्ञप्तः । खामिन् । लल्कैतवेन कोलिकः संग्रामं करोति । स चेन्मृतिं प्राप्स्यति तदा लदपवादो भावी । \*जनः सर्वो बिहर्मुखः । कः किं ज्ञास्वति । तावता विष्णुना \*स्ववीर्यं को-लिके न्यस्तम् । ततो भगं पर्वलं तत्प्रभावात् । राजाप्यकाण्डितशा-सनो बभूव ॥

Meghavijaya ist also in den Hauptpunkten der einfacheren und geschmackvolleren Fassung des Simpl. gefolgt, hat aber doch in einigen Kleinigkeiten Reminiszenzen an Pūrņ. Die geschmacklosen Erweiterungen des letzteren hat er nicht berücksichtigt. Im übrigen bestätigt der Schluss seines Berichtes wiederum die Ursprünglichkeit der Fassung der Hamburger Handschriften.<sup>6</sup>)

| M  | Pūrņ. | $\Gamma$ | K               | $\mathbf{H}$ | SP |
|----|-------|----------|-----------------|--------------|----|
| 72 | 233   |          |                 |              | -  |
| 73 |       |          | I. 204. III. 87 | I. 193       |    |

<sup>1)</sup> Fassung nach S.

<sup>2)</sup> Oder आप: १ Hs. आप(oder य १)त्. Fassung nach Pürņ

<sup>3)</sup> Wie S. 4) Ślokapāda 5) Nach Pūrņ.

<sup>6)</sup> Über die Jaina-Recensionen etc., a. a. O., S. 103. 111. 115 ff.

| $\mathbf{M}$ | $\mathbf{P}\overline{\mathbf{u}}\mathbf{r}\mathbf{n}$ | $\Gamma$   | K   | H   | $\mathbf{SP}$ |                   |
|--------------|-------------------------------------------------------|------------|-----|-----|---------------|-------------------|
| 74           | 176                                                   | 58, 11     | 207 | 195 | 46            |                   |
| VII          | V                                                     | VΙ         | VI  | VI  | V             | Krahe u. Schlange |
| 75           | 177                                                   | 58,23      |     |     | cf II, 58     | 3                 |
| $VIII^1$ )   | VI                                                    | VII (p 60) | VП  | VII | <b>V</b>      | Reiher und Krebs. |
| 76           |                                                       |            | 211 | 198 |               |                   |

In der Erzahlung selbst hat Megh. eine andere Quelle vor Augen. Er erzahlt nämlich, nachdem er berichtet hat, dass der Reiher sich taglich von den Fischen nahrt, die sich von ihm tragen

lassen: एवं प्रत्यहं नुर्वाणः कच्छपमेकं भोजने शाकिमव संजातमत्या-श्नाक्चिरादायोड्डीनः । किठनकरोटिकास्फालनायोच्चैनंभिस गला यावच्छैने पातयित तावद्वापि कथं न सरो दृश्चत इति पृष्टे हसन्कच्छपेन धूर्तो ऽयमिति मला हतो [ग्रीवया] ग्रीवाग्रासेन । धूर्तन्वणं लिदम् ।

मुखं पद्मद्वाकारं वाचा चन्द्रनशीतला ।
 हृद्यं कर्तरीतुच्यं चिविधं धूर्तवचणम् ॥
 परोचे कार्यहन्तारं प्रत्यचे प्रियवादिनम् ।
 वर्जयेत्तादृशं मित्रं विषकुकं पयोमुखम् ॥

कच्छपो ऽपि प्रत्यावृत्तो ऽन्यैर्भाषितः । कथं प्रत्यायातो ऽसि । तेन यथावदुक्तम् । जलचराः सुखेन तस्युः । ततः ।

भच्यला usw. = Pūrņ. I, 182, Г 59, 28, К I, 210, Н-І 197, SP 47, Hit IV, 15.

Wir haben also hier zum ersten Mal auf indischem Boden die Fabel von dem Vogel, der die Schildkrote in die Hohe tragt, um sie fallen zu lassen und dadurch ihren Panzer zu zerbrechen, und zwar kommt der Fassung Meghavijayas am nachsten Phaedrus II, 6, wo ein Adler eine Schildkröte in die Luft tragt, um sie zu verzehren, und sie dann auf den Rat eines Raben, da er sie sonst nicht verwunden kann, auf einen Felsen herabwirft. In den griechischen Fabeln (Babr 115, Aes ed Halm 119) und bei Avianus (2) hat es der Adler nicht auf Raub abgesehen, sondern trugt die Schildkröte auf ihre Bitte empor, um sie fliegen zu lehren.

<sup>1)</sup> Die Überschriftsstrophe fehlt vor der Eizahlung, steht aber am Ende. — Inhaltlich folgt Meghavijaya in der Erzahlung insofern dem Simplicior, als bei ihm das Verderben für die Wassertiere durch eine angebliche Durre droht Bei Pürn., Galanos und im SP will der Reiher gehort haben, dass der See gefischt werden soll.

2) Hs. • 27•.

Die Strophe **भ ज्यायला** usw. ist dieselbe, wie die Uberschriftsstrophe der anderen Fassungen, und das in ihr genannte Tier ist wie dort ein Krebs.

Der oben gegebenen 77. Strophe Meghavijayas entspricht keine der anderen Fassungen. 78 = Pūrn. I, 301 (in a गुणः statt कार्यः).

Am Ende der VII. Erzahlung, in die die VIII. eingeschlossen ist, hat Meghavijaya noch eine Variante seiner Überschriftsstrophe 74:

# 80 दुर्बलस्थापि वै भ्राचीवैरं क्रत्वा न विश्वसेत्। अभ्रत्नेनापि कालेन क्रष्णसर्पो निपातितः॥

Keine der übrigen Recensionen hat etwas Entsprechendes.

| M             | Pūrn. | arGamma | K    | $\mathbf{H}$ | SP |                   |
|---------------|-------|---------|------|--------------|----|-------------------|
| 81            | 189   | 62,28   | 214  | 202          | 50 |                   |
| $\mathbf{IX}$ | VII   | VIII    | VIII | VIII         | VI | Lowe und Haslein. |

Im Eingang erinnern die Tiere des Waldes den Löwen daran, dass es seine Königspflicht sei, sie zu schutzen

# 82 पुष्पं पुष्पं विचिनुयान्यूको च्छेदं 1) न कार्यत् । मालाकार इवोद्याने प्रजासु स्थान्नराधिपः॥

83 198 64, 12 
$$\begin{cases} 223 \\ 348 \end{cases}$$
  $\begin{cases} 211 \\ 330 \end{cases}$  — 84 200 64, 17 225 213 —

85 किमपेच्य फलं पयोधरा-

न्ध्वनतः प्रार्थयते मृगाधिपः ।

प्रकृतिः खलु सा महीयसः

सहते नान्यसमुद्गतिं यया ॥

86 202 66,3 
$$\begin{cases} 226 \\ III, 16 \end{cases}$$
  $\begin{cases} 214 \\ III, 13 \end{cases}$ 

87 स जयी²) यस्य मातङ्गा यस्याश्वास्तस्य मेदिनी । स धनी यस्य भूभागो यस्य दुर्गः स दुर्जयः ॥

<sup>1)</sup> Hs. मालक्टें.

<sup>2)</sup> Hs. जया.

<sup>3)</sup> Galanos schliesst kurz vor dem Ende der Erzahlung vom Weber als Visuu.

| M  | Pūrņ. | K                   | H           | SP             |
|----|-------|---------------------|-------------|----------------|
| 89 | 237   |                     | $\{II, 141$ |                |
| 90 | 244   | $\frac{111,0}{242}$ | 228         | <del></del> 59 |
| 91 | 247   |                     |             |                |
| 92 | 252   |                     |             | 64             |

#### 93 राज्यं यातु श्रियो यान्तु यान्तु प्राणा विनय्वराः । या मया खमुखेनोका वाचा मा यातु शास्त्रती ॥

| 94 | 264           |                                           |          |   |                                                   |
|----|---------------|-------------------------------------------|----------|---|---------------------------------------------------|
| X  | $\mathbf{IX}$ |                                           |          | - | Die dankbaren Tiere und der<br>undankbare Mensch. |
| 95 | § 265         | ${ \text{III, 157} \atop \text{IV, 10} }$ | III, 141 | - |                                                   |
| ขอ | (ΙV, 10       | (IV, 10                                   | IV, 10   | - |                                                   |

Bei Meghavijaya geben die Tiere an, durch Verschulden des Menschen seien sie in den Brunnen gefallen, und er sei dann durch Zufall selbst hineingesturzt. Damit begründen sie die Warnung vor seiner Rettung. — Die Früchte, die der Affe dem Mitleidigen spendet, haben Wunderkraft (वानर्त्तपाचादात्तीरोगः पद्व-पुनित्रामयोभूतो उथ दिजो). — Der Goldschmied zeigt den Schmuck des getoteten Prinzen, um sich bei dem König in Gunst zu setzen. — Die Schlange erscheint dem Brahmanen, als er schon auf dem Wege zur Richtstätte ist. — Die Henker lassen den Veiturteilten bei dem durch den Tod der Konign entstandenen Aufruhr entsliehen. — Von einer Bestrafung des Goldschmieds und einer Familie des Brahmanen ist nicht die Rede.

| 96                     | 273          | 252           | <b>23</b> 8 | 77  |      |     |       |
|------------------------|--------------|---------------|-------------|-----|------|-----|-------|
| $\mathbf{x}\mathbf{I}$ | $\mathbf{x}$ | $\mathbf{IX}$ | IX          | VII | Laus | und | Floh. |

Der Floh heisst **दण्डुक**. Die Erzählung ist sehr kurz und ohne Humor.

98 त्यता त्राभ्यन्तरा येन बाह्याश्वाभ्यन्तरीकृताः।

स एव निधनं याति यथा राजा जुकर्दमः (so) ॥

पिङ्गलपृष्टः \*पुनर्मन्त्री कथामाख्यत्।

चण्डरवो \*जम्बुकश्चैकदा (') वनाद्वाममाजगाम । \*कुर्क्कुरैर्व्याकुली-

<sup>1)</sup> Nur eine Strophe. Haberlandt zählt sie als zwei.

क्वत उत्पतन्नी बी बुण्डान्तः पतितो नी बनायो मार्गे श्रान्तः सुप्तः । \*वैदी नी बिशुगा बो ध्यं कार्य श्रायातीति मला के निवल णीं किन्नौ । के निवत्युच्हं किन्नम् । पुनर्देन्तपातवान्तां शृखन्य बायां चक्रे ।

99 गती काणीं गतं पुच्छं दन्तानां वर्तते कथा।
नगरे व्याधिते लोके यः पलाति स जीवति॥
तं सृगालं नीलकायं दृष्टा को उयमिति भीता अर्न्य जीवा व्यनेशन । यतः।

100 न यस्य चेष्टितं विद्यात कुलं न पराक्रमम्। न तस्य विश्वसेत्प्राच्चो यदीच्छेच्छ्यमात्मनः॥

शृगालेनोक्तम् । मा भैषिष्ट । ऋहं खयं ब्रह्मणा श्वापदराज्यं दत्ताच मुक्तः । तन्तम भृष्यीभूय सुखेन तिष्ठन्तु । न चेन्नारियध्यामि । तत्त्ते सिंहाद्याः सर्वे ऽप्याश्रवा \*निदेशकारिणो जाताः सेवन्ते राचि दिवम् । मन्त्रिलं सिंहस्य दत्तम् । सेनान्यो याघ्राश्रक्षचधराः \*कपयो द्वारपान्त्रका मृगा द्वादियवस्थया स्थानमास्थाय कुकुर्दम (so) इति स्वं जन्य-यञ्जस्त्रकः श्वापदाधिपत्यं वोभुज्यते स्म । क्रीडासमये शृंगालैः (so) सह क्रीडन्फेत्कारान् सुञ्चति । परं न को ऽपि कोनाहन्तमध्ये जानाति । कदाचित्स्ववर्गपराधे दूरे स्थापिता स्वीयपर्षत् । सिंहादीसिक्रीड । दूरतः शृगानफेत्काराञ्कुला स्वयं तथा कुर्वाणः सिंहेन मन्त्रिणा शृगान वानो ऽयं \*विद्यताः पापिना सर्व इति ध्याला चपेटया हतो मृत इति

आत्मवर्गे परित्यच्य परवेगेषु ये रताः। ते नरा निधनं यान्ति यथा राजा कुकुर्दमः॥ १०१॥

An dieser Fassung ist, abgesehen von dem nur hier erwahnten Spiel mit den Tieren am Schlusse, der veranderte Eingang bemerkenswert. Er entspricht nämlich der XXIII. Erzahlung des  $\Sigma vvvv\alpha z$ , ed. Boissonade p. 143 ff. Schon Benfey P. I, 225 bringt diese Erzählung mit der des Pañc. simpl. und "orn." zusammen. In der obigen Fassung ist die Strophe 99 interessant. Sie ist eine ākhyāna-Strophe und also wahrscheinlich alt. Die Stelle, die der Fassung

Meghavijayas entspricht, lautet im Συντιπας: Οῦτω δὲ αὐτῆς κειμένης ως νεκοας, καὶ τῆς πύλης τὸ πρωὶ ἀνοιχθείσης, ως ἔθος, παρὰ τοῦ πορταρίου, εἶδέ τις αὐτὴν κειμένην, καὶ λέγει πρὸς τὸν πορτάρην η Κατὰ ἀλήθειαν ή οὐοὰ τῆς ἀλεποῦς ταύτης πολλὰ ἐστὶ (!) καλή εἰς τὸ σπογγίζειν τὸν μύλωνα". Καὶ εὐθὺς ὁ τοῦτο εἰπὼν, λαβόμενος μάχαιοαν, έκοψε την οὐοὰν αὐτῆς. Ἡ δὲ ἀλώπηξ ἀνθρείως ὑπέμεινε τὸν πόνον τῆς οὐρᾶς. Εἶτα τὶς ἔτερος, αὐτὴν ἰδὼν, ἔφη· , Ἐκν ἔχη τις παιδίον μικρὸν κλαῖον πολλὰ, οὐδὲν ἄλλο ἐστὶν εἰς θεραπείαν καλον, εί μὴ τὰ ὧτα τῆς ἀλεποῦς, τοῦ κρατεῖν αὐτὰ πάντοτε ἐπάνω τοῦ παιδὸς. Καὶ εὐθὺς ἔκοψε καὶ αὐτὸς τὰ ὧτα αὐτῆς. Καὶ ἡ άλώπηξ καὶ τοῦτον τὸν πόνον γενναίως ὑπέμεινεν "Αλλος τις πάλιν, παρερχόμενος την δδον έκείνην, και ταύτην ιδών ώς νεκράν, εἶπεν: , Άκήκοά τινος λέγοντος ώς, ἐάν τις τοὺς ὀδόντας πονῆ, καὶ θήση έπάνω όδόντας άλεπους, εὐθυς του πόνου έλευθερουται" Καὶ άμα τῷ λόγῳ λίθον λαβὼν, ἄπαντας τοὺς οδόντας ἐκείνης συνέτριψε. Καὶ ή άλωπηξ πάντα τὰ δεινὰ ταῦτα ὑπέμεινεν ἀνδοικῶς, ἔως οὖ άλλος άνθοωπος περιπατών είπεν , Έγω ακήκοα είς πασαν οδύνην ωφελείν τῆς ἀλώπεκος τὴν καρδίαν, καὶ εἰς ἄπαν νόσημα ἐστὶ θεραπευτική". Ούτως εἰπόντος τοῦ ἀνθρώπου ἐπείνου, καὶ μάχαιραν λαβόντος πρὸς την καρδίαν αὐτης ἐκβαλεῖν, ή ἀλώπηξ, εὐθέως πηδήσασα, σπουδαίως διὰ τῆς θύρας τοῦ κάστρου ἐξέφυγεν (ἔτυχε γὰρ τὴν πύλην τότε ηνεφημένην εύοεθηναι), καὶ τοῦ φόνου οὖ ἔμελλε παθεῖν ηλευθερώθη.

Die ākhyāna-Strophe 99 findet sich in keiner anderen der

bisher bekannten Pañcatantra-Fassungen.

| M   | Pūrn | K   | $\mathbf{H}$ | SP |
|-----|------|-----|--------------|----|
| 100 | 278  | 261 | 247          | -  |

101 त्रात्मवर्गे परित्यच्य परवर्गेषु चे रताः।

#### ते नरा निधनं यान्ति यथा राजा सुसुर्दमः ॥

Diese am Ende stehende Variante der Überschriftsstrophe findet sich am Rande der Pūrņabhadra-Handschrift A vor der eigentlichen Uberschriftsstrophe (Name des Schakals वजुद्मः); vgl. auch Hit. III, 55 (Pet.).

| 102 | 279 | 263 | 249 | 78                 |
|-----|-----|-----|-----|--------------------|
| 103 | 281 | 266 | 252 |                    |
| 104 | 284 | 269 | 255 |                    |
| 105 | 285 | -   |     |                    |
| 106 | 287 | -   |     |                    |
| 107 | 288 |     |     | {I, 81<br>{III, 72 |
| 108 |     | 272 |     | ·                  |
| 109 |     | 273 | -   | *****              |

110 सेतुं गला समुद्रस्य गङ्गां ) सागरपारगाम् । त्रह्महा मुर्चाते पांपैर्मिचद्रोही न मुर्चाते ॥

<sup>1)</sup> Hs. गंगा.

| 658                                                                                                    | Hertel, E                                                                     | ine vierte                                     | Jaina-Ré                                                                           | ecension d              | es Pañcatantra.                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|---------------------------------------------|
| M                                                                                                      | Pūru.                                                                         | K                                              | H                                                                                  | SP                      |                                             |
| 111                                                                                                    | 291                                                                           | 283                                            | 267                                                                                | 84                      |                                             |
| 112                                                                                                    | न                                                                             | ग्रीलगुङ्गे                                    | कमलं प्र                                                                           | रोहति                   |                                             |
|                                                                                                        |                                                                               | •                                              | : क्वापि                                                                           |                         | र्तते ।                                     |
| ,                                                                                                      |                                                                               | •                                              | यान्ति व                                                                           | •                       |                                             |
|                                                                                                        |                                                                               |                                                |                                                                                    | •                       | भाजयः ॥                                     |
|                                                                                                        |                                                                               | ччі я                                          | બાાવા ગ                                                                            | ગુવાના                  |                                             |
| $\frac{\mathbf{XIII}}{113}$                                                                            | <b>XII</b><br>300                                                             | _                                              |                                                                                    |                         | haṃsa und Eule                              |
| 114                                                                                                    | महङ्भिः                                                                       | सह संस                                         | र्गः कस्य                                                                          | नोन्नतिव                | गरकः ।                                      |
|                                                                                                        |                                                                               |                                                | <b>ा जनैः प</b><br>52. K III,                                                      |                         | वन्द्यते ॥<br>in H).                        |
| 115                                                                                                    | महतां है                                                                      | सेवया न                                        | ीचः प्राह                                                                          | <b>यादुत्त</b> मं       | पदम् ।                                      |
|                                                                                                        | पुष्पमान                                                                      | ानुषंगेण                                       | सूचं शि                                                                            | रसि धाः                 | र्धते ॥                                     |
| 116                                                                                                    | ∫ 305                                                                         | 281                                            | 265                                                                                |                         |                                             |
| 117                                                                                                    | $\stackrel{	ilde{\text{(III, 200}}}{	ext{312}}$                               | II, 27                                         | 11, 28                                                                             | III, 54<br>—            |                                             |
| 118                                                                                                    | 314                                                                           | 288                                            | 272                                                                                | 104                     |                                             |
| XIV                                                                                                    | XIII                                                                          | XI                                             | XI                                                                                 | VIII                    | Kamel, Lowe, Panther,<br>Krahe und Schakal. |
| De                                                                                                     | r Lowe to                                                                     | itet bei                                       | Meghavij                                                                           | aya selbs               | st das Kamel.                               |
| 119                                                                                                    | 315                                                                           | 290                                            | 274                                                                                | 107                     |                                             |
| 120                                                                                                    | 318                                                                           | 293                                            | $\frac{277}{27}$                                                                   |                         |                                             |
| 121                                                                                                    | 316                                                                           | 291                                            | $\frac{275}{272}$                                                                  |                         |                                             |
| $\frac{122}{123}$                                                                                      | $\frac{319}{321}$                                                             | $\frac{294}{296}$                              | $\frac{278}{280}$                                                                  |                         |                                             |
| $123 \\ 124$                                                                                           | $\frac{321}{320}$                                                             | $\frac{290}{295}$                              | $\begin{array}{c} 250 \\ 279 \end{array}$                                          |                         |                                             |
| 125                                                                                                    | 322                                                                           | $\frac{297}{297}$                              | 281                                                                                |                         |                                             |
|                                                                                                        |                                                                               |                                                |                                                                                    |                         |                                             |
|                                                                                                        |                                                                               |                                                |                                                                                    |                         |                                             |
|                                                                                                        |                                                                               |                                                | 20.0                                                                               |                         | Stollmachen und Louis                       |
| 128¹)                                                                                                  | 326                                                                           |                                                | -                                                                                  | _                       | Sterimacher and Lowe.                       |
| 129                                                                                                    | पुष्पैरपि                                                                     | न योद                                          | इव्यं किं।                                                                         | पुनर्नि शित             | गयुधेः ।                                    |
|                                                                                                        | युंडे वि                                                                      | जयसंद <u>े</u> ह                               | प्रधानपु                                                                           | <b>रु</b> षच्यः         | ll                                          |
| 130                                                                                                    | 332                                                                           | 312                                            | 295                                                                                | 122                     |                                             |
| XVI                                                                                                    | XV                                                                            |                                                | XII                                                                                | IX                      | Strandlaufer und Meer.                      |
| $131^{2}$ )                                                                                            | 314                                                                           |                                                | -                                                                                  | 123                     |                                             |
| 132                                                                                                    | 342                                                                           | 315                                            | 298                                                                                | 124                     |                                             |
| 126<br>127<br><b>XV</b><br>128 <sup>1</sup> )<br>129<br>130<br><b>XVI</b><br>181 <sup>2</sup> )<br>132 | 323<br>324<br>XIV<br>326<br>पुषीर्पि<br>युद्धे वि:<br>332<br>XV<br>314<br>342 | 298<br>299<br>———————————————————————————————— | 282<br>283<br>—<br>=<br>= <b>Tai Tai</b><br>• <b>Xui</b><br>295<br>XII<br>—<br>298 | 122<br>IX<br>123<br>124 | •                                           |

<sup>1)</sup> Eine  $\bar{a}khy\bar{u}na$ -Strophe, bei Meghavijaya am Ende, bei Pūrnabh. als Überschrift. 2) korrupt.

| M     | Pūrn.       | K            | $\mathbf{H}$ | SP           |                                         |
|-------|-------------|--------------|--------------|--------------|-----------------------------------------|
| XVII  | XVI         | XIII         | XIII         | $\mathbf{x}$ | Die hamsas und die Schild-<br>krote.    |
| 133   | 343         | 318          | 301          | 125          | ATOLO.                                  |
| XVIII | XVII        | XIV          | XIV          | XI           | Der dumme und die beiden klugen Fische. |
| 134   | 344         | ${f v, 46} $ | 153          |              | 6                                       |
| 135   | 345         |              |              | -            |                                         |
| 136   | 349         | 329          | 311          |              |                                         |
| 137   | 351         | 331          | 313          |              |                                         |
| 138   | 352         | 332          | 314          |              |                                         |
| 139   | 353         | 333          | 315          |              |                                         |
| 140   | 355         | 335          | 317          | -            |                                         |
| 141   | <b>35</b> 8 | -            |              |              |                                         |

An dieser Stelle erzählt das Sperlingsweibehen dem Specht, um seinen Ehrgeiz zu erwecken, eine Heldenthat seines Urgrossvaters, wie folgt.

XX - - - Specht und Lowe.

तव प्रिपतामहो वजतुण्डः पर्वते शमीतरौ निवसति । \*एकदा यूकरं हला तज्ज्ञच्ये उस्था विद्यदेष्टः किस्तित्सिंहस्त्रचापपात । पिचणा-भाणि । कथं दून द्व दृश्यसे । तेन श्रच्योद्वारवार्त्तां । ज्ञापितः पची । यदि मच्छन्यं लमुद्धर्से \*तदाहं महिषान्हला तुभ्यं दा-स्वामि । श्रुला \*पिचणा श्रन्थ उद्दृते पटूभूतः सिंहः । \*पिचणा स्वारितं वचः

142 वाचया यत्प्रतिज्ञातं कर्मणा नोपपादितम् । तद्वनमृणसंयुक्तमिह लोके परच च ॥ सिंहेनोक्तम् । तुभ्यं स्रोकं दत्तं यन्मुखप्रविष्टो ऽपि जीवन्मुकः । यतः ।

143 मम मुखे<sup>2</sup>) च संप्राप्तो दंष्ट्राविकटसंकटे। भृशं पुनस्तर्कयसि जीवितं बद्घ मन्यसे॥

\*\* क्रुडिन पिचणां चचु अञ्चाघातेन चूर्णितम् । सिंहे कोपादृ चं भङ्गकामे दितीयच जुषा चेत्कार्यं तिहं मया [॰ियः न विरोधः कार्य इत्युक्ते सिंहेन चामितो ऽपराधः । सिन्धः कृतः ॥

<sup>1)</sup> Vielleicht शुल्बोडरणार्थ?

<sup>2)</sup> Hs. **共禧**.

Von dieser Fabel liegen andere Fassungen vor in Āryaśūras Jātakamālā XXXIV und im Pāli-Jātaka 308. Ferner findet sie sich bei Phaedrus I, 8, Babrias 94, Fab. Aesop. ed. Halm 276 und 276 b. Die beiden indischen Fassungen weichen von der Meghavijayas mehrfach ab. In beiden verspricht der Lowe dem Specht erstens keinen Lohn. Der Specht klemmt zweitens dem Löwen ein Holzstück in den Rachen. Nach langerer Zeit erfährt er drittens von dem Löwen bei einer anderen Gelegenheit die Zurückweisung. Viertens ist von einer Rache des Spechtes keine Rede.

Āryaśūra hebt in der Jātakamālā vielmehr gerade hervor, dass die Guten vergeben Im Pāli-Jātaka führt der Specht die Heilung

unaufgefordert aus

In den abendlandischen Fassungen sind die beiden Tiere ein Wolf und ein Kranich. Im übrigen stimmen diese Fabeln bis auf die Rache des Vogels, von der sie gleichfalls nichts wissen, zu Meghavijayas Bericht. Die Antwort des Wolfes bei Babrias weicht nur insofern von der des Löwen bei Meghavijaya ab, als bei ihm das Hineinkriechen des Vogels in den Rachen natürlich wegfallt.

"σολ μισθός ἀφκεῖ" φησί "τῆς λατφείης κεφαλὴν λυκείου φάφυγος ἐξελεῖν σφην."

Die Übereinstimmung ist so vollkommen, dass man eine Übersetzung aus dem Griechischen annehmen könnte, wenn Meghavijaya nicht eine alte ākhyānα-Strophe bewahrt hätte, die das hohe Alter der Fabel über allen Zweifel erhebt,¹) namlich Str 143. Ihr entspricht im Pāli-Jātaka die Strophe III, 26, 30:

Mama lohitabhakkhassa niccam luddāni kubbato | dantantaragato santo tam bahum yam hi jivasi ||

"Das ist (doch schon) viel, dass du noch am Leben bist, obwohl du zwischen meinen Zahnen warst, der ich mich von Blut nahre und bestandig Wildheiten begehe."

An entsprechender Stelle hat die Jātakamālā zwei Strophen:

द्याक्षैव्यं न यो वेद खादिन्त्रस्तुरतो मृगान्।
प्रविश्व तस्य मे वक्तं यज्जीविस न तद्वज्ञ ॥ १३ ॥
मां पुनः पर्भूयैवमासाद्यसि याज्ञया।
जीवितेन नु खिन्नो ऽसि परं लोकं दिदृत्तसे ॥ १४ ॥

"Ist das denn nicht schon viel, dass du noch am Leben bist, obwohl du in meinem Rachen warst, der ich kein unmannliches Mit-

Derartiger 
 \(\overline{a}\) hy\(\overline{a}\) na-Strophen findet sich in allen Fassungen des Pa\(\overline{a}\)catantra eine ziemliche Menge, Ich werde dieselben bei einer anderen Gelegenheit zusammenfassend besprechen

leid kenne und das noch zuckende Wild verzehre? (13) Und nun verachtest du mich sogar und belastigst mich mit einer Bitte! Bist du denn des Lebens mude? Begehrst du denn, das Jenseits zu schauen?" (14)

Vergleichen wir damit die  $\bar{a}khy\bar{a}na$ -Strophe Meghavijayas, so ergiebt sich:

| Megh.        |     | Jātaka     |    | Jātak | amālā |      |
|--------------|-----|------------|----|-------|-------|------|
| 143          |     | III, 26, 8 | 30 | 13    | 14    |      |
| $\mathbf{a}$ | === | c          |    | c     |       |      |
| b            | =   | c          |    |       |       |      |
| c            | === |            |    | =     | = a   |      |
| d            | ==  | d          | == | d     | - vgl | c d. |
|              |     |            |    |       |       |      |

Āryaśūra hat, wie schon Speyer S. XXVI seiner Übersetzung bemerkt,¹) in einem Volksdialekt geschriebene Strophen künstlich überarbeitet. Es ist also recht wohl denkbar, dass er aus einer Strophe zwei gemacht hat, zumal sich in seiner 13. Strophe zu a und b, in seiner 14. zu b etwas Entsprechendes weder bei Megh, noch im Pāli-Jāt. findet Die beiden ersten Pāda der 13. Strophe sehen auch nicht volkstumlich aus. Im Pāli-Jātaka dagegen fehlt etwas Entsprechendes zu Megh c = Āryaśūra 14a. Damit aber ergieht sich, dass die ākhyāna-Strophe Meghavijayas ursprunglicher ist, als die des Pāli-Jātaka-²) Vor diesem hat sie auch die ironische Spitze voraus, mit der sie schliesst, wahrend der Schluss der Jātaka-Strophe recht matt ist. Ich übersetze die Strophe:

"Obgleich du in meinem Rachen warst, dem schrecklichen Engpass zwischen meinen Zahnen, wagst du dennoch, starke (d. i. gebieterisch-fordernde) Worte zu reden? Dir muss dein Leben sehr wertvoll sein!"

In den übrigen ākhyāna-Strophen des Pālı-Jātaka findet sich nichts, was der Fassung Meghavijayas und der der genannten abendlandischen Fabeln widersprache Diese Fassung ist aber viel bessen, da erstens der Lowe den ausbedungenen Lohn nicht zahlt, und zweitens sein Undank der Rettung unmittelbar folgt. Abgesehen also von dem Schlusse, der die Rache des Spechtes enthält und dessen Motiv der Fabel entlehnt sein kann, in die Meghavijaya unsere Erzählung als Episode eingefügt hat, ist die von ihm gegebene Fassung sicher die ursprünglichste, die wir bis jetzt besitzen.<sup>3</sup>)

<sup>1) &</sup>quot;It must have been sacred texts in some popular dialects, not in Sanskrit, that underly the elaborate and high-flown verses of  $S\overline{u}ra$ . This is proved, among other things, by the mistake in XIX, 17, pointed out by Prof Kern in the Various Readings he has appended to his edition."

<sup>2)</sup> Womit naturlich nicht gesagt sein soll, dass sie ursprunglich in Sanskrit abgefasst war. Der unklare Ausdruck भूग तक्य任 ist kaum Original

<sup>3)</sup> Moglich ist es immerhin, dass der Schluss der ursprunglichen Fabel ungefahr gelautet hat: "Da flog der Specht behende herbei und hackte dem Lowen die Augen aus, so dass er infolge der Erblindung umkam". Man beachte,

Dies bestatigt sich auch bezuglich der genannten Tiere. Der Specht, der mit seinem ganzen Körper im Rachen des furchtbarsten Raubtieres sitzt, wirkt ganz anders auf die Phantasie, als der Kranich, der bei der Lange seines Schnabels nicht einmal mit dem Kopfe in den Rachen des Wolfes gekommen sein kann. Der Kranich der abendlandischen Fassung beruht eben auf einem Missverstandnis. Wenn sich in einer Sanskrit-Fassung für "Specht" der Ausdruck NAVA befand (wie bei Ārya-sūra) und dieser in einer volkstümlichen Fassung mechanisch übertragen war, in der er, wie z. B. im Pāli satapatto, nur "Kranich" bedeutete, so liegt die Fehlerquelle klar am Tage. Ubrigens kann ja auch das Sanskritwort NAVA "Kranich" bedeuten.

#### Aus dem Gesagten ergiebt sich:

- Meghavijayas Fassung unserer Fabel ist ursprünglicher, als die beiden buddhistischen.
- 2. Die von Meghavijaya überlieferte ākhyāna-Strophe ist gleichfalls ursprünglicher, als die besprochenen buddhistischen.
- 3. Die entsprechenden griechisch-römischen Fabeln gehen auf ein indisches Original zurück.

| M                                | Pūrņ                   | K   | $\mathbf{H}$ | $\mathbf{SP}$ |                  |
|----------------------------------|------------------------|-----|--------------|---------------|------------------|
| 142                              |                        |     |              |               |                  |
| 143                              | -                      |     |              |               |                  |
| 144                              | 359                    | 339 | 321          |               |                  |
| 145                              | <b>3</b> 60            |     |              | -             |                  |
| $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{I}$ | XIX                    |     |              |               | Dei kluge hamsa. |
| 146                              | 361                    |     |              |               | -                |
| XXII                             | $\mathbf{X}\mathbf{X}$ |     |              |               | Widder und Lowe  |

एकच वने यूथभष्टी ज्ञडः खेच्छ्या चरन्नदमत्तः केसिरिणा दृष्टः । को ऽयं दीर्घशृङ्गः शोणनेचः कूर्चाल इति भयभीतो ज्ञडं पप्रच्छ । कस्त्वम् । किमर्थं रक्तनेचो ऽसि । कथं कूर्चे धरसे ।

147 ग्रतं व्याघ्रमयं हत्वा नुझराणां ग्रतचयम् । एकं सिंहं न प्रशामि तावत्नूर्चे घराम्यहम् ॥ निग्रस्यैवं ग्रनैः ग्रनैरपमृत्य सिंहो नष्टः । यतः ।

148 किमर्थ रक्तनेचाणि किमर्थं कूर्चधारणम्। एकं सिंहं न हन्मीति तेन में कुर्चधारणं॥

dass dann die Rettung wie die Vernichtung beide durch den Schnabel herbeigeführt werden.

<sup>1)</sup> Jedenfalls madamatta.° L.

## 149 भोजनं क्रियते गुप्तं दुर्बजानां विशेषतः। प्रकटभोजनमाचेणः। त्रजापुतः चयं गतः॥

#### स एव ज्रखः कालान्तरे तृशां भुज्ञानो दृष्टः । पशुरयमित्यवसाय्य सिंहिन हतः ॥

Zu den drei Strophen fehlen bei Pūrņabhadra Parallelstellen. Die dritte ist von zweiter Hand (die aber auch nicht die des Korrektors zu sein scheint) am Rande nachgetragen Offenbar sind es alte ākhyāna-Strophen, die hier recht zusammenhangslos eingeschaltet sind.

| M   | Pürn | K   | H   | SP |
|-----|------|-----|-----|----|
| 150 | 364  | 353 | 335 |    |

#### 151 गिरयो ऽपि हि भियन्ते नीरपूरेण भूयसा । तृणेनारहता संधी प्रासादो ऽपि च पात्यते ॥

| 152                                | 367                              |     |     |                          |
|------------------------------------|----------------------------------|-----|-----|--------------------------|
| 153                                | 370                              | 368 | 348 |                          |
| $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{III}$ | $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{I}$ | XVI | XVI | <br>Der schlaue Schakal. |
| 154                                | 279                              |     |     |                          |

An dieser Stelle (Schmidt S. 109) verwunden sich bei Pūrņ. Pingalaka und Samjīvaka, stehen aber wieder vom Kampfe ab. Die Tötung erfolgt erst am Ende des Buches, nachdem die Schakale sich noch zehn Geschichten erzahlt haben! Diese Geschmacklosigkeit vermeidet Meghavijaya, indem er bereits hier den Tod des Stieres erfolgen lasst.

| 155  | 376                              | 377     | ******  | III, 131 |                                       |
|------|----------------------------------|---------|---------|----------|---------------------------------------|
| 156  | 378                              | cf. 378 | cf. 355 |          |                                       |
| 157  | 383                              |         |         |          |                                       |
| 158  | 384                              | -       |         | -        |                                       |
| 159  | 390                              |         |         | 137      |                                       |
| 160  | 395                              | -       |         |          |                                       |
| XXIV | $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{H}$ |         |         | -        | Der verbrannte Bettelmonch.2)         |
| XXV  | XXIII                            | _       |         |          | Die Verbrennung der<br>Schlangenhaut. |
| 161  | 396                              |         |         |          |                                       |
| 162  | 397                              | -       |         |          |                                       |
| XXVI | XXIV                             |         |         | *****    | Des Todes Macht.                      |

In dieser Erzählung spricht sich Yama bei Megh. folgendermaassen über seine Thätigkeit aus: कालो जानाति (ob der Papagei sterben muss) । ममाधिकार्सु तदादेशाच्चीवकायवियोगकर्णमेव ।

<sup>1)</sup> Wohl प्रकाशभीज्यमाचेण.

<sup>2)</sup> Aus dieser Erzahlung, die bei Pūrnabhadra zuerst auftritt, ergiebt sich zur Gewissheit, dass dieser kein Digambara war.

स्रियमाणो जीवः प्राणजालयन्त्रितो निर्गन्तुं न श्रृक्तते । तञ्जीवसु-खीकरणायाहं भृत्यैः प्राणजालान्योचयामि । Als der Papagei beim Anblick des Todes gestorben ist, sagen die Götter:

163 पातालमाविश्रतु यातु सुरेन्द्रलोक-मारोहतु चितिधराधिपतिं सुमेर्म् । मन्त्रौषधैः प्रहर्णैश्व करोतु रचां यद्भावि तद्भवति नात्र विचारहेतुः ॥1)

| $\mathbf{M}$ | Pūrņ.                            | K                    | $\mathbf{H}$                     | $\mathbf{SP}$ |                          |
|--------------|----------------------------------|----------------------|----------------------------------|---------------|--------------------------|
| 164          | 398                              |                      | _                                | 140           |                          |
| 165          | 400                              | 386                  | 363                              | 141           |                          |
| XXVII        | $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{V}$ | XVII                 | $\mathbf{x}\mathbf{v}\mathbf{n}$ | XIII          | Übel angebrachter Rat.   |
| 166          | IV, 55                           | 390<br>IV, 97. 101   | 367<br>IV, 90                    |               | -                        |
| XXVIII       | Buch<br>IV, IX                   | B IV, XII            | XÝIII<br>B.IV, XI                | _             |                          |
| 167          | IV, 56                           | 391<br>IV, 98        | 368<br>VI, 91                    |               |                          |
| 168          | IV, 58                           | $\frac{392}{1V,100}$ | 369<br>IV, 93                    |               |                          |
| XXIX         |                                  |                      |                                  |               | Der widerspenstige Esel. |

वसन्तपुर एकः कांख्ळाद्व्यापारार्थं पृष्यवृष्यमेकं च रासमं भारेण भृत्वा ग्रामान्तरे प्रिख्यतः । अन्तरान्ने नवास्तरे भारमवतार्थं जेमनं कर्तुं प्रवृत्ते जने \*चरन्तौ पृष्यरासभावन्योन्यं विचारं चक्रतः । अच खेळ्या जनपानं हरिततृणाण्णनं च । तत्को नाम मूर्खों भारं प्रव्वहित²) । विचार्यंतौ दूरं गतौ । कांख्यक्रता चननसमये बद्धायासेना-प्यग्राह्यस्थ खरस्य कर्णी हिन्नौ । खरः प्रनष्टो मृत्तस्य तेन । पृष्यो ऽपि धावन्सुजातित्वाद्वनुमण्यत्तो गृहीतः प्रस्थितस्य कांस्यक्रत् । अथ खरो ऽप्यच खेळ्या चरन्पीनाङ्गो बभूव । अचान्तरे राजपुचः को ऽपि रममाणस्त्रचैत्य नवास्तरे स्थितः । तस्य तुरगद्वयं मातुनभागिनेयरूपं चरत्वरेण मिन्तितम् । तेनापि प्राग्वच्छित्ता दत्ता तयोरपि । ताविप राजपुक्षेर्दुर्गाह्यौ बन्नादृहीत्वा रथध्रिर नियोजितौ । तचै-

<sup>1)</sup> Cf. v. Bohtlingk, I. S.2 4025, 4026.

<sup>2)</sup> Das fehlende र्ति durfte auf das Konto des Schreibers zu setzen sein.

<sup>3)</sup> एत्य bis स्थित: Ślokapāda.

<sup>4)</sup> शिचा bis श्रिप Ślokapāda.

कश्चितुं पदमाचमप्ययाचारितो ऽश्वः । तत्स्थाने उन्यस्थाभावाद्गर्दभ एव योजितः । यदि कौटिन्छं करिष्यामि तर्हि तुर्गवन् मामप्यमी हनिष्यनीति भयभानो गर्दभो ऽपि दधाव । तुर्गेणोचे ।

- 169 बूटनर्ग) दुराचार मम मातुनघातक। चनसि वायुवेगेन कौटिन्छं न करोषि किस्॥
- 170 कोटिखं (so) तत्र कर्तवं नरो यत्र द्यापरः। निर्दयो राजपुत्रो ऽयं ग्रिर्श्केदं करिष्यति॥

Zu den beiden ākhyāna-Strophen, die diese Erzahlung schliessen, fehlt in den anderen Pañcatantra-Fassungen ebenso etwas Entsprechendes, wie zu der Fabel selbst.

| $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{X}$ | XXVI  | XIX | XIX | XIV | Gutgesinnt | und | Bösgesinnt. |
|----------------------------------|-------|-----|-----|-----|------------|-----|-------------|
| 172                              | 406   | 396 | 374 | 145 |            |     |             |
| 171                              | 403   |     |     |     |            |     |             |
| $\mathbf{M}$                     | Pūrņ. | K   | H   | SP  |            |     |             |

In dieser Erzahlung redet Kubuddhi den Dharmabuddhi mit arat an. Som. LX, 211 bezeichnet die beiden ausdrücklich als Bruder, wahrend die ubrigen Fassungen sie als Freunde bezeichnen.

| 173 | 407 | 402 | 380 | 111, 39 |
|-----|-----|-----|-----|---------|
| 174 | 408 | 403 | 381 |         |

Am Schlusse folgt Meghavijaya einer alten Quelle, denn wie bei Somadeva und in der syrischen Übersetzung lässt er die Richter den Baum anzunden, wahrend in den übrigen Fassungen, also auch im SP und bei Ksemendra Dharmabuddhi dies thut. Von einer Bestrafung Kubuddhis, die in den anderen Quellen in verschiedener Weise angegeben wird, und dem Tode seines Vaters berichtet Meghavijaya nichts.

Die Erzahlung vom Reiher und dem Ichneumon, die alle anderen Quellen entweder in die eben genannte einfugen oder ihr anhangen, fehlt bei Meghavijaya.

| 175 | 413         |     |     | 147   |
|-----|-------------|-----|-----|-------|
|     | ~           |     |     | 148   |
| 176 | 415         |     | -   | 140   |
| 177 | <b>4</b> 16 |     | -   |       |
| 178 | 420         |     |     | 148 a |
| 150 | (421)       | 409 | 387 | 149   |
| 179 | 1426        | 414 | 392 | 140   |

<sup>1)</sup>  $b\overline{u}ta$  oder bota (so in Amitagati's Dharmaparīksā) ist so viel wie chinna. Im Jaina-Prākrt voda und rodiya (genauer boda und bodiya), cf. Āvaśyaka-Erzahlungen p. 40 untere Fussnoten 6—8. L.

| M    | Pūrņ.  | K       | $\mathbf{H}$ | SP  |                                            |
|------|--------|---------|--------------|-----|--------------------------------------------|
| XXXI | XXVIII | XXI     | XXI          | XVI | Die von Mäusen gefressene<br>eiserne Wage. |
| 180  | 422    | 410     | 388          | -   |                                            |
| 181  | 423    | 411     | 389          |     |                                            |
| 182  |        | II, 132 |              |     |                                            |

183 उद्यमं कुर्वतां पुंसां फलं भाग्यानुसारतः।

# समुद्रमथना होभे हरिर्लक्सीं हरी विषम्॥

Nach dieser Strophe schliesst das erste Buch so:

ततः प्रकृतः (प्रसन्नः?) पिङ्गलः साचित्रं द्मनकाय दत्तवान् । यथा दमनकेन कृतं तथा न केनापि कर्तव्यमिति रहस्यम् ।

190 पञ्चाखाने जगदीपे नीतिशास्त्रे महागमे ।

मिचभेदाभिधं तन्त्रमुद्धे मेघपण्डितः ॥ द्ति श्रीपञ्चाख्यानोडारे पण्डित श्री १०० क्रपाविजयगणिशिष्य-पण्डितमेघविजयरिचिते प्रथमं तन्त्रं पूर्णम् ॥

|      |       |          | II. Bu       | ch. |
|------|-------|----------|--------------|-----|
| M    | Pürn. | В        | $\mathbf{H}$ | SP  |
| 1    | 1     | 1        | 1            | 1   |
| $^2$ | 6     | V, 101f. | V. 73        |     |

Die Fabel von den Bhāraṇda (bheruṇḍa), die durch diese Strophe eingeleitet wird, fehlt bei Meghavijaya.

| 3             | 7                                                                | Cf. 8                              | Cf 9                                        | 2           |
|---------------|------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------|-------------|
| 4             | { 8<br>135                                                       | (9<br>)124                         | $\begin{cases} 10 \\ 109 \\ 18 \end{cases}$ |             |
| $\frac{5}{6}$ | $\begin{array}{c} \left(135 \\ 12 \end{array}\right)$            | $_{17}^{\textcolor{red}{(124)}}$   | 18                                          | 3           |
| 6             | 14                                                               | 18                                 | 19                                          |             |
| 7             | 15                                                               | 19                                 | 20                                          | 5           |
| 8             | 16                                                               | 20                                 | 21                                          | 4<br>5<br>6 |
| 9             | 22                                                               | 26                                 | 19<br>20<br>21<br>27                        |             |
| 10            | $\left\{ \begin{matrix} 39\\ \text{IV}, 11 \end{matrix} \right.$ | $\overset{	ext{45}}{	ext{IV}, 12}$ | 46<br>IV, 12                                | 27          |

| M  | Pūrņ.        | В  | H          | SP |                          |
|----|--------------|----|------------|----|--------------------------|
| 11 | 40           | 46 | 47         |    |                          |
| 12 | 41           | 47 | <b>4</b> 8 | -  |                          |
| 13 | 42           | 50 | 51         | 26 |                          |
| 14 | 45           | 55 | 53         |    |                          |
| 15 | 46           | 58 | 56         |    |                          |
| 1  | $\mathbf{n}$ | 1  | I          | I  | Hiraṇya(ka)s Erlebnisse. |

Ort der Handlung: ein maṭha in Mahilārūpa. Name des Monches: বাদ্মভুৱ, entsprechend dem S (B und H haben nur die Namensform महिचारोष). Der zweite Büsser heisst nur bei M. वृहस्पति.

| 16<br>17<br>18<br>19<br>20<br>21 | 48<br>49<br>50<br>51<br>52<br>53 | 60<br>(I, 253<br>61<br>62<br>63<br>64<br>(65<br>(78 | 58<br>(1, 239<br>59<br><br>60<br>61<br>62 |                                  |                                       |
|----------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------|---------------------------------------|
| ш                                | ш                                | n                                                   | II                                        | п                                | Enthulsten Sesam fur<br>unenthulsten. |
| 22                               | 55                               | 66                                                  | 63                                        |                                  | unenmaisten.                          |
| $\frac{1}{23}$                   | 56                               | 67                                                  | 64                                        |                                  |                                       |
| 24                               | 59                               | 173<br>177                                          | 69                                        | Cf 11,31                         |                                       |
| ш                                | IV                               | ìii                                                 | $\mathbf{m}$                              | $\mathbf{m}$                     | Der gierige Schakal.                  |
| 25                               | 66                               | $\begin{cases} 80 \\ \text{III, 181} \end{cases}$   | ${73 \atop \text{III, 172}}$              |                                  |                                       |
| $26^{1}$ )                       | 67                               | 81                                                  | 74                                        | ******                           |                                       |
| 27                               | 68                               | 82                                                  | 75                                        |                                  |                                       |
| 28                               | 69                               | 83                                                  | 76                                        | $32, \mathbf{Z}.1  \mathbf{u}.2$ |                                       |
|                                  |                                  | ( 84                                                | 77                                        |                                  |                                       |
| 29                               | 70                               | ] 12<br>] I, 232                                    | 13<br>1, 220                              |                                  |                                       |
| 30                               | 71                               | VIII, 49<br>85                                      | III, 42<br>78                             | 32, Z.3 u.4                      |                                       |
|                                  |                                  |                                                     |                                           |                                  |                                       |

#### उत्यायोत्याय जीयने द्रिद्राणां मनोरथाः ।

#### बालवैधयद्ग्धानां कुलस्त्रीणां कुचा इव ॥

| 32                   |     | 96                                            | 89     |   |                           |
|----------------------|-----|-----------------------------------------------|--------|---|---------------------------|
| IV<br>33<br>34<br>35 | V   | IV                                            | ****** |   | Was der Mensch haben soll |
| 33                   | 95  | 107                                           |        |   |                           |
| 34                   | 96  | 108                                           |        |   |                           |
| 35                   |     |                                               |        | _ |                           |
| 36                   | 94  | $\begin{cases} 105 \\ 106 \\ 109 \end{cases}$ | _      |   |                           |
| 37                   | 104 | _                                             |        |   |                           |

<sup>1)</sup> Die Strophe enthalt die Fabel von der dem Tode verfallenen Gazelle.

| 38 | धनवांस्त्यागहीनो ऽपि निःस्पृहैरपि सेव्यते । |
|----|---------------------------------------------|
|    | याति प्रद्विणीक्षत्य मूषा कनकपर्वतम्॥       |

| M  | Pūrņ. | В     | H | $\mathbf{SP}$ |
|----|-------|-------|---|---------------|
| 39 | 106   | 1, 10 |   | -             |
| 40 | 114   |       |   | 64            |
| 41 | 116   |       |   |               |
| 19 | 110   |       |   | 57            |

43 पूरी फलानि पत्ताणि राजहंसासुरंगमाः। स्थानभ्रष्टासु शोभन्ते सिंहाः सत्युक्षा गजाः॥

44 यचापि तचापि गता भवन्ति हंसा महीमण्डलमण्डनाय। हानिस्तु तेषां च सरोवराणां येषां मरातैः सह विप्रयोगः॥

48 यदि गच्छिति?) ब्रह्माएँडे पारं याति महोद्धेः । धावतः सक्तलां पृथ्वीं नादत्तमुपतिष्ठते ॥

| 49 | 138 | 128 | 113    |   |
|----|-----|-----|--------|---|
| 50 | 139 | 129 | 114    |   |
| JU | 100 | 140 | T T.E. | _ |

51 कछिनोपार्जितं वित्तं हेलया क्वापि निर्गतम्। किं करोमि क्व गच्छामि निर्भाग्यो ४ हं भवस्त्ति ॥

|                                      | <u></u> | 118 | 134                  |     | $\frac{52}{53}$ |
|--------------------------------------|---------|-----|----------------------|-----|-----------------|
|                                      |         | 119 | 135                  | 142 | 53              |
|                                      |         | 120 | $^{136}_{145}_{146}$ | 143 | 54              |
| Schakal und die Stier-<br>testikeln. | _ De    | v   | VI                   | VII | VI              |
| tesukein.                            |         | 121 | 137                  | 144 | 55              |
|                                      |         | 197 | 111                  | 149 | 56              |

An dieser Stelle wird das कर्मन् ein देव genannt. An der Schmidt S. 177 entsprechenden Stelle wird folgendermaassen geschildert, wie Bhuktadhana zu Geld kommt: प्रातः को ऽपि राजपुरुषः संग्रामार्थं राज्ञि प्रस्थिते धनं न्यासीकाराय भुक्तधनगृहे सु-

<sup>1)</sup> Bei Meghavijaya सोमालिक!

<sup>2)</sup> Hs. 可設行.

<sup>3)</sup> Eine akhyana-Strophe, die der arme Weber spricht!

तम् (') । स तु युद्धा तचैव मृत: । कर्मणा तद्धनं भुत्तधनाय दत्तम् । Diese Auffassung über das Mein und Dem entspricht ganz der Strophe Simpl. I, 14 (Kielh.).

| M  | Pūrņ. | В   | $\mathbf{H}$ | SP |
|----|-------|-----|--------------|----|
| 57 | 156   |     |              | -  |
| 58 |       | 162 | 143          | -  |
| 59 |       | 163 | 144          | -  |
| 60 | 172   | 164 | 145          | -  |

61 सुभाषितेन गीतेन युवतीनां च खीलया। मनो न भिद्यते यस्य स योगीन्द्री ऽथवा पृष्युः ॥1)

| 62  |      |         |        |         | ,                                    |
|-----|------|---------|--------|---------|--------------------------------------|
| 63  | 168  |         |        |         |                                      |
| 64  | 169  |         |        |         |                                      |
| VII | VIII | -       |        | -       | Die Mause befreien den<br>Elefanten. |
| 65  | 170  | III, 83 | III,75 | III, 31 |                                      |

Die Gefangenschaft und Befreiung des Elefanten erzahlt Meghavijaya von Pūrņabhadra abweichend so: अन्येयुर्मिह्पितिना गजबन्धनायादिष्टाः पुरुषा जलमार्गे गर्त विधाय कूटरचनया गजं "तदन्तः पातयामासुः । एका करिणी यूथानुगामिनी यूथसंयुक्तं गजं मध्ये पिततं दृष्टा तथैव विखता मूषकाणां पुरस्तदृत्तं व्याचचचे । मूषकैः खोपकारं स्मृत्वा कोला आहताः । तैः सह गर्ततटं तथा चूणीकितं यथा गजः सुखेन निर्गतः सुखानि बुसुजे ॥

68 वाधितस्यार्थहीनस्य देशान्तरगतस्य च।

#### नरस्य शोकदग्धस्य सुहृहर्शनमौषधम् ॥

| 69   |               | 171        | 153        |       |
|------|---------------|------------|------------|-------|
|      |               | ( 172      | 154        |       |
| 70   | 4             | ( 5        | ! 5        |       |
|      |               | [III, 169] | [111, 152] | ***** |
| VIII | $\mathbf{IX}$ |            | -          | IV 2) |

<sup>1)</sup> Nochmals V, 22. d: स योगी ह्यथवा प॰.

<sup>2)</sup> In der Tabelle am Ende meiner Abhandlung: "Über die Jaina-Recensionen des Pañcatantra" a a. O. S. 130 ist unter den Rubriken SP und Ks im zweiten Buche entsprechend Pūrņ. II, 9 in beiden Fallen II, 4 einzutragen. S. schon ZDMG. 56, S. 302.

| M  | Pūrņ.               | В   | H                           | SP                                                         |
|----|---------------------|-----|-----------------------------|------------------------------------------------------------|
| 71 | ${177 \choose 178}$ | _   |                             | p. 446<br>Z. 16f <sup>1</sup> )                            |
| 72 | 186                 | 178 | ${159 \atop \text{IV, 88}}$ | 85                                                         |
| 73 | 195                 | 179 | 160                         | $\left\{ egin{array}{c} 86 \ { m IV,2} \end{array}  ight.$ |
| 74 |                     | 181 | 162                         |                                                            |
| 75 |                     | 182 | 163                         |                                                            |
| 76 |                     | 184 | 165                         |                                                            |
| 77 |                     | 185 | 166                         | _                                                          |

#### ततस्ते सर्वे ऽपि सुखिनः परमं सौहृदं यञ्जयामासः ॥ इति

पञ्चाखाने जगदीपे नीतिशास्त्रमहागमे । 78

मित्रप्राप्यभिधं तन्त्रमुद्दधे मेघपण्डितः ॥

Darauf folgt noch ein Kolophon wie nach dem 1. Buch.

#### III. Buch.

Ort der Handlung महिलारूपं; Purn.: प्रतिष्ठानं (bh: पृथ्वी॰);

S: महिलारोपं. SP: विसंश्विद्दनोद्देशे ॥ 1 1 1 1

Name des Eulenkönigs: रिपुमर्टन.

Krahenkanzler: चिर्जीविन्.

Krähenminister, Söhne des Kanzlers. उज्जीवन, सजीवन, त्राजीविन, प्रजीविन, सुजीविन.

Den Strophen Purp. III, 13-17 entspricht folgendes Prosastück: सवलो ऽपि सिंहो बिलं खनन किंचित्फलमश्रुते । एवं सब-लेनापि सन्धिः कार्यः । निर्बलस्य तु वितसवन्नमनेनैव गणः । कक्क्पो ऽपि पूर्वे पराघातं सहमानः खावसरं प्राप्य सर्पवत्यसर्ति । सबलो ऽपि जलदः प्रतिपवनं न गन्तुं शक्तः । Derartige Umsetzungen in Prosa kommen auch an einigen anderen Stellen vor. So gleich:

<sup>1)</sup> Bei Haberlandt als Prosa gedruckt!

जनमृष्णीभूय विह्ना मिनितमिप विह्नं चपयित यतो निम्नगतिस्त्रभावं तत्। Dies entspricht Buhler III, 24, H III, 19 (= Pūrņ II, 24, Buhler II, 29, H II, 30, SP II, 13, Hit I, 65)¹).

### ग्रनुणा न हि संद्ध्यात नन्तव्यं कथंचन । सुसंधितो ऽप्यसाधुत्वादिचिराद्याति विक्रियाम् ॥

|        |          |                                 | •            |        |
|--------|----------|---------------------------------|--------------|--------|
| M      | Pūrn.    | В                               | H            | SP     |
| 8      | 25       | 31                              | 24           |        |
| 8<br>9 | 21       | 26                              | 20           |        |
| 10     | 22       | ( 27<br>( 135                   | / —<br>  121 | I, 117 |
| 11     | 23       | ` 28                            | 21           |        |
| 12     | 30       | 36                              | 29           |        |
| 13     | 31       | 37                              | 30           | _      |
|        |          | ( 44                            | 37           |        |
| 14     | 37       | $\begin{cases} 127 \end{cases}$ | 114          |        |
|        |          | [1, 311]                        | I, 294       |        |
| 15     | 38       | 45                              | 38           | -      |
|        |          | (III, 49                        |              |        |
| 16     | ( -      | J I, 232                        | TIT 40       |        |
| 10     | (II, 70) | ) II, 12                        | III, 42      |        |
|        |          | 11,84                           |              |        |
| 17     | 39       | 46                              | 39           |        |
| 18     | 45       | 53                              | 46           |        |
| 19     | 50       | 57                              | 51           |        |
| 20     | 49       | 56                              | 50           |        |
| 21     | 52       | 61                              | 53           | -      |
|        |          |                                 |              |        |

- 22 चरै: पश्चित्त राजानः शास्त्रैः पश्चित्त पण्डिताः । गावो घ्राणिन पश्चित्त चनुभ्यामितरे जनाः ॥ Cf Pārn. 59, B. 67, II 60
- 23 सुचिरं हि चर्तित्वं श्रेष्ठं शस्यं स (') बुिडिमान्। व्याघ्रचर्मप्रतिपद्गी व्याकृते (!) रासभी हतः॥
- I BIV, VII B.IV, V B.IV. V I Der Esel als Tiger verkleidet
  Die Erzählung lautet:

एकच रजकगृहे खरो भारमुदहन्त्रुद्धले तत्कर्तुमग्रकः । \*क्कापि योगिमठे गला व्याघ्रचर्म परिद्धे । तत्प्रसादाद्राची चेचेषु यथेच्छं चरँझोकैर्व्याघ्रवुद्धा त्यच्यते । ऋन्यदा इंकुर्वन्खरो ऽयं \*विश्वताः पा-पिना वयमियन्तं कालमनेनेति कुधा यष्टिभिहत इति ॥

<sup>1)</sup> Andere Beispiele oben S. 647 und unten S. 675, 685.

<sup>2)</sup> Hs. 4.

Auch hier ist Meghavijaya einer älteren Quelle gefolgt. Vgl. ZDMG. 56, S. 302, sowie die Bemerkung zu E daselbst S. 308 und 318 und den Text S. 317 f.

Hier ist die Überschriftsstrophe von Interesse, da sie eine auch im Pāli-Jātaka überlieferte ākhyāna-Strophe ist. Sie findet sich im Jāt. 189 (II, p. 109), 76 und lautet:

Ciram pi kho tam khādeyya gadrabho haritam yavam | pāruto sīhacammena ravamāno ca dūsayi ||

Nach dem Grantha-Ms. G des SP lautet die Strophe:

Suciram hi caran nityam grīṣme³) sasyam abuddhimān⁵) | dvīpī (l. i.) carmmaparicchanno°) vāgdoṣād³) rāsabho hataḥ  $\parallel$ ¹)

Dies ist dieselbe Strophe, die im Hit., in Hs. E und bei Meghavijaya als Überschriftsstrophe dient. Die Varianten sind:

a) Hit. E. śreyaḥ, M śreṣṭaṃ.
b) M sa buddhimān.
c) E M vyā-ghracarmaprati, E channo, M panno.
d) E vākkṛte, M vyākṛte, was natürlich aus der Lesart von E verderbt ist.

Bei B IV, 45 und Pūrņ. IV, 43 lauten Pāda c und d wie in E an unserer Stelle, die beiden ersten Pāda dagegen lauten:

Suguptam rakṣyamāṇo 'pi darśayan dāruṇam vapuḥ |

Es ist klar, dass die Pāli-Strophe wie die in SP-Hit.-E-M alter sind und auf eine gemeinschaftliche Fassung zurückgehen. In b ist wohl dem śreyah oder śreṣṭhaṃ der Vorzug vor dem grīṣme des SP zu geben, da es ein dem haritaṃ der Pāli-Strophe entsprechendes Attribut ist.

| M            | Pürn. | В      | H                      | SP    |                                  |
|--------------|-------|--------|------------------------|-------|----------------------------------|
| $\mathbf{n}$ | 1     | Als Ra | hmenepisode<br>gezählt | nicht | Die Vogel wählen einen<br>Konig. |
| 24           | 68    | 76     | 69                     |       |                                  |
| 25           | 70    | 78     | 71                     |       |                                  |
| $^{26}$      | 71    | 79     | -                      | 28    |                                  |

Beide Strophen sind ākhyāna-Strophen. Zu der zweiten findet sich im Pāli-Jāt. 270 nichts Entsprechendes. Die erste lautet bei

M vakranāś(1. s)aś ca vakrākṣo raudraś cāpriyadarśanaḥ | abuddho 'yaṃ divāṃdhaś ca kṣudraḥ kīdrg bhaviṣyati ||

B I, 78 a: karkākṣo. c: akruddho 'yaṃ divāndhaḥ syāt. d: kruddhaḥ.

H 71 a: °śah sukarkākṣo. b: raudro vā°. c: akruddho yaṃ divāṃdhotra.

Pūrņ. 70 vakranāsam sujihmākṣam krūram apriyadarśanam | akruddhasyedrśam vaktram bhavet kruddhasya kīdrśam |

So alle Hss., nur Bh in a: vijihmakṣaṃ (so). b: °vādinaṃ.

<sup>1)</sup> Die Verderbnisse in Haberlandts Text entstammen dem Devanāgarī-Ms.

Das Pāli-Jātaka 270 enthalt (II, p. 353) drei  $\bar{a}khy\bar{a}na$ -Strophen, von denen die dritte (60) der eben gegebenen Sanskrit-Strophe entspricht:

na me rucati bhaddam vo ulūkassâbhisecanam | akuddhassa mukham passa katham kuddho karissati ||

Die Vergleichung gestattet keine Schlusse auf grössere Ursprünglichkeit einer dieser Fassungen. Bemerkenswert ist nur, dass Megh. zu Simpl. stimmt.

| 27                                     | महतामा                                                                                  | भधानाच                                                                             | <sup>1</sup> ) <b>गरो</b>                                                           | गौरवस                                                                      | ामुयात् ।                           |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
|                                        | चभते भ                                                                                  | यभच्यारि                                                                           | ग मुकी                                                                              | राम इ                                                                      | ति ब्रुवन्।                         |
| M                                      | Pūrn.                                                                                   | В                                                                                  | $\mathbf{H}$                                                                        | SP                                                                         |                                     |
| <b>2</b> 8                             | 74                                                                                      | /82<br>190                                                                         | 74                                                                                  | 29                                                                         |                                     |
| $\mathbf{m}$                           | $\mathbf{II}$                                                                           | ľ                                                                                  | I                                                                                   | $\mathbf{II}$                                                              | Hase und Elefant                    |
| 29                                     | 85                                                                                      | (91<br>(110                                                                        | 80                                                                                  | 34                                                                         |                                     |
| TV                                     | III                                                                                     | ĬI.                                                                                | II                                                                                  | III                                                                        | Rebhuhn, Hase und Katze             |
| 30<br>31                               | 89<br>90                                                                                | $\frac{94}{95}$                                                                    | 83<br>84                                                                            |                                                                            |                                     |
| $\frac{31}{32}$                        | 92                                                                                      | 96                                                                                 | 85                                                                                  | -                                                                          |                                     |
| 33                                     | 93                                                                                      | 97                                                                                 | 86                                                                                  | -                                                                          |                                     |
| 34                                     | ग्रनिया                                                                                 | नि प्राचीत                                                                         | त्रिका वि                                                                           | भागों नै                                                                   | व पायतः ।                           |
|                                        |                                                                                         |                                                                                    | (114 1                                                                              | 14141 4                                                                    | 4 K(40)                             |
|                                        |                                                                                         | निहितो                                                                             | •                                                                                   |                                                                            |                                     |
| 35                                     | नित्यं सं                                                                               |                                                                                    | मृत्युः क                                                                           | र्तव्यो ध                                                                  | र्भियहः ॥                           |
| 35                                     | नित्यं सं<br>न भूमी                                                                     | निहितो<br>जायते                                                                    | मृत्युः क<br>मांसं न                                                                | र्तव्यो धर<br>वृत्तेषु तृ                                                  | र्भियहः ॥                           |
| 35<br>36                               | नित्यं सं<br>न भूमी                                                                     | निहितो<br>जायते<br>जायते<br>106                                                    | मृत्युः क<br>मांसं न<br>मांसं त<br><sub>95</sub>                                    | र्तव्यो धर<br>वृत्तेषु तृ                                                  | र्भियहः॥<br>गिषुच।                  |
| 36<br>37                               | नित्यं सं<br>न भूमी<br>प्राणिभ्ये<br><sup>100</sup><br><sup>101</sup>                   | निहितो<br>जायते<br>जायते<br>106<br>107                                             | मृत्युः क<br>मांसं न<br>मांसं त<br><sup>95</sup>                                    | र्तव्यो धग्<br>वृचेषु तृ<br>स्मान्मांसं<br>—                               | र्भियहः॥<br>गिषुच।                  |
| 36<br>37<br>38                         | नित्यं सं<br>न भूमी<br>प्राणिभ्ये<br><sup>100</sup><br><sup>101</sup><br><sup>102</sup> | निहितो<br>जायते<br>जायते<br>106<br>107<br>108                                      | मृत्युः कः<br>मांसं न<br>मांसं त<br><sup>95</sup><br><sup>96</sup><br><sup>97</sup> | र्तव्यो धग्<br>वृचेषु तृ<br>स्मान्मांसं<br>—                               | र्भियहः॥<br>गिषुच।                  |
| 36<br>37                               | नित्यं सं<br>न भूमौ<br>प्राणिभ्ये<br>100<br>101<br>102<br>103                           | निहितो<br>जायते<br>जायते<br>106<br>107<br>108<br>111                               | मृत्युः क<br>मांसं न<br>मांसं त<br>95<br>96<br>97<br>99                             | र्तको धर<br>वृचिषु तृ<br>स्मान्मांसं<br>—<br>—<br>—<br>—                   | र्भियहः॥<br>गिषुच।                  |
| 36<br>37<br>38                         | नित्यं सं<br>न भूमी<br>प्राणिभ्ये<br><sup>100</sup><br><sup>101</sup><br><sup>102</sup> | निहितो<br>जायते<br>जायते<br>106<br>107<br>108<br>111<br>(114                       | मृत्युः कः<br>मांसं न<br>मांसं त<br><sup>95</sup><br><sup>96</sup><br><sup>97</sup> | र्तव्यो धग्<br>वृचेषु तृ<br>स्मान्मांसं<br>—                               | र्भियहः॥<br>ग्रीषुच।<br>परित्यजेत्॥ |
| 36<br>37<br>38<br>39                   | नित्यं सं<br>न भूमौ<br>प्राणिभ्ये<br>100<br>101<br>102<br>103                           | निहितो<br>जायते<br>जायते<br>106<br>107<br>108<br>111                               | मृत्युः क<br>मांसं न<br>मांसं त<br>95<br>96<br>97<br>99<br>102<br>111               | तंबो धर<br>वृत्तेषु तृ<br>सान्मांसं<br>—<br>—<br>—<br>40<br>41<br>IV       | र्भियहः॥<br>गिषुच।                  |
| 36<br>37<br>38<br>39<br>40<br><b>V</b> | नित्यं सं<br>न भूमौ<br>प्राणिभ्ये<br>100<br>101<br>102<br>103<br>109<br>IV<br>110       | निहितो<br>जायते<br>जायते<br>106<br>107<br>108<br>111<br>(114<br>(118<br>III<br>115 | मृत्युः कः<br>मांसं न<br>मांसं त<br>95<br>96<br>97<br>99<br>102<br>III<br>103       | तंबो धर<br>वृत्तेषु तृ<br>सान्मांसं<br>—<br>—<br>—<br>40<br>41<br>IV       | र्भियहः॥<br>ग्रीषुच।<br>परित्यजेत्॥ |
| 36<br>37<br>38<br>39<br>40             | नित्यं सं<br>न भूमी<br>प्राणिभ्ये<br>100<br>101<br>102<br>103<br>109<br>IV              | निहितो<br>जायते<br>जायते<br>106<br>107<br>108<br>111<br>(114<br>118<br>111         | मृत्युः क<br>मांसं न<br>मांसं त<br>95<br>96<br>97<br>99<br>102<br>111               | तंबो धर<br>वृत्तेषु तृ<br>स्मान्मांसं<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>40<br>41 | र्भियहः॥<br>ग्रीषुच।<br>परित्यजेत्॥ |

Bei Meghavijaya sind es vier Schwindler. Unmittelbar nach Strophe 43 heisst es bei ihm: तुर्वेणोक्तम् । याघो उयं पृष्ठे "भवनं खादितुं मुखं याददाति। ततो दिजो दध्यौ ")। नामी दुष्टाः। किं तु प्रभुरेवायं किंश्वदेखो नवनवरूपैजोंकं प्रत्याययिति । तत्त्याज्यो उयम्।

<sup>1)</sup> Hs. °**धानाञ्च.** 

<sup>2)</sup> Hs. देखी.

<sup>3)</sup> Hs. प्रखापयति.

न चेत्सकुटम्बं मां गृहे नीतो हन्यात् । तेन त्यत्का प्रणष्टम् । तैर्गृ-हीतो जडो हलाशितस्य ॥

| M  | Pūrņ. | В   | $\mathbf{H}$ | $\mathbf{SP}$ |                       |
|----|-------|-----|--------------|---------------|-----------------------|
| 44 | 113   | 119 | 106          | _             |                       |
| 45 | 114   |     |              |               |                       |
| VI | v     | -   | ****         | _             | Ameisen und Schlange. |

45 बहवो न विरोधव्या दुर्जयो हि महाजनः। स्फुरन्तमपि नागेन्द्रं भचयन्ति पिपीलिकाः॥

तत्कथा । क्वापि वने वलीकनागयटकाण्डानि भव्चयते । \*चटकाभिः पिपीलिका विद्यप्ताः । ताभिक्तम् । भवन्नी उद्वारे कण्टकाः विष्याः । तथा क्वते ऽहिस्तच गच्छन्कण्टको द्विखिततनुर् \*कोहिताकः पिपीलि-भिर्जर्जरीक्वतो मृतः ॥

Bei Pūrņ. ist von Sperlingen nicht die Rede. Dort wird nur erzählt, dass die Schlange, die in einem Termitenbau haust, einst durch ein enges Loch herauskriecht, sich dabei verwundet und nun von den Termiten verzehrt wird.

| 46 | 115 | 120 | 107 |  |
|----|-----|-----|-----|--|
| 47 | 116 | 121 | 108 |  |
| 48 | 117 | 122 | 109 |  |

Die Eulenminister heissen: रताच, क्रूराच, दीप्ताच, वक्रनास, प्राकार्कर्ण. wie bei Pūrņ., wahrend S nur die vier ersten kennt und auch ausdrücklich bemerkt, dass es vier Minister waren. Im SP sind es sechs. Sie heissen: रताच, क्रूराच, दीपाच, वक्राच, वक्रनास und प्रभासकर्ण.

| 49   | 123 | <br> | <br>                       |
|------|-----|------|----------------------------|
| VII  | VI  | <br> | <br>Brahmane und Schlange. |
| 50   | 124 | <br> | <br>,                      |
| VIII | VII | <br> | <br>Die goldenen Vögel     |

Es folgt darauf bei Meghavijaya eine ākhyāna-Strophe, entsprechend der Überschriftsstrophe 49. Sie enthalt aber eine andere Fassung der Erzahlung vom Brahmanen und der Schlange als jene:

51 भगे चित्ते कुतः प्रीतिर्याहि विप्र निजं गृहम् ।
चितां सार्सि पुत्रस्य च्छित्रपुंच्छं साराम्यहम् ॥

IX VIII — — Der fromme Täuber

Bei Megh in Prosa. Von den Strophen sind nur beibehalten.

M Pūrn. B H SP 52 136 — — —

53 यस्य भार्या गृहे नास्ति सद्वृत्ता प्रियवादिनी । त्रराखे तेन गन्तवं यथाराखं तथा गृहम् ॥

Diese Strophe, die sich nicht bei Pūrņabhadra findet, der den Abschnitt aus dem MBh. entlehnt hat, findet sich im MBh XII, 144, 17 in dieser Erzählung!

54 138 — — —

55 मितं द्दाति हि पिता मितं भाता मितं सुताः। ग्रमितस्य हि दातारं भर्तारं किं न पूज्येत्॥

Gleichfalls nicht bei Pūrņabhadra, aber in derselben Erzählung MBh XII, 148, 6.

X IX B IV, IX B IV, X V Der alte Mann und seine junge Frau und der Dieb

Am Ende inhaltlich gekürzt, indem das Zwiegesprach zwischen dem Alten und dem Dieb wegfallt. Der Text lautet: एकत्र ग्रामे कश्चिद्धणिग्वसित । तस्य स्त्री मृता । वाईके उन्या परिणीता । सा युवती पतिं राची वृइं दृष्टा खेदं दधाना पराङ्मुखा सुप्ता । तदा चौरप्रवेशे उलङ्कारग्राहभीता संमुखीभूय पतिमालिङ्किता । वृडेन चिन्तितम् । किं कारणम् । दृष्टे चौरे वृइः प्राह । या मामुदेज-यिज्ञित्यमिति ॥

60 180 — — 50 XI X — VI Brahmane, Dieb u. Rüksasa.

61 रचणीयश्चिरंजीवि वैरिमर्मनिवेदकः। प्राप्ते मर्मणि ते सर्वे इन्तवाः स्यः सुखेन नः॥

Diese Strophe bildet einen Teil der Rahmenerzahlung! Sie ist offenbar einer metrischen Fassung des Pancakhyana entlehnt und findet sich in keiner anderen bisher bekannten Recension!

| M   | Pūrn. | В | II | SP |                                                        |
|-----|-------|---|----|----|--------------------------------------------------------|
| 62  | 182   |   | -  |    |                                                        |
| XII | XI    |   |    |    | Die Königstochter und der<br>Prinz mit der Schlange im |
|     |       |   |    |    | Leibe.                                                 |

Die in vielen Einzelheiten von Pürnabhadra abweichende Erzahlung lautet: उदयनगरे देवशिक्तर्भूपः। तत्सुतो गुण्शिक्तः। तदुदरे विक्रिया बभूव। बह्रपचारैरिप यदा न याति तदा निर्विद्य काश्मीरदेशं ययौ । तत्र देवसेनो भूपः। तस्य पुनीद्वयम्। एकदा नृपेण पृष्टे पुत्र्यौ । किंप्रसादेन सुखम्। एका तातप्रसादादन्या भाग्यप्रसादादिखुवाच। ततः कोपान्नृपञ्चलरे रोगिणं नृपपुत्रमाह्रय कर्मानुसारिणीं पुनीं ददौ । तयोर्निवासो नगराद्वहिरासीत्। राजौ सुप्तं परिषेवमाणा स्त्री निददौ । तदोदराहिर्निग्त्य मुखेन वातं \*पिबन्वस्त्रीकसपण दृष्टः। उक्तं च। किमेनं राजपुत्रं कदर्थयमे (so!)। को ऽपि तक्रं लवणं कर्चरीचूंणं चोत्कास्य पाययेत्। तदा लिद्दिनाशः स्वाद्राजसूनोः सुखं च। उदराहिनाप्युक्तम्। तप्ततैसं चेत्को ऽपि बिसे चिपत्तिहं लिन्नाशात्कनककक्षप्राप्तिः स्वात्। श्रुतं तत्सर्व पत्था। तथा कृते द्वीर्पि नाशो जातः॥

Die Frage des Konigs, der Kreuzweg, von dem der Prinz geholt wird, das Wohnen des jungen Paares in der Nähe der Stadt entsprechen der Darstellung des Kathākośa (vgl. Tawney S. 185—187).

63 183 — — —

Die Erzahlungen P $\bar{u}$ rn XII und XIII, die alle alteren Fassungen hier haben, stehen bei M wie im Simpl. im IV. Buch.

| 64                     |                     | 159       | 143         |    |                                            |
|------------------------|---------------------|-----------|-------------|----|--------------------------------------------|
| 65                     |                     | 161       | 145         |    |                                            |
| 66                     | ${204 \choose 206}$ | 164 $166$ | 147         |    |                                            |
| $\mathbf{x}\mathbf{m}$ | XV                  | IV        | IV          |    | Lowe und Schakal und die sprechende Hohle. |
| 67                     | 205                 | 165       | <b>14</b> 8 |    | Translate distinct                         |
| 68                     | 203                 |           | -           |    |                                            |
| xiy                    | XIV                 |           |             |    | Der Vogel, dessen Kot in<br>Gold bestand.  |
| 69                     | 212                 | -         |             |    |                                            |
| 70                     | -                   | 173       | 156         |    |                                            |
| 71                     | 224                 |           | 165         | 67 |                                            |
|                        |                     |           |             |    |                                            |

| M                      | $\mathbf{P}\mathbf{\bar{u}}\mathbf{r}\mathbf{n}$ | В | H                  | SP |                                                    |
|------------------------|--------------------------------------------------|---|--------------------|----|----------------------------------------------------|
| $\mathbf{x}\mathbf{v}$ | XVI                                              |   |                    | IX | Die Schlange als Reittier der<br>Frosche.          |
| 72                     | 225                                              |   |                    |    | 2 100010,                                          |
| 73                     | 227                                              | - |                    |    |                                                    |
| XVI                    | XVII                                             |   | THE REAL PROPERTY. |    | Der durch nahrhafte Speise<br>erblindete Brahmane. |

Nach Abschluss der 15. Erzahlung, in die die 16. eingeschlossen ist, lautet der Text der Rahmenerzahlung: एवं हे मेघवर्णस्वामिन्यया तथा स्वाधों मनीषिणा साध्यः। यादृक्कार्यं मृदुः कुर्याद्वेरी तन्नैव तापयन् (1. तं नैव तापयेत्)॥

Der letzte Satz ist ein Halbśloka und gehört zur Rahmenerzahlung, was wieder auf eine metrische Quelle deutet!

| 74   | <b>22</b> 8 |     | 166 | 69 |                  |
|------|-------------|-----|-----|----|------------------|
| 75   | 229         | 176 | 167 |    |                  |
| 76   | 230         | 178 | 169 | 70 |                  |
| XVII |             | -   |     |    | Die kluge Ziege. |

नीचाश्रयो न कर्तव्यः कर्तव्यो महदाश्रयः ।
श्रजा सिंहप्रसादिन श्रारूढा गजमस्रके ॥

तत्कथा। एका क्वागी यूथादाकसिकवर्षापाताङ्गृष्टा । नदीपूरेण रुडा। सायं गजेन केनायुक्तम्। कासि लम्। तथा प्रखुत्पद्ममत्योक्तम्। ऋहं सिंहस्य मातृष्वसा। ततो गजेन चिन्तितम्। यदीतस्या उपकारं करोमि तदा सिंहाग्रे मम सद्दचनेन कदापि प्रखुपकारः स्थात्। तेन स्विग्रिस तां न्यस्थोत्तारिता नदी। ततो नीचाश्रयो न कार्य इति॥

Diese Fabel ist den anderen Recensionen fremd. Das dritte Buch schliesst hinter ihr mit den Worten:

ततिश्चरजीव्यादिभिः सेव्यमानी <sup>२</sup>) मेघवर्णश्चिरं न्यायवृत्त्या राज्यं भूशास ।

78 पञ्चाख्याने जगदीपे नीतिशास्त्रे महागमे। काको लुकी यकं तन्त्रसुद्धे मेघपिष्डतः॥

Worauf dann noch der prosaische Kolophon kommt.

<sup>1)</sup> Hs. ॰पाताभष्टा.

<sup>2)</sup> Hs. **सेवमानो**.

#### IV. Buch.

Die Überschriftsstrophe ist nicht die des Pūrņ. und SP, sondern die des Simplicior. Die Pūrņabhadras und des SP. folgt:

- समुत्पन्नेषु कार्येषु यस्य बुिंबर्न हीयते। स एव दुर्ग तर्ति जलाने वानरो यथा॥
- प्राप्तमर्थे तु यो मोहात्सान्त्वनैः प्रतिमुञ्जति । स तथा विज्ञतो मृढो मकरः कपिना यथा ॥

Dies ist wahrscheinlich das Ursprungliche, da das  $\overline{\mathbf{d}}$  der zweiten Strophe notwendig einen Gegensatz voraussetzt, wie er in der ersten Strophe gegeben ist Man beachte, dass sich auch im Vänarajätaka (342) zwei ahnliche Strophen gegenüberstehen:

- 3. Yo ca uppatitam attham na khippam anubujjhati | amittavasam anveti, pacchā ca-m-anutappati || 163 ||
- 4. Yo ca uppatitam attham khippam eva nibodhati | muccate sattusambādhā, na ca pacchânutapati || 164 ||

und ebenso ım Kumbhīlajātaka (225):

1. Yass' ete caturo dhammā vānarinda no

- Yass' ete caturo dhammā vānarinda yathā tava | saccam dhammo dhiti cāgo diṭtham so ativattati || 146 ||
- 2. Yassa te ca na vijjanti guṇā paramabhaddakā | saccaṃ dhammo dhiti cāgo diṭṭhaṃ so nâtivattati || 147 ||

Die Lesarten der ersten Strophe bei M. sind die der Hamburger Hss. mit den Umstellungen बुडियेख und दुर्ग स एव.

Das Krokodil fuhrt den Namen विकराजमुख, wie Pūrņ und in den Hamburger Hss. Der Name des Affen stimmt gleichfalls zu Pūrņ. und S.

| M | Pūrn. | В | $\mathbf{H}$                                    | SP |
|---|-------|---|-------------------------------------------------|----|
| 3 | 2     | 2 | $\left\{ \mathrm{I}, {	extstyle{2} 225}  ight.$ |    |
| 4 | 3     | 3 | 3                                               |    |
| 5 | 4     | 4 | 4                                               |    |

Das Krokodilweibchen bittet seinen Gatten, das Herz des Affen zu bringen, ,,येन तदाहाराह्वीव सुन्द्री भवामि". देवीव सुन्द्री ist metrisch!

न विश्वसेत्नुमिचस मिचसापि न विश्वसेत्। कदाचित्नुपितं मिचं मूलादुइतुंमिक्कति॥ Cf. Pūrn. 12, B 13 = II, 39, H 13 = II, 40. Diese Worte spricht der Affe, als er der Gefahr entronnen ist Von allen anderen Fassungen abweichend erzählt darauf Meghavijaya:

इत्युत्का प्ररोदितुं प्रवृत्ते वानरे मकरः प्राह । मत्पृष्ठस्थो जहा-साधुना (1 जहासियाधुना) किं रोदिषि । यतः ।

- 10 दंष्ट्राग्रे वसतो (1 वसतः) कस्मात्त्वया च हसितं कपे। जम्बुशाखासमारूढः कथं रोदिषि निर्भरम्॥
- 11 अज्ञातनुनशीनस्य प्रीति नुर्वन्ति ये नराः। तद्र्थं रोदिमि भातरात्मार्थं नैव रोदिमि॥

Entweder, wir haben hier wieder zwei ākhyāna-Strophen vor uns — was das Wahrscheinlichere ist, weil keine Uberleitung zwischen Rede und Antwort vorhanden ist —, oder die Strophen sind einer metrischen Fassung des Pancatantra entlehnt.

| M  | $\mathbf{P}\mathbf{\bar{u}}\mathbf{r}\mathbf{n}$ | В    | H  | SP                                            |
|----|--------------------------------------------------|------|----|-----------------------------------------------|
|    | /11                                              | /4 ~ |    | <del></del>                                   |
| 12 | 114                                              | ſ15  | 15 | -£ 1 10c                                      |
| 12 | 128                                              | 130  | 19 | cf I, 106                                     |
| T  | (5                                               | 100  | ~  |                                               |
| L  | 1                                                | i    | 1  | <ul> <li>Froschkonig und Schlange.</li> </ul> |
| 18 | 16                                               | 18   | 18 |                                               |
|    |                                                  |      |    |                                               |

### 14 ऋज्ञातनुनशीनस्य स्वयमभ्यासमीयुषः ।

### न मङ्क संगतिं कुर्यादित्युवाच बृहस्पतिः ॥

| 15                                      | 19                                                     | 21                                      | 20            | - |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------|---|
| 16                                      | 21                                                     | 24                                      | 23            |   |
| 17                                      | $\begin{cases} 22 \\ \text{III}, 209 \end{cases}$      | 24                                      | 23            |   |
| 18                                      | $\begin{array}{c} \text{(III, 209)} \\ 23 \end{array}$ | 25                                      | 24            | - |
| 19                                      | 24                                                     | $\begin{cases} 27 \\ V, 42 \end{cases}$ | 26            |   |
| $\begin{array}{c} 20 \\ 21 \end{array}$ | 25                                                     |                                         |               |   |
| 21                                      | 27                                                     | 28                                      | 29            |   |
| 22                                      | 32                                                     | (31<br>(36                              | 29            | 7 |
| $\mathbf{II}$                           | $\mathbf{II}$                                          | 11                                      | $\mathbf{II}$ | 1 |

II II II Der Esel ohne Herz u, Ohren.

Meghavijaya erzahlt abweichend von allen anderen Fassungen: एको गर्दभश्चरनुपवनं राचौ शृगालेन दृष्टः । तेन सिंहात्स्वस्य जीवितं रचता गर्दभो भिणतः । कथं दुःखं भुङ्के मानवराज्ये । चतुष्पदानां राजा \*स्वजातीयो ऽनुगन्तव्यो येन महत्यृहिस्तव भवति । वृथा भारं मा वाचीः । ततो गर्दभो जम्बुकं पुरस्कृत्य सिंहं दिवृजुर्गतः । तेना-

प्यासन्नमागच्छन्भच्यबुद्धा सिंहेन जिघांसितः । \*प्रणष्टश्च भयात्खरः । पुनरागत्य शृंगांलेन धातस्वित्तिलनाय सिंहः श्वापदनृप उत्लिण्डितः । कथं त्वं पलायितः । सिंहसुतां तव सिंहो दातुं तिलकं चिकीर्षः करमुचकार । त्वं वृथैव \*भीत इत्यादि जिल्पतम् । खरो ऽप्याख्यत् । मया ब्रह्मचारिणा खेयम् । न स्त्रीभिः कार्यं मम । जम्बुको ऽवादित । \*किमिदं ब्रह्मचारिलम् । कामसेवनं विना न मुक्तिः । यतः ।

23 स्त्रीमुद्रा मकरध्वजस्य जियनी सर्वार्थसंपादिनी यैदोंषैर्विनहन्यते द्रुततरं नमीक्तता मुण्डिताः। केचिद्रक्तपटीक्रतास जिटलाः कापालिकासापरे

भाग्यन्ते भुवि भैचमाचिन्ताः कामेन ते दिण्डिताः ॥
तत्त्वितिमतस्वेति । ततो ऽसौ गतः पुनः सिंहपार्श्वं हतस्र्पेटयायं
सिंहेन । यद्गावि तद्गावि । यतः ।

| $\mathbf{M}$ | Pūrn. | В  | $\mathbf{H}$ | SP |
|--------------|-------|----|--------------|----|
| 24           | 31    | 35 | 33           |    |

सिंहो ऽथ जम्बुकं रचाकरं विमुच खयं दिग्विकोकार्थं गतः । \*त-चान्तरे शृगांकेन खरहृद्यकर्णाहरणं क्रतम् । उक्छिष्टमिति मला पृष्टः²) शृगांको ऽभाणीत् । त्रागतसित्यादि ॥

Die Strophe 23 ist gleich Pūrņ. 30, B 34, H 32, hat aber wesentlich andere Lesarten. In b ist दृष्टि statt दोषेर् zu lesen.

Charakteristisch ist die fehlende Motivierung des Fortgehens des Löwen. In den anderen Fassungen badet er, was dem Jaina Meghavijaya oder dem Verfasser der Vorlage, der er hier folgt, anstössig gewesen ist.

| 25 | 33                     | 37           | 34 |                                  |
|----|------------------------|--------------|----|----------------------------------|
| Ш  | $\mathbf{m}$           | $\mathbf{m}$ | Ш  | <br>Der Töpfer Yudhisthira.      |
| 26 | /3 <del>4</del><br>/39 | /38<br>/43   | 35 |                                  |
| IV | IV                     | IV           | IV | <br>Der Schakal unter den Lowen. |

26 सूरो ऽसि छतविद्यो ऽसि दर्भनीयो ऽसि पुत्रक । यस्मिन्कुले लसुत्पन्नो गजस्तव न हत्यते ॥ १ ॥

<sup>1)</sup> Nach Ausschaltung von सिंहेन ein Halbśloka.

<sup>2)</sup> Hs. **मृष्ट:**.

त्रवार्थे कथा । एकव वने सिंहस्तिष्ठति । तस्य पत्या पुवद्वयं सुतम् । तस्या भवार्थे अमन्सिंहो बालपृगालम् \*एकमानीय दत्तवान् । स च बालो ऽयमिति बुद्धा सिंह्या न हतः । यतः ।

- 27 स्त्रीविप्रवालि जिल्ने पुप्रहर्तयं न कि हिचित्।
  प्राणात्यये ऽपि संजाते विश्वसेषु विशेषतः॥ १॥
  सिंहेनो तम्। सुङ्कीनम्। तयो तम्।
- 28 ऋक्षयं नैव कर्तव्यं प्राणत्यांगे ऽष्युपस्थिते ।
  न च क्रत्यं परित्यज्यमेष धर्मः सनातनः ॥ १ ॥
  तस्मानृतीयस्तनयो ऽयं बालः पालनीय इति । ततः पुत्रवयं समबुद्धा सिंही रचित

पुष्णाति च पयोधरैः ॥¹)
तैरेकदा गजा दृष्टास्तान्हन्तुं धावितौ हरी ।
जम्बुकस्तौ प्रणाशाय मतिं दत्ते सा भीरकः ॥
एते महान्तो रिपवो हन्तुं श्रक्या न वासकैः ।
इति शृगाने भन्ने तौ सिंहपुचौ पसायितौ ॥
स्थादेकनाशे सर्वस्य वसस्य तदमी नृपाः ।
शूरानेव हि रचन्ति रणकर्मणि दीचितान् ॥

29 यतः। एकेनापि सुधीरेण सीत्साहेन रणं प्रति। सीत्साहं जायते सैन्यं भन्ने भङ्गमवामुयात्॥ १॥

30 स्नत एव हि वाञ्छिन्ति भूपा योधान्महाबनान् । सूरान्धीरान्क्रतोत्साहान्वर्जयन्ति च कातरान् ॥ २ ॥ सिंहाभ्यां कथितं वृत्तं पितुरग्रे सहस्मितम् । तं (!) दृष्टा कुपितसक्ते सृगानः शोणिते ऽचिणी ।

<sup>1)</sup> Die erzahlenden Strophen sind in der Hs. nicht als Strophen markiert. Ich gebe die Zahlung nach der Hs. - Hs. • Ht.:

<sup>2)</sup> शोणितेचणे?

घुर्घुरारावमेतेषां श्रुत्वा सिंहप्रियावदत् ।

किं वृद्धेन समं वत्सौ लघू युद्धाय सिज्जितौ ॥

एवं वृद्धो अपि माचाय वारितो ज्यायसा लया ।

वत्स वाक्यं लघोः सह्यं न श्रेयान्कलहः कुले ॥

श्रुगालः प्राह मातः किमेतौ हासं वितन्वतः । .

किमाभ्यां निर्वेलो असीति स्रिये वा मार्ये दयम् ॥

सिंह्या स्वपालितो मत्वा स ऊचे वत्स सत्पयः ।

पीतं तेन तनीषि त्वं सत्वं सिंहविनाश्चे ॥

परं स्मरस्व जातिं भो याहि स्वं स्थानकं सुत ।

यदीतौ ज्ञास्थतसर्हि सयो नाशं करिष्यतः ॥

नष्टः शृगातः सुखितो अभवत् ॥
तदत्त्वमष्यहो युधिष्ठिर व्रज स्थानम् । \*इति श्रुखा नृपोदितं ययौ
स्वस्थानकं कुसकारः ॥

Die vier didaktischen Strophen in der Erzählung vom Schakal unter den Löwen sind:

| $\mathbf{M}$ | $P\overline{u}rn$ | В          | H   | SP |
|--------------|-------------------|------------|-----|----|
| 27           | 35                | 39         | 36  |    |
| 28<br>29     | 36                | 40         | 37  |    |
| 29           | 37                | 41         | 38  |    |
| 30           | 38                | 42         | 39  |    |
| 01           | 40                | 4.4        | 4.4 |    |
| 31           | 42                | 44         | 44  |    |
| 32           | 43                | (45<br>)46 | 41  |    |
|              |                   | (40        |     |    |

Diese Strophe ist die Überschriftsstrophe zu der Erzählung vom Esel im Tigerfell, die M nach einer ursprunglicheren Quelle schon III, 1 gegeben hat. Während dort die Lesarten sich an die älteren Quellen anschlossen, folgt er hier Pūrņ. und S Die Erzählung selbst wiederholt er hier nicht, sondern lasst den Affen bemerken: तक्या तु प्राकृता, womit er freilich etwas aus der Rolle fallt.

| 33       | III, 184     | ${48} \\ 54$ | 42 | III, 51                                                  |
|----------|--------------|--------------|----|----------------------------------------------------------|
| v        | в $III, XII$ | VII          | VI | B III, VII Der betrogene Ehemann und sein schlaues Weib. |
| 34<br>35 | 111, 185     | 51           | 44 |                                                          |
| 35       | HT. 186      | 52           | 45 | -                                                        |

Das Ende der Erzahlung enthält wieder eine Menge metrischer Teile (kursiv): (1) bezeichnet die ungeraden, (2) die geraden Pāda. (Die Frau sagt zum Ehebrecher:) nātaḥ param tvayā saha mama kāryam | matpatijīvitāśayā etāvad duskrtam krtam (2) cej janmanaḥ samārabhya (1) etad dinam yāvad aluptavratāsmīti¹) | etad vaco niśamya hrstena (1) dhavena spaṣṭībhūya prānjalinā 'jalpi (1) | jaya satīśiromaṇe nijakuladīpike | śuṣyaṃtāṃ (?) tvadvur (1. dur) janāḥ | kuru majjīvitopūyam (1) | naro'yam api madbhāgyākṛṣṭo diṣṭyā dṛṣṭa ity uktvā mūḍhena rathakūrena (1) stīvākyaṃ tathyam manyamānena (1) vāmaskandhopari vadhūr (1) dakṣinopari jāraś²) cāropitaḥ prārabdhaṃ ca nṛṭyam | nṛṭtvā ca dvārī sthitvā niḥśankaṃ yojitau strījārau (lies: jārau niḥśankayojitau (2)) | rātreś catvāro 'pi yāmā yatheccham viṣayakrīḍābhir ativāhitāḥ (2) | prātar bhrātaḥ punar evaṃ (lies: evaṃ punar bhrātaḥ (1)) majjīvitasajjīkaraṇaṃ kuryā iti patīdattāśīr jāraḥ svāgāram alaṃcakāra (1. āyayau (2)) |

Auch hier ist also Meghavijaya einer metrischen Vorlage gefolgt. Gegenüber den anderen Fassungen unserer Erzahlung verdient die vorliegende inhaltlich ganz entschieden den Vorzug alle schliessen namlich damit, dass der Wagner die beiden Ehebrecher auf den Kopf nimmt") (im Hitop samt dem Bett!) und mit ihnen herumtanzt (im SP rājamārge!); und das bei Somadeva, Ksem, in Syr, SP und Hit. nur auf die Versicherung hin, die seine Frau abgiebt, dass er ihr viel lieber sei, als ihr Galan! So viel Dummheit traut der naivste Leser doch dem Wagner unmoghch zu! Bei Pūrņ. und in S ist wie bei Meghavijaya der Glaube des Wagners durch den Ausspruch der Devī, dass durch geschlechtlichen Umgang dem Ehebrecher der Tod wird, der angeblich dem Gatten in 1/2 Jahre dight, schon besser motiviert. Aber auch hier fehlt der Erzahlung das Salz, zumal in diesen Fassungen das schlaue Weib den Genuss nicht erreicht, den es mit dem fremden Mann erstrebt In S und bei Pūrņ. verbietet die Frau ihm sogar ihre Beiührung, trotzdem ja angeblich der Tod ihres Gatten nur durch den Ehebruch abgewendet werden kann Pūrnabhadra hat den Widerspruch gemerkt; darum lasst bei ihm die Frau die Gottin

(albern genug') sagen: यदानेन पुरुषेण सहैकस्मिन्श्यनीय त्रारुद्धा-योनि खिङ्गस्पर्शनं (') निधुवनं करोषि तत्तव भर्तुः सक्तो ऽपमृत्युरस्य संचर्ति।

Demgegenüber ist die Fassung, der Meghavijaya folgt, ganz entschieden besser. Die Frau weiss trotz der Anwesenheit ihres Mannes ihren Zweck zu erreichen, da sie ausser auf seine Dummheit auch auf seine Feigheit und auf seine schofle Gesinnung baut. Der Mann selbst liefert sie ihrem Buhlen aus, und da er ein

1) Der Satz ist ein Anakoluth.

<sup>2)</sup> Setzt man fur jāras ca etwa vallabhah ein, so ergiebt sich der zweite Pāda
3) In Syr. veileiht er seiner Freude in anderer Weise Ausdruck.

moralisch so defekter Bursche ist, hat die Frau die Lacher auf ihrer Seite.

Eine andere viel schlechtere Recension unserer Erzählung bieten Śukas. simpl. 24 (A 26, M 24) — orn. 38, wahrend sich Śuk. orn. 41 im Wesentlichen an Pūrṇabhadra anschliesst. Noch anders, aber auch schlecht, ist die Fassung im Tantrākhyāna 41.

| M  | Pūrņ. | В  | $\mathbf{H}$ | $\mathbf{SP}$ |
|----|-------|----|--------------|---------------|
| 36 | -     | 55 | 47           |               |

<sup>37</sup> यथा जलविलोडने न सर्पिः

#### यथोणीं संकीर्णं न चीनां शुकम्।

## यथा वंश्मर्दनाच गुड-

### खया दुष्टजातेर्न धर्मक्रत्यम् ॥)

38 B. III, 190 \( \frac{156}{75} \) 47 B. III, 52

VI B. III, XIII VIII VII B. III, VIII Die Maus als M\( d\) dchen.

# 39 दुष्टस्य दण्डः सन्मानं सतां श्रीगुरुदेवयोः । पूजना जीवरचा च धर्मः श्रस्त्रेषु संमतः ॥

Dieser Strophe entspricht nichts bei Pūrņ., dagegen bei Bühler (und an entsprechender Stelle in H-I) die Prosa S. 20, 20 ff.

| 40  | <br>57           | 49        |   |                           |
|-----|------------------|-----------|---|---------------------------|
| 41  | <br>$^{62}_{63}$ | <b>54</b> | - |                           |
| VII | <br>ΪX           | VIII      |   | Die Kleider der Heiligen. |
| 42  | <br>64           | 55        |   |                           |
| 43  | <br>65           | 56        |   |                           |
| 44  | <br>66           | 57        |   |                           |

Das folgende Stück der VI. Erzählung enthalt wieder Ślokenreste: 1ch gebe den Text genau nach der Handschrift, die metrischen Stellen wieder kursiv. Nur Interpunktion füge 1ch bei.

krameṇa yauvanam prāptā (1) sā | mātrā cimtitam | etasyā vivāhostu | aṣṭavarṣā bhaved gaurī (1) navavarṣā rajasvalā (2) iti | yāvatā kanyā urojahīnā avyamjanajātā nagnikā bhavati tāvat tām Somadevo bhumkte | stanaprākaṭye Gaṃdharvā bhumjate | ṛtau jāte Agnis | tad enām he bharttar vivāhaya | vare caite doṣās tyā-jyā (1. °jyāḥ) |

Der Anfang dieser Stelle deutet auf eine metrische Fassung der Erzählung selbst. Dem Halbsloka astavarsā usw., der freilich auch Citat sein kann, und dem folgenden Stücke entsprechen in Pūrnabhadras Recension folgende Verse:

<sup>1)</sup> In der hs. Fassung verderbt. Richtig gestellt durch Prof. Leumann

asaṃprāptarajā gaurī prāpte rajasi rohiņī | avyañjanā bhavet kanyā kucahīnā ca nagnikā || 193 || vyañjanais tu samutpannaih Somo bhunkte hi kanyakām | payodharābhyāṃ Gandharvā rajasy Agnih pratisthitah || 194 ||

Wir haben also hier wie an einigen anderen Stellen den Fall, dass Strophen in Prosa wiedergegeben sind.¹) War das ganze Stück in Śloka abgefasst, so hat es gar nichts Befremdliches, wenn Meghavijaya auch dieses Stück, das keinen ethischen Charakter tragt und die Rede der Einsiedlerfrau enthalt, in Prosa auflöste, zumal die metrische Fassung den ersten, bei Meghavijaya stehengebliebenen Vers in anderer Form enthielt, als er bei Pūrnabhadra steht.

Die nachste Strophe (45) findet sich nur bei Meghavijaya und stammt vielleicht auch aus der metrischen Vorlage Ich gebe sie in der verderbten his Form

# मूर्षो निर्द्धनदूरस्थः यूरो मोचार्थिकः पुनः। चिगुणाधिकवर्षाणां न देया निजकन्यका॥

In a und b sind wohl die Nominative in Lokative zu verwandeln.

| $\mathbf{M}$    | Pūrn.                      | В                | H                         | SP              |                                                     |
|-----------------|----------------------------|------------------|---------------------------|-----------------|-----------------------------------------------------|
| $\frac{46}{47}$ | III, 201                   | 71               | 60                        |                 |                                                     |
| 47              |                            | 67               | <b>5</b> 8                | ******          |                                                     |
| 48<br>49        | *****                      | 68               | <b>5</b> 9                |                 |                                                     |
| <b>4</b> 9      |                            | 74               | 62                        | -               |                                                     |
| 50              | ${f III}igg\{^{175}_{179}$ | (76<br>79<br>180 | ${}^{63}_{66\mathrm{ab}}$ | III, <b>4</b> 8 | Der alte Mann und seine<br>junge Frau und der Dieb. |

Die Erzahlung, die schon als IX. im III. Buche steht, berichtet kurz, dass die Frau sich von ihrem alten Mann abkehrt, diesen beim Anblick des Diebes umarmt und dass ihr Mann dem Diebe Geld giebt.

| 51 | <b>4</b> 0 | (102<br>(103 | <br> |                                          |
|----|------------|--------------|------|------------------------------------------|
| IX | v          | XIII         | <br> | Der Brahmane und seine<br>treulose Frau. |
| 52 | 41         |              | <br> | .,                                       |

Dies ist die Überschriftsstrophe zu Pūrņabhadras 6. Erzählung, die aber bei Meghavijaya wie in den anderen Recensionen fehlt.

| 53<br>54 | III <u>,</u> 136                        | 82<br>81                 | 86<br>67                                                        |  |
|----------|-----------------------------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------|--|
| 55<br>56 | $\frac{44}{45}$                         | 8 <b>3</b><br>8 <b>4</b> | $   \begin{array}{c}     69 \\     70 \\     71   \end{array} $ |  |
| 57<br>58 | $\begin{array}{c} 46 \\ 47 \end{array}$ | 8 <b>5</b><br>88         | 72<br>74                                                        |  |

<sup>1)</sup> S. oben S. 671.

Die Überleitung zum Folgenden schliesst mit: दैवे पराद्मुखे द्द-मेव जायते । अवाधे कथां शृणु । Setzt man hinter अधे ein च, so giebt das den Schluss eines Śloka.

| M           | Pūrņ.        | В               | $\mathbf{H}$                              | SP    |                         |
|-------------|--------------|-----------------|-------------------------------------------|-------|-------------------------|
| 59          | \ 50<br>\ 52 | ${92 \atop 94}$ | 177<br>179                                |       |                         |
| <b>X</b> 60 | ÌΧ           | ÌΊ              | X                                         |       | Die betrogene Buhlerin. |
| <b>6</b> 0  | 51           | 93              | 78                                        |       |                         |
| 61          | 53           | 95              | 80                                        |       |                         |
| 62          | $\Pi$ , 186  | II, 178         | $\begin{cases} 81 \\ 11, 159 \end{cases}$ | II,85 |                         |
| 63          | 54           | 69              | 82                                        |       |                         |

#### 64 यस कसायसभ्यस नोपदेशः प्रदीयते ।

#### वानरेण यथा कोधात्मुगृही निगृही कता ॥

Dieser Śloka ist eine Variante zu Pūrņ. IV, 55, S IV, 97, 101, I, 390. Die drei ersten Pāda sind verschieden Die Erzahlung zu dieser Überschriftsstrophe fehlt hier, da sie Meghavijaya schon im ersten Buch gegeben hat

| 65                        | 60           | 107                                      | 89                   |   |                          |
|---------------------------|--------------|------------------------------------------|----------------------|---|--------------------------|
| 66                        | 61           | $\begin{cases} 108 \\ 1,247 \end{cases}$ | (90. 91)<br>(I, 232) |   |                          |
| 67                        | 59           | 1104                                     | 87                   | - |                          |
| $\mathbf{x}_{\mathbf{I}}$ | $\mathbf{x}$ | XIV                                      | XII                  | - | Das unvorsichtige Kamel. |
| 68                        | 62           | (109<br>)114                             | 92                   |   |                          |
| $\mathbf{XII}$            | XI           | ΧV                                       | XIII                 |   | Der schlaue Schakal      |
| 69                        | 63           | 111                                      | 94                   |   |                          |
| 70                        | 65           | 115                                      | 95                   |   |                          |

Der Affe warnt das Krokodil, in sein von einem anderen Krokodil besetztes Haus zurückzukehren; es würde sonst einer List desselben zum Opfer fallen, wie sie jener Schakal angewandt habe, von dem er Folgendes erzahlt.

XIII - - - Schakal, Tiger und Affe.

क्वाप्यरखे कि स्वच्छृगानः स्वपत्नीप्रसवसमये सिंहगुहां रिक्तां दृष्टा-विवेश । तत्र व्याघ्रचरणन्यासं वीच्य नुिंहक्त्यादिता । हे प्रिये ऽहं द्वाःस्थो भवामि । व्याघ्रमापतन्तं निभाच्य मया त्वं प्रष्टव्या । रण-कण्नामा कुमरः ) कथंकारं रोदिति । तदा त्वया हे सिंह दम-नक राजसुतो व्याघ्रमांसमभिनषतीति प्रत्युत्तरणीयम् । इति प्रियां

<sup>1)</sup> Spätsamskriisch für जुमार: L.

शिचियला खयं दारे ऽतिष्ठत्। +याग्ने दृष्टे तथैवोक्ते क्रते नष्टो याघः। तं च पलायमानं किपरिप विश्वास्त्र कश्चन प्रपञ्चो भावी। तन्मा पलायध्वमित्रुक्ता खपुच्छेन पुच्छं याघ्रस्य बद्धा याघ्रं प्रत्या-नयत्। तयोर्द्वयोरप्यागमनं निरीच्य पुनस्तथैव शृगालः खवालां प्रपञ्चोक्त्या पृष्टवान्। तयापि तथैवोत्तरे दत्ते। हे प्रिये। रच्य रदनां वालम्। श्रात्मीयमिनं किपः प्रणष्टं याघ्रं पुनर्विश्वास्त्रानयती-त्रुक्ता हिक्कयाः) पलायितो याघ्रः पुच्छाक्रध्या किपर्मृतश्च॥

एवं मकर लिद्रिपुरिप च्छलं रचिष्यति । निर्वेलानां छलमेव बलम् ।

## ग्रा जम्बुकः कन्द्रामध्ये द्वारे तिष्ठति केसरी । निराखादस्य कार्यस्य वानरः प्रचयं गतः ॥

Diese Erzählung ist in der Śukasaptati Simpl 42—44, A 44—46, M 42—44, O 52—54 zu drei Erzählungen ausgesponnen Dort handelt es sich um eine zankische Frau, die mit ihren beiden Sohnen in den Wald geht. Die Kinder schreien beim Anblick des Tigers, den sie ahnlich verscheucht, wie den Schakal in unserer Fabel. Die Rolle des Affen spielt dort ein Schakal, der sich aber durch eine List zu retten weiss.<sup>2</sup>)

| $\mathbf{M}$ | $\mathbf{P}\mathbf{\tilde{u}r}_{11}$ | В   | H   | $\mathbf{s}\mathbf{p}$ |     |      |    |     |        |
|--------------|--------------------------------------|-----|-----|------------------------|-----|------|----|-----|--------|
| 72           | 66                                   | 116 | 96  |                        |     |      |    |     |        |
| XIV          | $\mathbf{x}\mathbf{n}$               | XVI | XIV | -                      | Dor | Hund | in | der | Fremde |
| 73           |                                      | 117 | 97  |                        |     |      |    |     |        |

Die letzte Strophe ist eine  $\bar{a}khy\bar{a}na$ -Strophe, eine andere Recension der Uberschriftsstrophe. Alle Quellen haben starke Abweichungen von einander Dabei berühren sich die Hamburger Hss. am meisten mit Meghavijaya

74 67 
$$\begin{cases} 118 \\ \text{III, } 147 \end{cases} \begin{cases} 100 \\ \text{III, } 132 \end{cases}$$

## एञ्चाख्याने जगहीपे नीतिशास्त्रे महागमे । लब्धप्रणाशकं तन्त्रमुद्धे मेघपण्डितः ॥

Kolophon wie oben.

<sup>1)</sup> Hs. **青雲可**; gebessert von L.

<sup>2)</sup> Eine ganz ahnliche Rolle wie bei Meghavijaya spielt der Affe in der Eizahlung Pürn. V, 9, B V, 11, M V, 11 Beide Berichte sind entschieden verwandt. Auch das deutet auf grossere Ursprunglichkeit der Erzahlung. wie sie

Schauplatz: पाटलिपुर; Held. मणिभद्र.

हे दारिद्रा नमसुम्थं सिडी ऽहं लत्प्रसादतः।
येन प्रश्लाम्यहं सर्वे न च मां कोपि प्रश्लिति॥

इत्यं चिन्तयतः श्रेष्ठिनः पुरः पद्मनिधेरिधशाता सुरः प्रत्यचीभूयावदत्। श्रेष्ठिनास्तु विलची भवान्। तव पूजाराधितः प्रसन्नो स्मि
पद्मनिधिः। प्रातर्भिनुरूपेण तव सदन एष्यामि। तं भिन्नुकं भच्यित्वा
शिरिस हिनिष्येः। स्वर्णपुरूषीभविष्यामि। इत्युक्ता गते सुरे श्रेष्ठिवरः
स्वभो? ऽयं सत्यो उसत्यो वेति दथ्यौ। यतः।

8 11 8 —

प्रभाते जाते खयमभ्यागतं भिन्नुकमुपलच्य सबङमानं मक्जनादिका-रितो भोजितः संन्यासी । भोजनानन्तरं शिर्सि श्रनैः प्रहारे दत्ते जातो जातरूपपुरुषः । वृत्तमैतदामूलचूलं दृष्टा नापितेनापि तङ्गिनु-मक्जनार्थमाकारितेन खपत्नी भाषिता । लरां कुरु भोजनाय । सं-न्यासिनो निमन्त्य भोजियला खर्णनरान्कुर्वे । पाकं निष्पाद्य । ततो नापितो मठे गला मत्ताङ्गान्तापसानाह्नय भोजयामास । सानन्दं ते ऽपि सतृष्णा भुक्तवन्तः । यतः ।

7 11 15 12 —

Meghavijaya bietet. Übrigens zeigt कैसरी in b der ākhyāna-Strophe, dass es sich ursprünglich um einen Lowen, nicht um einen Tiger handelt, wozu ja in der Prosa sehr gut stimmt, dass sich der Vorgang vor und in einer Lowenhöhle abspielt.

<sup>1)</sup> Ein eigentlicher Rahmen liegt, ausser bei Meghavijaya, in der Erzahlung nicht vor, obwohl alle folgenden Geschichten von Personen erzahlt werden, die in der ersten Erzahlung handeln. Erst Meghavijaya hat den Rahmen geschlossen.

<sup>2)</sup> Die Hs. hatte ursprunglich सूत्रो, woraus der Korrektor सूत्रो macht.

भोजनानन्तरं दम्पतीभ्यां खादिरमुश्रक्तैस्वाखिता मूर्भि मृतावशेषा नष्टाश्चलरं सलरं प्राप्य पूचकुस्वापसाः। नरपितनापि नापितः पृष्टः। किमिदं रे मूढ दुश्चरितम्। उदीरितं तेनापि। माणिभद्रीयम्। चिरिते प्रोक्ते राज्ञाचिन्ति। श्रेष्ठ्यत्राधे प्रष्टवः। ततो नृपितना श्रेष्ठिनमाकार्ये व्यतिकरे पृष्टे (1 दृष्टे?) सत्यवचसा विस्नितेन सस्मितं (!) नापितः श्रूकारोपायादिष्टः। श्रेष्ठी सन्मानितः। मन्त्रिभिक्तम्।

| M | Pūrn. | В             | H             | $\mathbf{SP}$ |           |     |            |
|---|-------|---------------|---------------|---------------|-----------|-----|------------|
| 8 | 13    | 18            | 13            | -             |           |     |            |
| 1 | I     | $\mathbf{II}$ | $\mathbf{II}$ | Rahmen.       | Ichneumon | und | Brahmanin. |

Schauplatz bei Meghavijaya: वसन्तपुर. Abweichend von Pürn. und H-I heisst es (wie bei Buhler): तत्पत्या पुत्रो उन्यदा प्रसूत-स्तिहिन नकुलस्त्रियापि नकुलः । तमिप वालोऽयमिति धिया स्तनं-ध्यवहम्धपानादिना द्विजस्त्री पोषयति । यतः ।

9 14 19 14 —

Der Brahmane geht, wie im SP., द्विणार्थ राजनरेराह्रय नृपपार्थ नीतः)

| 10 | 15            | 22   | 15 | *** |                        |
|----|---------------|------|----|-----|------------------------|
| II | $\mathbf{II}$ | Ш    | Ш  |     | Die vier Schatzgraber. |
| 11 | 16            | 24   | 16 |     |                        |
| 12 | 17            | 25   | 17 |     |                        |
| 13 | 18            | **** |    |     |                        |

14 व्यापारे निवसेल्लसी किंचित्कंचिच कर्षणे।

ग्रस्ति नास्ति च सेवायां भिचायां नैव नैव च ॥

| 1 5      | 33 | <b>f36</b> | 32 |                                                |
|----------|----|------------|----|------------------------------------------------|
| 15       | 99 | 139        | 94 | gar-ris.                                       |
| TTT      | m  | IV         | IV | Die Gelehrten, die den toten<br>Lowen beleben. |
| J. A. A. |    |            |    | Lowen beleden.                                 |

Ślokenteile: म्बस्विवापरीचार्थ, सिंहः सर्वान्हिनिष्यति, निर्वि-यस्तं न जानासिः

<sup>1)</sup> Haberlandts Text hat an dieser Stelle (S. 473, 22 ff.): brûhmanasya rûjagrhadvûrût parvaçrûddha û . . . akah gatalı | tam drstvû brûhmanas sahajadûridryapûranaçyûc cıntayûm ûsa | so 'pi rûja . . ka adya usw. Das Grantha-Ms. liest an erster Stelle āhvāna, an zweiter rūjāhvānakalı, das Devanāgarī-Ms. an erster ākūnaka, an zweiter rūjāhrānaka, und zwar sınd alle diese Lesarten vollkommen deutlich

- ग्रालखेन हता विद्या आलापेन नुलस्त्रियः। अल्युबीजं हतं चेचं हतं सैन्यमनायकम्॥
- 17 न निर्मिता केनच दृष्टपूर्वा निश्रूयते हेममयी कुरङ्गी । तथापि चेतो रघनन्दनस्य विनाशकाले विपरीतबड्डिः ॥

| M         | Pūrn       | В               | $\mathbf{H}$ | SP |                                          |
|-----------|------------|-----------------|--------------|----|------------------------------------------|
| 4.0       | 134        | (45)            | 133          |    |                                          |
| 18        | (36        | <b>(50</b>      | 135          |    |                                          |
| <b>1V</b> | IV         | VI              | v            |    | Die dummen Fische und der kluge Frosch.  |
| 19        | 35         | 48              | 34           |    |                                          |
| 20        | ∫87<br>\45 | ${51 \atop 59}$ | 36           |    |                                          |
| v         | V          | VII             | VI           | -  | Esel und Schakal. (Der Esel als Sanger). |
| 21        | <b>3</b> 8 | 52              | 37           |    | 2482.).                                  |
| 22        | siehe l    | I, 61 und .     | Anm 1        |    |                                          |

23 यत्र गीतर्सैभित्तं यत्र संस्कृतवाक्पटुः ।

### यत्र कान्तामुखोन्मृष्टं तन्मुखं विवरं विदुः॥

| <br>39 | 54 | 40 | $^{24}$         |
|--------|----|----|-----------------|
| <br>40 | 55 | 41 | $\frac{24}{25}$ |
| <br>41 | 56 | 42 | 26              |

27 महात्रतं पुरा नित्यं ) कुर्वता रावणेन हि । स्त्रायोस्तन्त्रीकता वीणा तज्जगज्जयमासदत्॥

Der Esel spricht weiter. तसात्त्वमज्ञो ऽसि। मम गानेन वशी-मूता लोका ऋषि मृष्टं भोजनं दाखन्ति, eine recht ungeschickte Erweiterung!

| 28 | 44       | 58         | 44  | _                                       |     |
|----|----------|------------|-----|-----------------------------------------|-----|
| 29 | 46       | 560<br>170 | 45  | _                                       |     |
| VI | VI       | Ϋ́ΠΙ       | VII | - Der Weber mit zwei Kopi               | fen |
| 30 | 49       | 64         | 47  | _                                       |     |
| 31 | 50       | 65         | 48  | *************************************** |     |
| 32 | 48       | 63         | 46  |                                         |     |
| 33 | 51       | 66         | 49  |                                         |     |
| 34 | III, 242 | 68         |     | III, 77                                 |     |
| 35 | 52       | 69         | 50  |                                         |     |

Schluss der Erzahlung: tato vare labdhe pratyāgacchan mūrdhadvayabāhucatuṣtayābhyām virūpabhāk piśāco 'yam grāme 'bhyetīti pāṣūṇais tāḍyamāno '') 'sau kolikaḥ kaṣṭabhāk.

<sup>1)</sup> Hs. ॰तंपुराचित्यं.

<sup>2)</sup> Hs. pāsānai tat tā°.

Die Worte virūpa° bis 'bhyetīti und pāsā° sind Ślokenteile, kastabhāk der Schluss eines Śloka

| $\mathbf{M}$ | Pūrn. | В            | $\mathbf{H}$ | $\mathbf{SP}$ |                           |
|--------------|-------|--------------|--------------|---------------|---------------------------|
| 36           | 53    | $171 \\ 172$ | 51           | 2             |                           |
| VII          | VII   | ΪX           | VIII         | T             | Der Vater des Somasarman. |

Schauplatz. वसन्तपुर Held: रोरदिजो नामा अविवेकस । Anfang mhaltlich wie bei Pürn. und in S. Der Brahman denkt: दुःकाले भतं रूप्यका एतस्य क्रय आयास्यन्ति । तेन स्थागीद्यं तस्यापि प्रमूखा यूथं भविता । तदिक्रयाद्वावो ग्राह्याः । एवं तत्तदिक्रयान्यिहिष्यसुरंग्यस्य ग्राह्या । तासां प्रस्वैरस्थानां यूथं तदिक्रयास्य धनं मे वक्र भविष्यति । तदा कन्योदाहस्तद्वोगे पुनोत्पत्तिस्य । तस्याभिधां सोमभ्रमों (so') इति दास्ये । स प्राप्तयौवनो मद्वो न करिष्यति । तदा पदाभिधातेन हन्तय इत्येवं चिन्तयता साचात्पदप्रहारे दत्ते घट एव भगः सक्तुभिध्वित्राङ्गो राचौ केनापि दैविन मट्घटो भगः स दानवो मां भच्यिष्यतीति भयाद्वहाद्विःस्तो दिजो लोकैः पिशाचो उपमिति दृषद्विहंन्यमानो दुःखभाक् ।

Dieser Bericht einhalt eine Anzahl bemeikenswerter Abweichungen von S und Pūrņ. Die Angabe, dass der Biahman die Ziegen erst zur Herde anwachsen lasst, ehe er sie verkauft, stimmt zu SP und Syr. Zu keiner Sanskritquelle, aber zu Syr stimmt der Zug, dass der Sohn, und zwar wegen Ungeholsams, den Fusstritt erhalt. Der Zug ist also doch indisch'i) Der Schluss ist allen anderen bishei bekannten Fassungen fremd. Vgl. den Schluss der vorhergehenden Erzahlung'

Metrisch धनं [में] बज्ज भविष्यति; ... मद्दचो न करिष्यति; तदा पदाभिघातेन; राचौ केनापि दैखेन: दानवो [मां] भचिष्यति.

| 37   | 54   | /73<br>186 | 52            |   |                      |
|------|------|------------|---------------|---|----------------------|
| VIII | VIII | X          | $\mathbf{IX}$ |   | Die Rache des Atten. |
| 38   | 55   | 74         | 53            | - |                      |
| 39   | 56   | 75         | 54            |   |                      |
| 40   | 57   | 76         | 55            |   |                      |

Metrischer Teil der Erzahlung · मृष्टाहारं परित्यज्य.

<sup>1)</sup> Siehe Über die Jaina-Recensionen a a O S. 77.

| M  | Pārn.         | В          | H  | SP |
|----|---------------|------------|----|----|
| 41 | 58<br>(II, 43 | <b>7</b> 8 | 56 |    |
| 42 | 59            | 79         | 57 | -  |
| 43 | 60            | 80         | 58 | -  |

Metrische Teile der Erzahlung: एकदा क्वापि कान्तारे. वंश-नालिकया जलं; नृपोत्संगे कपिर्ययौ; स्वामिन्यः सरसि स्वाति देवो तस्त्री यथोचितं 1); हारं दत्ते ततो नृपः.

Metrisch ततः प्रवेशितो लोकः; आवां पश्चात्प्रविच्याव; वानरो वटमारुह्य.

| 47 | 64         | 84         | 62           | - |                                       |
|----|------------|------------|--------------|---|---------------------------------------|
| 48 | 65         | 85         | 63           |   |                                       |
| 49 | 66         | 87         | 64           | - |                                       |
| 50 | (67<br>(68 | {88<br>{89 | 65           | - |                                       |
| IX | IX         | XI         | $\mathbf{x}$ |   | Der Dieb, der Rākṣasa und<br>der Affe |

## 51 ग्रनयञ्च नयञ्चापि दैवात्संपद्यते नरैः ।

## तद्दशात्कुरते कर्म शुभाशुभफलं पुमान् ॥

|                                                    |     | $^{66}_{72}$ | ( 91<br>(100 | 69           | 52           |
|----------------------------------------------------|-----|--------------|--------------|--------------|--------------|
| Der Blinde, der Bucklige und<br>die Königstochter. | _ D | XI           | XII          | $\mathbf{x}$ | $\mathbf{x}$ |
| -                                                  |     | 67           | 193<br>194   | 70           | 53           |
| Der Rāksasa und der Brah-<br>mane. <sup>2</sup> )  | _ D | XII          | XIII         | XI           | XI           |

Uberleitung zur Fortsetzung von X durch den Pāda: ततः प्रञ्ज महान्युणः ॥

| 54 | 71 | 95  | 68 |   |
|----|----|-----|----|---|
| 55 | 72 | 96  | 69 |   |
| 56 | 74 | 98  | 71 |   |
| 57 |    | 103 | 74 | - |

<sup>1)</sup> Hs. त॰ य॰ द॰.

<sup>2)</sup> Diese Erzahlung fehlt, wie ich aus der mir jetzt vorliegenden Hs selbst ersehe, in Anantas Recension (Kosegarten G). Sie ist also in der Liste ZDMG. 56, S. 307 zu streichen.

| M    | Pūrn. | В                  | $\mathbf{H}$  | $\mathbf{SP}$ |                             |
|------|-------|--------------------|---------------|---------------|-----------------------------|
| 58   |       | <b>∫104</b>        | 75            |               |                             |
| XII  |       | \106<br><b>X V</b> | XIV           |               | Don Washe als Labournetten  |
| **** |       | -23L V             | <b>A.I.</b> 1 |               | Der Krebs als Lebensretter. |

Diese Erzahlung ist wieder abweichend, indem statt des Krebses, genau wie in der Erzahlung I, 8 eine Schildkröte auftritt, trotzdem die Uberschriftsstrophe von einem Krebs spricht. Die Erzahlung lautet-

वसन्तपुरे ब्रह्मदत्तो दिजो यदा ग्रामान्तरं याति तदा जननी शिचयति । वत्स । \*नैकेन क्वापि गन्तयम् । 'एकदान्यस्य सार्थस्यां-भावे वाप्याः कच्छप एकः सार्थे गृहीतः । मार्गे वटाधः श्रान्तः सुप्तः । तच \*सर्प एको दिजं दष्टुं निर्गतः । तदा कच्छपेन सप्पुच्छं गृही-ला ) करोटिकायां स्वाङ्गं गुप्तम् । 'सप्सेनास्मनमृत । दित ।

Die metrischen Bestandteile, die hier unmoglich zufallig in solcher Menge auftreten konnen, weisen bestimmt auf eine metrische Quelle. Dass Meghavijaya einer anderen Vorlage folgt, als Simpl., dafur bürgt ja schon der Umstand, dass im Gegensatz zur Überschriftsstrophe eine Schildkrote statt des Krebses eintritt

Im Folgenden wird nun der Rahmen ganz richtig abgeschlossen und dabei noch eine Anzahl neuer, in allen anderen Recensionen fehlender Erzahlungen angeftigt, die zu einer moralischen Novelle vereinigt sind. Ich gebe den ganzen Schluss.

ततः सुवर्णसिडयन्तिः । खर्णं भूमौ गुप्तं गृहीला खगृहं प्राप्तः सुखं भेजे । चक्रधरो ऽतिनोभादिनष्ट इति ब्राह्मखोक्तम् ।

कथानकं श्रुत्वा ब्राह्मणो ऽपि लोभं संवत्रे। यथानया ब्राह्मणा-विमृष्टं क्रतं तादृशं शोकाय जातिमिति मिन्त्विवाकां श्रुत्वा श्रेष्टिमणिभद्र श्राह । मया नाविमृष्टं क्रतम् । मम पूर्वजैदीनपुण्यं बहुर्जितम् । ततः संतुष्टो ऽयं मम पद्मनिधिः । एवमन्यैरपि दाने यतनीयम् । यतः ।

दानं संपन्निदानं स्थाचिदानन्दिवधायकम् । धर्मकत्पतरोवींजं सर्वजीविष्रयंकरम् ॥ ५० ॥

<sup>1)</sup> Hs. सार्थस्य ऋº.

<sup>2)</sup> Etwa वटकोटर्निर्गतः oder तर्. Der Sinn erfordert diese Erganzung. Die Worte सर्प usw. bilden dann einen Halbsloka.

<sup>3)</sup> Hs. °ता.

<sup>4)</sup> Ślokenschluss!

#### ग्रन्यच ।

पाचे धर्मनिबन्धनं तदितरे प्रोबद्याखायकं

मिचे प्रीतिविवर्धकं रिपुजने वैरापहार ज्ञमम् ।
भृत्ये भित्तभरावहं नरपतौ सन्मानपूजाप्रदं
भट्टादौ च यग्रस्तरं वितरणं न क्षायहो निष्फलम् ॥ ६० ॥
ग्रीलादेः फलसंपत्तिः खादन्यस्मिन्भवे नृणाम् ।
दानं यग्रःप्रग्रस्त्ये तद्भवेतस्यः फलप्रदम् ॥ ६० ॥
दानं पञ्चप्रपञ्चं तत्सुपाचे जीव जीविते ।
ग्रानुकम्प्ये तथौचित्ये कीतौं खर्गापवर्गकृत् ॥ ६२ ॥
ग्रिहंसासूनृतास्वेयत्रह्माकिंचनतारतम् ।
सुपाचं मुनिभिः प्रोक्तं रागदेषविवर्जितम् ॥ ६३ ॥
सुपाचे जलमाचस्यापहो दानप्रभावतः ।
रत्नवीरो ४भवद्रत्नपालः स्वः पालकः श्रिया ॥ ६४ ॥
॥ तत्क्षया चेयम ॥

Ratnapāla oder die Folgen eines gespendeten Trunkes Wasser.
 a) Geschichte Ratnavīras, Siddhadattas und Dhanadattas

श्रविव भरते रत्नपुरे रत्नवीरो नृपः । तस्य श्रीदेवीप्रमुखा नव राच्यः । तत्र सिखरत्नधनरत्ननामानीः) विणिजौ दरिद्रौ । ताभ्यां विश्रोपवासैराराधिता पद्मावती सिखदत्तस्य लच्चीं धनदत्तस्य विवेकं यथेच्छं ददौ । श्रव्यदा भोजितेन योगिना केनापि त्रपृषीफलानिः?) सिखदत्तायार्पितानि । घटिकाद्वयेन फलानि भवन्ति । तदास्वादे ५४ वाताः ७६ श्रचिरोगाःः) १८ कुष्ठानि संनिपाताः भे सर्वेषु प्रशान्यन्ति स्थावरजङ्गमविषनाश्य । ततस्तिषां फलानां लचादिना कंये जातो धनी यानपावेण दीपान्तरादागच्छन्योते भज्यमाने द्वये लघू-

<sup>1)</sup> Im Folgenden heissen sie सिंबदत्त und धनदत्ता

<sup>2)</sup> Hs. °खी°. 3) Hs °रोग. 4) संनिपातास?

करणार्थं जलधौ चिप्ते मृन्यदीपं पोतेन प्राप्तः सिद्धदत्तः । तत्र चप-षीपलैलों का ने कां।) जलमान षीं तर्पयामास । जलमान ष्राप तथा रतान्यमूलानि ददे। जमाइहं प्राप्तो जातः षटषष्टिकोटिस्वर्णस्वामी। परं क्रपणो निर्विवेको उहंक्रतिमान् । तेन जनानां देखः । धनदत्तो विवेकवान्देवान्य्जयित गुरून्वन्दते । ऋसत्यं न भाषते । तेन जन-प्रियः । ऋन्यदा वैदेशिकः कोऽपि मंदेः) रोगातीं मृतः । तस्य दा-हार्थे सिडदत्तो न गतो लोकैधिक्कतस्य । ) धनदत्तेनाखकीयो उष्यप-क्रत्या संस्कृतः । तद्वस्त्रात् । पञ्च रत्नानि प्राप्तानि । पर्मदत्तं न याह्यमिति भूपतये दत्तानि । भूपेन तष्टेन प्रत्यपितानि । ततो धन-दत्तः खलाभदिनपरीचाया ऋजां जग्राह । तस्या मृत्यप्राप्ती प्रत्यहं तथा कुर्वन्यदा कागीं प्रसुतां ददर्श तदा जातो सस भाग्यदिवस इति बज्जव्यवसायेन सुखी जातो राजमान्यस द्वादशकोटिखर्णपतिः। एकदा राजपुचयोर्विवादे विवेकाद्वनदत्तो उन्यतो गतः । सिद्वदत्त-स्ताभ्यां साचीक्रतो ऽपराधस्य । सभायां राज्ञा पृष्ट ऋनीदृशंः वदन २० खर्णकोटीर्दण्डितः । पुनरन्येवर्मन्त्रिभार्यया गवाचस्थया धनदत्त्तसिद्वदत्तौ दृष्टौ । जातानुरुक्ता । धनदत्तो विवेकात्परनारी-यमदृश्लेखिनभाच्य गतः । सिद्यदत्तः पुनः पुनर्विजोवयद्वार् चवैर्वदः । दश्स्वर्णकोटी राज्ञा दण्डितः । ग्रन्यदा सपादकोटिम्ल्यानि १० र-त्नानि धनदत्ताय रहसौरेण दशसहस्या दीयमानानि विवेकात्तेन न गृहीतानि सिद्धदत्तेनात्तानि । तज्ज्ञाने पुनर्दण्डितो ऽसी राज्ञा ।

<sup>1)</sup> Hier steht **quato** in der Hs. Uber dem **a** steht aber eine **?** zum Zeichen dafur, dass **a** gesprochen werden soll.

<sup>2)</sup> Hs. स्व, das स aus einem anderen, mit gelber Faibe überstrichenen aksara korrigiert.

<sup>3)</sup> Soll die Erzahlung hier Sinn haben, so muss der Fremdling ein Verwandter des Siddhadatta gewesen sein. Es wird also im Texte eine kleine Lucke anzunehmen sein

<sup>4)</sup> Hs • वस्त्रा. 5) Hs पृष्टे ग्रमीदृशं. 6) Hs कोटिर्दं •.

निर्धनलाज्जातो दुःखार्दितसापसः । एकदा राजसभायां वैदेशिको धूर्तः पञ्च रत्नानि निदर्शः समुद्रे नियज्जलं नियान्पडू इति यो मां विति तसायेतानि ददामि । ततो धनदत्तेन भूयान्कर्दमः स्रोकं जलिमिति न चेन्नदोनां निवारणाज्जलिधजलं गणयेत्वृत्त्या जितः । 2) तानि गृहीतान्येवम्। धूर्तेन वैश्वा कूटवचनाद्वहीता । यत्तव गृहे उद्य खंभे दादणकोटयो मया न्यासीकृता ता अर्पय । ततस्वयोर्विवादे । दादशकोटिमुख्यरतानि दर्पणे दर्शयिला घृते विलचे क्रते घनदत्तो भङ्का पणीक्रतस्वर्णकोटिं चलौ । जातः षट्ट्याश्रत्स्वर्णकोटिपतिः । अन्यदा राचसेन राज्ञि गृहीते यदि की ऽपि वीरः खात्मानं विलं मह्यं दत्ते तदा नृपं मुञ्जामीति वचसा लोके प्रार्थिते धनदत्ते तथा कुर्वति साहसात्तृष्टेन राजापि मुक्तः । तसा अपि दादश्खर्णको-टीर्दत्ताः । राजा प्रसद्गः पितरमिव तं मन्यते सा। वसन्तकी डायां सान्तःपुरो नृपो वनं प्राप । तच सार्थश्रष्टा भ सहर्षयः तृषाकुला १ राज्ञा रत्नवीरेण प्रासुकतन्दुलोदकेन प्रतिलाभितानां दीनाराणां भाजनमेकं । पूर्ण भृतम् । सुनिभिक्पदेशेन आडी छतः चितीशः प्रान्ते उनग्रनाचृत्वा रत्नपालो बभूव । सिद्धदत्तजीवो जयनामा मन्त्री । द्वादश्रदिनानि सिद्यदत्तयानपाचं राज्ञा गृहीतम् । तेन कर्मणा द्वा-द्शवर्षाणि रत्नपालराज्यं जयेन मन्त्रिणा गृहीतम् । श्रीदेवीजीवः शृङ्गारसुन्दरी जाता । सहस्रभवात्पूर्वमनया जैनमुनिः कायोत्सर्गी रजसा क्रोटितः (?) । तत्पापादसा विडम्बना जाता । धनदत्तसु वैदेशिकः संजातः । तद्वातिकरस्वेवम ॥

<sup>1)</sup> Hs. निर्दश्य.

<sup>2)</sup> Vgl. Συντιπας, S 129, 12; S. 134, 1ff; S. 137, 1ff, wo ein Gauner, der einen Kaufmaun im Wortgefecht besiegt hat, diesem die Aufgabe stellt, das Wasser des Meeres auszutinken und mit der Antwort uberwunden wird: "Απελθών πρότερον πράτησον τοὺς ἐν θαλάσση δέοντας ποταμοὺς καὶ τὰς πηγάς, εἶτα ἐγὼ τὰ τῆς θαλάττης ἐκροφήσω ὕδατα, ἄπερ καὶ μόνα ὑπεσχέθην σοι πεπωπέναι "

<sup>3)</sup> Hs °दं. 4) सार्थाभष्टा. 5) ॰ ज. 6) Hs. दीनां।जनमेकं.

b) Geschichte derselben Personen in der nachsten Existenz.

पाटलीपुरे विनयपालस्य पुत्रो रत्नपालो अभूहुण्वान्। सो अ्यदा हंसपुरे वीरसेनपुत्राः शृङ्गारसुन्दर्याः स्वयंवरमण्डपं प्राप्तो वृतस्स एवानयापि । अन्येषु राजसु युडायोद्यतेषु मिन्तिभः सुरङ्गाकपटेन यो अस्याः) याहकस्तो अत्र चितायां प्रविश्वित्वस्ता कुमारी वहाँ प्रविश्वित स्त्वपालो अपि । अन्ये नृपा युडं मुत्ता गताः । कालान्तरे विवाह्य कुमारः सपत्नीकः स्वस्थानं प्राप्तः । विनयपाले दीचिते रत्नपालो भूपः शृङ्गारसुन्दर्यो भोगासक्तो राज्यं जयमन्त्रिणि न्यस्य विषयान्स्त्रेरं वुभुजे । जयेनापि कृतो अपि योगिनः प्राप्तावस्थापिनी निद्रा । तद्वलाद्राजवर्गं स्वायत्तीक्रत्य राज्यं जयाह मन्त्री । नृपं सुप्तं कान्तारे अमेचयत् । अन्तःपुरीलोको अपि पतिव्रतालं त्याजितः । शृङ्गारसुन्दरी तु कदर्थमाना प्रत्यहं पञ्चश्वतीनाडिकाभिस्ताद्यमानापि तं नाङ्गीचकार । तत एताः सत्यो न कदर्थनीया इति । एतासां श्वापाद्राज्यभङ्गो भवतीति मिचवाक्येन मुक्ता शृङ्गारसुन्दरी । शील-महात्ये कथानकं चाशुणोत् । तत्वथा ।

15. Die treue Dhanaśıī.

रत्नपुरे धनसारश्रेष्ठिभार्या धनश्रीः पितव्रता रूपाधिका । तां दृष्टान्यदा मदातुरः वस्यन विद्याभृद्वोगाय प्रार्थयामास । तस्या स्रमान्ने खेचरेणोत्तम् । राचौ लामपहरिष्यामि । तयोत्तम् । राचिरेव न भविष्यति । तव तु राज्यचयो ऽस्तु । ततः शापाद्वीतो गतः खेचरः खराज्ये । तिह्ने गृहं जज्वाल । मृतः पत्नोपुचादिपरिवारः । क्र्लोन्वेषिभिद्वेषिभिर्गृहाद्विगंच्छवनमप्यपहृतम् । धनप्रतिवालनायौनुगच्छन्खेचरो रणेन वैरिभिः प्रणाशितो राज्यं गृहीतम् । ततो अष्टराज्यो विद्याभृदागत्य धनश्रो चामयामास । तावता दिनवये ऽपि तव सूर्यः

<sup>1)</sup> Der Korrektor macht daraus (अधाद्याः. 2) lies वजाः

<sup>3) &</sup>quot;zur Zuruckfuhrung"; s. Jacobi, Ausg. Erz Glossar s. v.  $vala\imath$  und valiana.

は大きのでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、

सतीवचसा नास्तिमयाय । पुनस्तस्या अनुग्रहात्मूयी ऽस्तिमतो राज्य-मपि अभुरसैन्यसाहाय्यात्प्राप्तं खेचरेणेति ।

इदं निश्रम्य जयेनापि शृङ्गारसुन्दरी सन्तान्य मुक्ता नैमित्ति-काद्भर्तमं विज्ञायाचामाम्बानि । प्रत्यहं कुर्वती सा कालं निनाय। इतस रत्नपालराजो वने अमन्पर्वतारूढः कमपि पुरुषं पाश्वद्यं प्रा-मोचयत्। कस्लमिति पृष्टे स प्राह्। वैताद्धेः) गगनवस्त्रभपुरेशितुर्वस-भराज्ञो हेमाङ्गदनामा सुतो ऽहम् । तीर्थयाचायै सभायो वजनाच-सेन विद्यावलेनाहं वडः पत्नी चापहता। ऋचान्तरे प्राप्तो राचसः समरेण राज्ञा जितः । पत्नी हेमाङ्गदस्य वालिताः) । दत्ता तेन सर्पविषापहौषधी । तां लाला क्वापि ग्रामे वैदेशिकं चासवे 4) धनदत्त-जीवं स्रियमाणं नमस्कारश्रावणादिभिरूपचचार । तर्वेव रत्नवती कन्या सर्पदृष्टा पटूकता । नृषेणार्ध राज्यं दत्तम् । ततः खराज्यवाल-नाय) चलनाचौ क्वापि वने मधुरगीतध्वनि श्रुला श्रीयुगादिदेव-प्रासादे रत्नपालनृपः प्राप्तः । प्राप्तं च तच सौभाग्यमञ्जरीनामकं वलयम् । ततः प्रातः पाटलीपुरे प्राप्ते जयेन युद्धे जायमाने दत्तावखा-पिनी निद्रा। रत्नपालिश्वनातुरो । अभूत । वैदेशिको मृला देवीभूय स्वोपकारकसांनिध्याय तचागत्य राज्ञे स्वं निवेद्य रणे जयं ददौ। मृतो जयमन्त्री सप्तमीं भुवं प्राप्तः । राजा पुरं प्रविष्टस्तोत्सवं राज्यं चाङ्गीचकार । देवेन दत्ता खर्णकोच्यो देवी शृङ्गारसुन्दरी प्रमुदिता ।

16. Ratnapāla erlost zwei Vidyādharaprinzessinnen und vermahlt sich mit ihnen, sowie mit Hemāṅgadas Schwester.

अन्यदा नृपो वन्यं गजं दमियत्वा यावतोपरि चितस् ) ताव-ताकाशमृत्यपात । तन्मध्ये चोत्तीर्णस्तच सरस्तटप्रासादे । नृपः प्रवि-

S. Uttarâdhyayana XXXVI, 252 = Jacobi, SBE XLV, p 230 n. Anm 2.
 Ein in der Jama-Litteratur haufig genannter Berg (z B. Çatr. 1, 345.
 3) S. oben S. 697 Anm. 3.

<sup>4)</sup> **चासवे** ist sınnlos "Vielleicht उत्सवे?" L.

<sup>5)</sup> Hs **て福पाल चिंता॰.** 6) Prākr **च**宴.

ष्ट्यन्द्रशालायां भस्मपुञ्जद्वयं नागद्नावलियां रसभृतं तुम्बंकं च द्दर्श।
तस्माद्रसिबन्दौ भस्मोपिर चिन्ने मातङ्गिवद्याधरोपक्रते पन्नवलीमोहवल्लीनामिके महाबलिव्याभृत्युते सज्जीकते। यावता ते द्वे ऋषि
परिण्यति तावता विद्याधरः प्राप्तः। जातं रण्णम्। तत्रान्तरे वैदेशिकजीवदेवेन गजरूपेणागत्य खेचरः पापी मारितः। निवेदितं रसस्वरूपम्। चतुन्विंग्रति वैर्धर्मातङ्गेन खेचरेण् कन्दमूलफलाशिना रसो
उयं प्राप्तो धर्णेन्द्रात्। ऋस्य स्पर्शालीहं स्वर्णीभवति। सर्वे व्याधयो
भूताद्यो दोषाः कुष्ठाश्चोपशाम्यन्ति। रसितलके देवानामजेयो नरस्स्थादिति। ततो गते देवे तत्रागतेन महावलेन परिणायिते पुत्रौ
दे। गगनवल्लभपुरे ऽपि स्वयंवरे परिणीता हेमाङ्गदस्वसा सौभाग्यमज्जरी यस्या नाम्ना वलयं युगादिदेवप्रासादे प्राप्तमासीत्।

#### 17 Der verwegene Spieler 1)

इतस तत्रैव किसिद्यूतक्षट्रम्मलचं यूते जयित । हार्यित द्रम्मस्य तृतीयं भागम् । स सन्ध्यायां चण्डीगृहे गला चण्डाः स्कन्धोपिर पादौ न्यस्य प्रदीपतैं केनाभ्यज्य पूपान्भुङ्के स्व । तङ्कीयनाय ?) देखा जिङ्का नि-फ्कामिता । तेनाप्यभीतेनो च्छिष्टपूपखण्डं चुिधतासी खुत्का जिङ्कायां मुक्तम् । कितवे गते प्रातर्जनैस्तथा दृष्टा को ऽप्युत्पातो भावीति चिन्तया शान्तिकानि प्रार्थानि । कथमि जिङ्काया सप्रवेशे पटनहो होषे पाषाण मुद्यस्य

चूर्णीकरोमि देवि लां न चेिक्जिहां प्रवेशय ।") इत्युक्त्या प्रवेशिता4) बूतक्रता राचौ जिह्या। प्रातः सन्मानितो नृपेण

<sup>1)</sup> Eine andere, viel weiter ausgesponnene Recension dieser Erzahlung findet sich bei Somadeva, Kathās. CXXI, 71 ff Bei Ksemendia, Bihatkathām., Seite 418 ff. ist von dem hier in Betracht kommenden Stuck der Erzahlung gar nichts mehr vorhanden.

<sup>2)</sup> lies ॰भीषणाय ?

<sup>3)</sup> Im Ms. ist der Halbsloka nicht markiert, sein Ende auch durch Sandhi mit dem nachsten Wort verbunden.
4) Ms. प्रविधिता.

कितवः । पुनस्तथैवानुदिनं कुर्वाणे चोरे (so!) निर्विक्षा देवी दीपमेव दे-वालयातिष्कामितवती । यूतकदिप । हे प्रदीप तिष्ठ तिष्ठ । क्र यासि । दीपेनोक्तम् । क्जानेव!) पूपान्भुङ्कः । ऋहं तु समुद्रे यामि । चौरेणोक्तम् । ऋहं समुद्रपारे यास्थामि परं तव तैलं न मुञ्चामि । ततो राचौ यव यव दीपस्तव धूर्तं इति भ्रान्ता प्रातर्दीपस्तिरोधत्त । यूतकदा?) विप्रतारितो ऽस्मीति खिन्नो वने भ्रमञ्चलदिपकुण्डस्य पार्श्वे कन्यायु-गलीं [so!] ददर्शैकं च विकलाङ्गं नरम् । तद्दृष्टा सर्वं रत्नपालराजाग्रे कितवो ऽवदत् । राजापि तेन सहितस्तव ययौ ।

18. Ratnapāla vermahlt sich mit zwei Gandharva-Prinzessinnen.

कच्या पृष्टा । सावक् । विश्वावसोर्गन्धर्वराजस्य खेचरस्य पुत्री देवसेनागन्धर्वसेनानामिके । यो ऽच ज्वलद्गिकुण्डे प्रविध्वति स एत-योः स्वामी सार्वभौमो भावीति दैवज्ञवचनात्पिचाच स्थापिते । ऋयं खेचरो ऽस्मद्रूपवीवचाविवध्चेता (so!) वही प्रविविचन्नपि कातर्यान्न विवेध् । ततो मन्तदेथा विकलाङ्गीकृतः । इति शुला नृषः कुण्डम-गात्ः) । जातममृतसरः । परिणीते कन्ये । ऋपिताः कितवाय २० लचाः स्वर्णानाम् ।

19. Ratnapāla heilt zwei Königstochter und erhalt ihre Hand und ihres Vaters Reich.

पुनरिप नरिप ग्रीष्मे जलनवा । नावमारूढे घटिकाइयेन वात-वशाद्गता नौः पूर्वसमुद्रतटम् । तच तीरे रत्नपुरे रत्नसेनराजपुची कनकमझरी तारुखे (गलत्कुष्ठिता ) । द्वितीया गुणमझरी जन्मान्धा । तयोखारुखे विषादाचरणे जायमाने राजापि दुःखान्ममूर्षुरासीत् । तदा व्याकुलैर्मन्तिभिदेवी प्रत्यचीक्षता । सावदत् । मया प्रातरच

<sup>1)</sup> Hs. रुचाने.

<sup>2) °</sup> हाता; die Konstruktion zeigt aber, dass der nom. stehen muss. Das आ ist die Interjektion आ:. 3) नृपो कंपामदाम्.

<sup>4)</sup> Etwa: जलकीडायै नदां?

<sup>5)</sup> Hs. º可1.

रत्नपालो नेष्यते । ततस्तवीं अपि लोको मार्ग विलोकयित । प्राप्तो रत्नपालः । तयोः कन्ययोः सिञ्जरसाभ्यक्तिनजाङ्गदस्पर्भात्(?)पाटुत्वं वि-धाय क्वतो विवाहः । रत्नसेनराजेन खराज्यं रत्नपालाय दत्त्वा दीचा गृहीता ।

एवं च राज्यद्वयं नव राच्यः विंश्यकोटयो ग्रामाणां विंश्यसहस्राः (so!)
पत्तनानां दश्यसहस्रा द्वीपानां द्वादश्यसहस्रा विलाकूलानां दश्यसहस्राः
किरीटिनां चिंश्यसहस्रा (so!) राजकन्यानां चत्वारिंश्यत्कोटयः पत्नीनांचिंश्रलचा (so!) गजानां चत्वारिंश्रल्लचा हयानां चत्वारिंश्रल्लोटयः पत्नीनांचिंश्रलचा (so!) गजानां चत्वारिंश्रल्लचा हयानां चत्वारिंश्रल्लचा रथानां दश्सहस्रा दुर्गाणां पञ्चसहस्रा जलदुर्गाणां सहस्रं विद्याधराः सेवका रतःपालस्य बभूवः । प्रत्यहं तस्य कोटीनां श्रतं स्वर्णस्य व्ययो। धर्मकायें
जन्ने । राज्यं दश्रलचवर्षाणि पालितम् । पुचा मेघर्थादयः श्रतम् ।

त्रविद्या केवली महासेनः सोत्सवं नतः पृष्टश्च पूर्वभवं स्वीयम् । रत्नवीरभवादारस्य केविलिनोक्तम् । मुनीनां जलदानात्सिद्धरसः प्राप्तः । धनदत्तजीवेन वैदेशिकोन देवीभूय भूयानुपकारः कृतः । कनकमञ्जर्या रे कुष्ठिन्किं मदुक्तं न करोषीति गुणमञ्जर्या किमन्धो ऽसीति प्राग्भवे स्वभृत्य त्राक्रुष्टः ?) । तेन पापेनानयोस्त्रथालं जन्ने । इतस्त्र्युला सभार्यः स्वर्गे प्राप्य विदेहे मोन्नंगामी भवान् ।

॥ इति जलमाचदानस्य फले रत्नपालकथा ॥

Schluss des Pañcākhyānoddhāra

इति श्रुला राजादयी धर्मभाजी बभूतुः । मिणभद्रः श्रेष्ठी देव-पूजनं गुरुवन्दनं दीनोडरणं विषयत्यागे व्रते दाढीं कुर्वाणो गीर्वाण-सुखानि चिरं बुभुजे ।

इत्यं पञ्च तन्त्राणि पठिताः कुमारा नृपपार्श्वे नीता विष्णुश्रर्मणा। तेषां चातुर्यतां निभाच्य प्रसन्नो नृपो द्विजराजं वरं वृणुष्वेति निर्वाजं

<sup>1)</sup> Hs. **वयो**.

<sup>2)</sup> Hs. **त्राकुष्टर्ते॰.** 

व्याजहार । द्विजो अथधात् । बन्दिनो मोत्तव्याः । न्यायः प्रवर्तनीयः । देव गुरोर्भित्तः कार्या । जीवद्यायां मनः स्थापनीयं यस्थाः फलं सर्वधर्मभयो अथधिकम् । यतो भागवते ।

यो द्यात्काञ्चनं मेर् क्रत्तां चैव वसुन्धराम् ।
एकस्य जोवितं द्याद्म च तुःखं युधिष्ठरः) ॥
ग्रन्यच्च । देशेष्यमारिः प्रवर्तनीया । परोपकारो विधेयः । धर्माभ्यासः सेयः । न्यायञ्च पालनीयः । यत उक्तम्

दुष्टानां दमनं नयानुगमनं स्वीयप्रजापालनं नित्यं देवमहर्षिपादनमन षड्दर्शनीमाननम् । श्रीचित्याचरणं परोपकरणं त्यागं सभीगं श्रियां कुर्वाणो नृपतिः श्रियाः निजपतिः सत्येव नो मुच्यते ॥ श्रकरे करकर्वा च गीसहस्रवधः कृतः । प्रवृत्तकरिक्छेदे गवां कोटिः फलं १ भवेत् ॥ न च भीगान्न च त्यागान्न व्याधेनं च रोगतः । प्रजासंतापनान्नूनं चीयन्ते चितिपश्रियः ॥ सेवा गुरौ तदादिष्टग्रहः पुरुषसंग्रहः । शौर्यं धर्मस्र पञ्चामी राज्यलच्लीलताम्बुदाः ॥ श्रापन्नस्थार्तिहरणं श्ररणागतरचणम् । त्यागः पुष्णानुरागस्र राज्यलच्लीलताम्बुदाः ॥

ततो दिजराजादिष्टं दिखा राजापि चकार । भूदेवस्वापि यथेष्टं वस्त्रादि दत्तम् । ससन्मानं विसर्जितो यश्चतुर्वर्णज्येष्ठेषु श्रेष्ठःः ॥

Darauf folgen unmittelbar die bereits gegebenen Schlussstrophen.

Aus dieser Analyse ergiebt sich:

1. Die Hauptquelle Meghavıjayas ist die von ihm angedeutete Fassung Pūrņabhadras. Daneben hat er aber auch andere Quellen benutzt, namentlich eine erweiterte metrische Fassung

<sup>1)</sup> Hs ° र:. 2) Hs कोटिफलां.

<sup>3)</sup> Hs. विसर्जिते ६ श्ववर्षाच्येष्टेषु श्रेष्ट:.

Metrische Erzahlungsteile kommen von der Einleitung bis zum Schlusse in allen Teilen unserer Recension vor. Bisweilen stimmen die Pürnabhadra entlehnten Überschriftsstrophen nicht mehr zu den aus dieser metrischen Quelle entlehnten Erzahlungen. Dass Meghavijaya nicht nur einzelne metrische Erzahlungen, sondern wirklich ein metrisches Pancatantra benutzt hat, zeigen die metrischen Teile der Rahmenerzahlungen Da die meisten neuen Erzahlungen zahlreiche Bruchstucke des Metrums enthalten, sind sie wahrscheinlich auch dieser metrischen Pancatantra-Recension entlehnt.<sup>1</sup>)

Im übrigen hat Meghavijaya noch weitere Quellen benutzt, wie z. B den Simplicior, was sich aus der Übersicht von selbst ergiebt  $^2$ )

- 2. Bisher unbekannt sind folgende Erzahlungen: I, 29. III, 17 V, 14 a b. 15. 16. 18. 19.
- 3 Andere, teilweise altere Recensionen als die bekannten bieten folgende Erzahlungen: I, 8. 10. 12. 20. 22 II, 7 III, 5 6. 10 12 IV, 2. 4 (zum grossten Teil metrisch). 5. 8 13 V, Rahmen (abgeschlossen). 7. 12. 17
- 4. Ausserdem enthält Meghavijayas Bearbeitung viele, den anderen Pañcākhyāna-Fassungen fremde Strophen, darunter alte ākhyāna Strophen.
- 5. Abgesehen davon ist sie ihrer vielen vv ll. wegen fur die Textkritik wichtig und kann, da sie genau datiert ist, für die Chronologie der indischen Pancatantra-Bearbeitungen unter Umstanden gute Dienste leisten.
- 6. Der Pañcākhyānoddhāra ist eine freie Bearbeitung, dem Wortlaute nach viel freier als der Hitopadeśa Er ist somit zugleich ein bemerkenswertes Denkmal der Sanskritlitteratur der Jama
- 7. Dass unser Text auch in sprachlicher Beziehung Beachtung verdient, zeigen folgende Listen, die Prof Leumann zusammengestellt hat und die ich mit seiner gütigen Erlaubnis noch beifuge.

#### Prof Leumann schreibt:

"Wenn der Verfasser auch mit der einfacheren Kunstdiktion ziemlich vertraut ist und im Allgemeinen ein fehlerloses Samskrt schreibt, so zeigen sich doch ein paar Absonderlichkeiten:

uttarati und pratyuttarati "antworten". — tav'ādeśa statt tvadādeśa. — śrngāla statt śrgāla (eine volksetymologische Anlehnung an śrnga. Da śrngāla haufiger vorkommt als śrgāla, so hat jedenfalls der Verfasser śrngāla geschrieben, wobei dann begreiflicherweise der Abschreiber gelegentlich den Anusvāra weg-

<sup>1)</sup> Ich denke mir den Vorgang so, dass Meghavijaya diese metrische Fassung als Schuler selbst bei einem Lehrer gelernt hatte, und dass daher meist unwillkurlich die vielen metrischen Reminiszenzen in seinen Text gekommen sind.

<sup>2)</sup> Keinerlei Anklange finden sich an den Hitopadeśa.

では、「「「「「「」」」というでは、「「」」というでは、「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。「「」」というできます。

liess). — Simplex statt Causativum ('dhirodhavya statt 'dhiropayitavya). — Personalpronomen yūyam wie bhavantah mit der 3. Person des Verbums konstruiert — asthinā (Instr.) statt asthnā. — tiraśca (= tiryañc), Acc. pl. tiraścān. — dadeśa Perf. von damś. Ob ahnlich wie aneśat von naś (naṃś) motiviert? — palāti "er flieht". — Pāṇḍuvardhana statt Puṇḍravardhana. — vāḍabeya mit der Bedeutung "Ochse". — Instrument. absol.: tadā kulībhūtaih paurasārthair ārakṣakā dviyam muktvā svasvasthānam jagmur usw.

Als seltene Worte und Ausdrücke hebt Prof. Leumann aus: a-stāga (= a-stāgha), ein Jaina-Wort. — kumāra für kumāra — jhātkāra (trātkāra?). — nāmam-nāmam in der Verbindung: vāram vāram nāmam nāmam "indem er sich wiederholt (einmal ums andere) verbeugte". — nihsvāna (genauer nisvāna) in der bisher nicht belegten Bedeutung "Trommel". — śakramūrdhan "Ameisenhaufen". — āpucchan'ādi ein Pkt.-Wort mitten im Skt. Haufig dukkha statt duhkha. — āhvāla in vilamb'āhvāla "unter Verzogerung heranstolpernd". — dvijād gaman'ādešam prārthitavantah "sie baten um den Auftrag (d. h. um die Erlaubnis) wegzugehen". Eine gesuchte Wendung. — būṭa-karṇa — chinnakarṇa. — sva und svānta = ātman. — tvayā sarvam svīkartavyam "du sollst dir alles zumuten", d. h. du sollst alles zu leisten versprechen."

Vgl. auch S. 698, Anm. 6.

## Harihara's Śrngāradīpikā.

Von

#### Richard Schmidt.

Taylor erwahnt in seinem Catalogue raisonné I, 87 ein "Rati-rahasyam, Sringára bandhu dípica. On sexual intercourse. By Hari-haran. The first parich'heda complete, the 2<sup>d</sup> do only 56 ślocas. On the mukta [¹] girl; madhyama, young woman; prakalba [¹], matron; the dispositions of these and other classes of women. The qualities of gallants, or lovers. On the four classes, hastini, chittréni, sakhini [¹], padmini, their attributes or qualities, and various other matters; which, among Europeans, would be rated as obscene "Mit diesem Werke scheint der Śrūgārabheda-pradīpa identisch zu sein, als dessen Verfasser Burnell (Classified Index 59°) ebenfalls Harihara nennt. Jedenfalls bin ich jetzt in der Lage, über das bei Taylor beschriebene Werk nahere Angaben zu machen, nachdem es mir dank den liebenswürdigen Bemühungen von Hultzsch gelungen ist, Abschriften der Erotica des Government Library zu Madras zu bekommen.

Meine Abschrift umfasst 36 Folioblatter und enthalt die drei ersten pariccheda. Aus den Unterschriften geht hervor, dass sie einen besonderen, Ratirahasya genannten Abschnitt der Spigaradīpikā bilden; wahrscheinlich sind sie nur ein Fragment denn sie erschöpfen den Stoff bei weitem nicht Wie dem nun auch sein moge, es bleibt sehr bedauerlich, dass der Verfasser weder in den Einleitungsstrophen noch in den Unterschriften irgend etwas übei seine Zeit sagt. Hier erfahren wir nur, dass er der Sohn des Juweles der Wissenden, des Sārasvatānavadya Rāmacandra war, der seinerseits von Śrīsarvavidyānavadya abstammte; und aus der im ubrigen nichtssagenden Einleitung, die gleich in der ersten Strophe deutlich an Kokkoka anklingt, ergibt sich bloss, dass Harihara aus den Arbeiten seiner Vorgünger das Beste herausgenommen hat, weil man — wenn ich die Stelle richtig auffasse — nur selten ein wirkliches Vergnügen an ihren Schriften haben wird. Harrhara verschmäht es bedauerlicher Weise, unsere neugierige Frage nach seinen Gewahrsmannern zu beantworten; wir mussen uns mit so allgemeinen Redensarten wie pūrvasūrayah, pūrvajāh, purātanāh

zufriedengeben; und ob wir in der ratismrti I, 67 ein bestimmtes Werk zu erkennen haben, bleibt ehenso ungewiss wie die aus III, 36 zu entnehmende Personlichkeit des Srga! Eins aber ist sicher: Harihara weicht in seiner Darstellung oft so erheblich von dem Herkömmlichen ab — z B in der Behandlung des  $n\bar{a}yaka$ , der nāyikā, der bandha's — dass wir (bei der Ungewissheit über seine Zeit) sicher den Einfluss des Landes ins Treffen führen können, um diese Abweichungen zu erklären. Vätsyäyana gehört bestimmt Nordindien an; denn er erwähnt den Brauch, dass man im Sudlande die Tochter seines Onkels von der Mutter Seite heirate, p. 209 als etwas vom Herkommen Abweichendes. Harihara dagegen gehört nach Südindien; seine Angaben hat er sicherlich nicht aus Vātsyāyana und dessen Nachtretern Kokkoka, Kalyāņamalla etc. entnommen, sondern eben aus sudindischen Quellen. Dass auch diese schliesslich in den Ocean der Allgemeinheit sich ergiessen, ist ganz naturlich; aber ihr Lauf macht bisweilen absonderliche Windungen . . . Feinschmeckern empfehle ich dabei die Strophe I, 8, und den Ethnologen wird es interessieren, dass Harihara ausdrücklich von der Geliebten verlangt, dass sie gataromakakṣā sei, d h., die pubes entferne. Depilation ist ja im Oriente sehr beliebt

Pariccheda I. Die Beschreibung der mugdhā, madhyamā und pragalbhā — I, 9 bis 20 — bietet nichts Neues 21—26 Schilderung des vita. Er wird nicht sowohl als Schmarotzer, als vielmehr als der Liebhaber κατ' έξοχήν dargestellt 27—66 Beschreibung der svakīyā, parakīyā und sāmānyā Da die parakiyā haufig den Gegenstand ihrer Neigung nicht erreichen kann, gerät sie in die bekannten "Zustande", Liebesstadien, die Harihaia 37-61 schildert. Er nennt elf Stadien, indem er zu den gebrauchlichen Nummern das "Horen", die Liebe durch die Ohren, zufugt, ohne es freilich durch eine Strophe zu erlautern. [Zwolf Stadien werden genannt im Sarasvatīkaņţhābharaņa und Pratāparudrīya; vergleiche Erotik p. 104 und 124 ff Zum Schlusse folgt die Aufforderung, die jāti der Frauen zu beachten und die kalās der padminī zu befolgen

Pariccheda II beginnt mit der bekannten Einteilung der Frauen in die hastinī, citriņī, sankhinī und padminī eine Reihenfolge, die dem sonstigen Gebrauche zuwiderlauft. Was ich Erotik p 220 über diese Einteilung gesagt habe, gilt auch für Harihara: wir vermissen durchweg die reinliche Scheidung, die fein durchgeführte Klimax! Nur die Abstufung der guhyapramāna's — 12, 10, 8 und 6 angula — bildet eine Ausnahme und stimmt zu den sonstigen Angaben, was man im übrigen nicht behaupten kann.

Ganz neu ist die Benennung der vier Klassen der Männer: sie heissen namlich (II, 23—27) bhadra, datta, kūcimāra und pāňcāla und sollen der Reihe nach der hastinī, citrinī etc. entsprechen; wenn ihnen an einer samaratī gelegen ist, stets nur mit einer

Frau ihrer Klasse sich vereinigen und die Eigenschaften der entsprechenden Frau besitzen; natürlich mutatis mutandis Ich weiss nicht, wo diese Einteilung herstammt. Die Worterbücher schweigen über jene termini technici, und nur die Form  $k\bar{u}cim\bar{u}ra$  kommt als Variante zu  $Kucum\bar{u}ra$  vor.

28-35 Beschreibung der ratibhedāh, bāhyam und ābhyantaram. Abweichend ist die Einteilung des suratam in samam, ardhasamam und visamam. Die Frauen soll man, je nachdein sie hastini oder citrini etc sind, in der ersten, zweiten etc. Nachtwache geniessen (36-39); Strophe 40 gibt auch die entsprechenden Lokalitaten an! 41-43 die verschiedenen Arten des Blickes; 44-46 die Anzeichen der Unlust; 47-57 die Lehre von den kalās (= candrakalā, Erotik 403 ff.). Dann folgen die zehn saṃskāra's, Liebkosungen: tāḍana, pesana, danta- und nakhakṣata, cumbana, cūsana, cālana, vasatkrti [der fromme, altvedische Opferruf als Aquivalent des sītkāra!'], pancāngula und piduna, 58-63; die funf tantra's: petita, kuttita, klita, nāmita und ghattita, deren Beschreibung die Strophen 67-70 liefern, wahrend 71—79 die samskāratantrasthānāni angeben. Von 82—85 finden wir den nāyaka geschildert; und zwar den anukūla, śatha und dhista; der sonst unerlässliche daksina (Erotik 152) fehlt, die Beschreibung weicht von der herkommlichen ganz ab, besonders wenn von dem satha behauptet wird, er gewinne die Geliebte allmahlich durch Schlage mit Handen und Füssen und mit bissigen Küssen! Das ware russische Bauernliebe! 87-101 finden wir Vorschriften für die Behandlung der kalā

Pariccheda III: 1-4 Beschreibung des drava oder dravaka (= kāmasalila); 5—11 Schilderung des Verhaltens der vipriyā, der paraprītiyutā, der suniścalamanalyrītiķ, der priyatamā Von 12 an folgt eine Aufzahlung der 84 bandha's, die - eine erfreuliche Entdeckung! - von einigen ganz geringfügigen Abweichungen abgesehen, genau derjenigen der Dinālāpanikā-Sukasaptatı (Erotik 593 f.) gleicht. Wer der Entleiher ist, lässt sich nicht sagen; die allergrösste Wahrscheinlichkeit spricht dafür, dass es der Kompilator der Dinālāpanikā ist, womit naturlich nicht gesagt ist, dass er Harihara benutzt hat Die Beschreibung, die der Verfasser der Dinālāpanıkā weiterhin liefert (Erotik 294 ff), fehlt bei Harihara. Von 28 an gibt dieser nach dem bekannten Grundsatze der Inder Ratschlage, wie nun diese 84 bandha's von Fall zu Fall anzuwenden sind, um der Natur nachzuhelfen und eine samā ratih zu erzielen. Das Ms. ist hier leider besonders mangelhaft, sodass es mir nicht immer gelungen ist, die Strophen ohne Lücken wieder herzustellen.

Harihari kennt eine ucca-, atyucca- und paramoccarati, sowie eine nīca-, atinīca- und paramanīcarati, zu denen als siebente Möglichkeit noch die samarati kommt Ein matāntara, welches er beibringt, besagt (34 ff.), dass die uccarati bei einem Grossen-

unterschiede von zwei angula vorliegt, die atyuccarati bei einem solchen von vier angula, die paramoccarati bei einem solchen von sechs angula; umgekehrt ist es bei der nīcarati etc, nur dass hier der Mann der Schwachere ist 54 ff. wird der vega beschrieben: es gibt einen sama, madhyamavega, candavega, nīcaka, uccavega, atyucca und mandaka Es folgen einige Betrachtungen über die launenhafte Weiberliebe, die in eine sehr realistische Auffassung derselben ausklingen.

Ausserlich angesehen besteht das Gedicht des Harihara nach meiner Zahlung aus 237 Strophen von verschiedenen Metren, die sich wie folgt verteilen.

I Śloka<sup>1</sup>): I, 4. 6 [9] 17 19. 25 27. 28. 31 32. 34 36. (39) 40. 42 44. 46 (48. 50. 52. 54 56. 58) 60. 61. 63. 65. 67. 69 [70.] II, 1. 2. (3. 4) 5. 7. 8 9. 11/13 15/17. 20/34. (35. 41) 42/47. 49/55. 57/64. (65. 66) 67/72. 76. (77) 79. (82.) 83/85. 88/100. (101.) III, 3. 4. (5 7. 9.) 12/26. [27.] 29. 32. (42. 54) 55/58. 63. 65.

II. Upendravajrā I, 59.

III. Upajāti I, 7. 18. 20. 43. 49. II, 87. III, 2.

IV. Indravajrā I, 26

V. Svāgatā I, 51. II, 19. 56. 78.

VI. Śālinī I, 45 II, 102.

VII. Vamsasthā I, 16

VIII. Drutavilambita I, 30. III, 1. 39

IX. Manjubhaṣiṇī III, 35. (36?).

- X. Vasantatilaka I, 3 5. 15. 33. 35 53. 55. 57. II, 73. 74. 75. 80. III, 11 30. 31
- XI. Mālmī I, 24. II, 18 36/40. III, 6. 59, 62.

XII. Mandākrāntā I, 14.

XIII. Harıņī I, 21 III, 37

XIV. Prthvī I, 22. 62.

XV. Śikharinī III, 8. 10. 28.

XVI. Śārdūlavikrīdīta I, 1 2. 10. 12 23. 29. 41. 47. 64. 66. II, 6 10. 48 81. 86. III, 41. 52. 53.

XVII. Sragdharā I, 68 II, 14.

XVIII. Āryā I, (8?)2) 11. 13 38. III, 34 40. (43?). 44.

XIX. Upagīti I, 37, III, 38. 46. 48. 50. 61 64.

XX. Gīti III, 33. 45. 49. XXI. Udgīti III, 47. 51.

III, 13 hat einen Fuss zu viel; dunkel ist III, 60, metrisch wie inhaltlich. Die Schuld mag an mir liegen; aber das *racayate* für *racyate* (I, 2) hat Harihara allein zu verantworten. Ich lasse nun den Text folgen.

 <sup>[]</sup> bedeutet. Śloka mit drei Zeilen; () Śloka mit einer Zeile.
 2) Nach der Lesart des Ms. ware das eine Āiyā-Strophe, die in beiden Halften an sechster Stelle ~~ hatte.

येनाभेदि हिमाचलेन्द्रतनयानाथस्य धैर्य मह-वैनाकारि समस्तलोकविजयः पुष्पेषुभिः सर्वदा । येनात्मीयवधूजनस्य सततं दासाः क्रता मूर्तये तसी पान्यजनान्तकाय च नमो मत्यध्वजायास्त हि॥ १॥ ये संसारसमुद्रसारविधुरा निन्दन्ति योगीयरा मत्काव्यं न तद्र्थमुज्ज्वनतरं मूढाय नैतत्कृतम्। ये शृङ्गार्रसामृतं हि सततं पीला न तृप्तिं गता-स्तेषां ह्येव मयाधुना रचयते शृङ्गारपूर्ण महत्॥ २॥ कात्यानि सन्ति बज्जशो ग्रथितानि पृवैंः शृङ्गारपूर्णसरसाखिलसंमतानि । उड्डात्य सारमधुनाहमुदीरयामि काचेषु तेषु सर्लो विर्लं विलासः ॥ ३ ॥ मया विर्चितं कावं दृष्टा योगीयरस च। मानसं तु चलत्येव किमन्ये मनुजाधिपाः ॥ ४ ॥ नारीविहीनश्यनं नवपञ्चबाण-शास्त्रीर्विहीनसुरतं रस \* \* वाणी। लज्जागुणप्रियवियुक्तवराङ्गना चे-त्येतानि षण्डरतवत्सुरते वृथा खुः॥ ॥॥ रूपयौवनसंपन्ना गुणराजिविराजिता। कटाचिविशीभूतजना सा कामिनी यथा ॥ ६ ॥ चन्द्रानना चम्पकपृष्पनासा घनस्तनश्रोणिविराजमाना ।

 <sup>1</sup>b सद्धुधाः ।
 1c मूर्तया ।
 1d °जायाद्व । ° जायंस्पृहं ।

 2a °विधुका ।
 2d °पूर्व ।
 3a सन्तु ।
 3d सर्वं सर्वा विखा 

 सम् ।
 सक्तं विर्वा विखासः ।
 4a योगीजनस्य ।
 4b चलत्वेव ।

 5a °विपोन ।
 5b °विपोन ।
 रससोसवाणि ।
 5d प्रिया स्थुः ।

विशालकेशा गतरोमकचा

गुह्याङ्गचेष्टानुग्रला सती खात्॥ ७॥
ग्रय्यावत्समसुरते तुरगारोहिव पौरूषे भावे।
वज्ञीव बन्धसुरते या खात्सैव विटजनपूज्या॥ ८॥ '
सवीभरणसंयुक्ता सर्वसदुणमण्डिता।
मुग्धा मध्या प्रगल्भा च कामिन्यस्त्रिविधा स्पृताः।

[अथ स्ग्धा ।]

मुग्धा नववधूरु यद्मवयौवन शासिनी ॥ १ ॥
एकान्ते प्रियसंगृहीत वसना कामं तनुं कम्पते
मूर्काभावमुपागता न वदित प्रायो रुषा रोदिति ।
संभोगाय न याति तत्समयवा संप्राप्ततत्सा वरादक्तं निचिपति स्थिता सुवदना या सैव मुग्धा मता ॥ १० ॥
हस्तविधून नपूर्व मुखमपहत्यैव मीलयति नेचे ।
भयक म्पिताङ्गयष्टि मृग्धा कान्ता करोतीयम् ॥ ११ ॥

[त्रय मध्या।]

बज्जानस्रमुखी प्रिचेण गदिता किंचिद्दद्याद्राद्वाढा जिङ्गितवत्यपि प्रियतमे नात्यन्तह षों चता ।
संभोगाय मनो नियक्कति नखस्याने क्रते तार्डिते
जाता स्रेरमुखी प्रियप्रणियनी मध्या स्मृता सा वधूः ॥ १२ ॥
किंचिदिहसितवद्दना वङ विधसंभोगसुरतसंपद्मा ।
रोदित्यन्यगते ऽस्मिन्सा मध्या कामिनी प्रज्या ॥ १३ ॥

<sup>8</sup>a पुरुषभावेत् । 8b विपजनैः । 9c °रुध्यन्न । ॰यौविनिका यदा । 10a येकान्ते । ॰सद्रुपोत ॰ 10b मूर्घा ॰ । रुषां रोदिनी । 11a मिलती । मिलयति । 11b करोत्स्ववम् । 12a ॰द्दत्सा-दरा । 12b लिङ्गतवयपि । 12c रोदित neben ताडिते ।

[अथ प्रगल्भा ।]

प्रगल्भा स्थाइतत्रीडा संपन्नसुरता यथा॥

संभोगे या परयति विभुं संर्णात्काञ्चिदामा

पुंभावस्था रणितरसना कुर्वती कूजितानि ।

भूयो भूयः स्थितनतमुखी भूषणवीतरस्या

सा प्रौढा स्वादखिलसुजनप्रेयसी पुष्कराची ॥ १४ ॥

कापमीरगन्धपरि लिप्तनिजाङ्गचष्टि-

स्त्रिखानमुद्धिसहिता धृतरत्नभूषा।

संतर्ज्य नाथमनुनीतवती हसन्ती

चित्राभिरामसुरते कुश्ला प्रगल्भा ॥ १५ ॥

बज्जिया तीवरतोत्सविषया

खनायकं शासति ताडयत्वहो।

गतचपा गानरता खचेष्टित-

र्वशं नयत्याम् जनान्वित \* \* ॥ १६ ॥

सुग्धा संभोगचातुर्धाचाध्या भवति सर्वतः ।

मध्या बन्धान्तसुर्तैः प्रौढा भवति कालतः ॥ १७ ॥

दत्त्वा यथेष्टं घनभूषणानि

विचिचवस्त्राणि मृदूतिजालैः।

तां सान्त्वयनमथशास्त्रवेदी

मुग्धां रमेताधिकधैर्ययुक्तः ॥ १८ ॥

विचित्रसुरतेः पूर्वकथाभिर्मकथोद्भवैः ।

वशं नयेत सुक्रती मध्यां कान्तां मनोहराम् ॥ १९ ॥

<sup>14</sup>a संभोगायत्पर्यति । 14b °र्ळना । 14c °द्यानरम्या ।

<sup>14</sup> व प्रोढ । 15 b ° शुडिसविता । 15 e सन्तर्जनान्यथवीत ।

<sup>17</sup>a सलतः । 18d °युक्तम् ।

हासैवंचोभिर्घनमुष्टिघातैनंखचतैर्दन्तिनिपीडनैस ।
विस्वासवाचा मिण्तैः प्रसिद्धैवंशं नयेत प्रियवाक्प्रगल्भाम् ॥ २० ॥

अथ विरु च च एम् ॥

प्रणयकुपितस्त्रीणां चित्तं पुनः परितोषये
चानसिजमहाशस्त्रे योग्यः कथासु विशारदः ।

प्रवचनपरुर्गूढाकारो मनोघटनिक्रया
निपुणवचनो नर्मस्त्रेष प्रियाजनसंमतः ॥ २९ ॥

सहस्रवचनोज्ज्वः सकलकामिनीसंमतो

विटो विटजनप्रियो विगतभीस्त्रपावर्जितः ।

रतीरमणवेदवित्प्रणयरोषसर्वीषधः

स नर्मसचिवो भवेत्सकलकार्यगूढार्थवित् ॥ २२ ॥

त्यागी रूपविराजितः स्थिरतनुर्बन्धान्तसंभोगवि
चन्त्रज्ञो रितनायकोपनिषदो भव्याक्रती सत्यवाक् ।

नानादेशकथाविशेषकुश्रलो नानाकलास्थानवि
दर्मज्ञो ऽतिमृदः क्रियासु स भवेद्यीमान्विटाधीश्वरः ॥ २३ ॥

परिमलितनिजाङ्गः पञ्चवाणस्रक्ष्पो

नयविनयविशालो नर्मकर्मार्थवेदी
स भवति विटराजः कामिनीजातिभेत्ता ॥ २४ ॥
यो विटः कामिनीचित्ते रममाणः सदा वसन् ।
मिणिमन्त्रविटो नयुत्स (?) विटः परिकोर्तितः ॥ २५ ॥

मणितवचनद्चो मानिनीमानभेदी।

<sup>23</sup>b तन्त्रज्ञा । 24a परिमित्तित । ० स्त्रह्मो । ० स्त्रह्मः ।

मातार्पिता चेत्पविताङ्गयष्टि-वेंग्र्याजनानां भवनाङ्गतेषु । सा मृत्युरूपामि महाविटानां श्रीचन्द्नदूतुरगीव जाताम् ॥ २६ ॥ (??)

[अथ स्वकीयादिलचणम्॥]

स्वकीया परकीया च सामान्या विनता तथा ।

पुनः स्त्रियसदाखेयासासां सन्द्रा वदान्यहम् ॥ २७ ॥

स्वकीया धर्मपत्नी स्थात्परकीया परिषया ।

विश्वा सामान्यविनता तच स्वीया सती यथा ॥ २८ ॥

सत्यं जल्पति नायकस्य पुरतः कामातुरा रोदिति

न प्रीतिं प्रकटीकरोति रतये वाञ्छत्यसं संततम् ।

मातृभातृजनाञ्चयाकुसवती स्वेच्छानुकूसां रितं

संप्राप्ता विरहातुरातिमिस्तिना काला स्वकीया भवेत ॥ २० ॥

सिखिविटो (?) समताडनपीडनं

पुरूषभाववषट्ट्रतिवर्जितम् । वनितया निजया सुक्रती क्रती

मिणतटो (?) सुरतोत्सवमाचरेत् ॥ ३० ॥

यः पुखवान्सदाचारः कुलीनो विजितेन्द्रियः।

धर्माधर्मविवेकज्ञः स्वकान्तायां रमेत सः॥ ३०॥

नानाविधौषधैर्मन्तैः परेण विवशीक्रता ।

त्रवस्थावग्रतः स्तीया परकीया भवत्यलम् ॥ ३२ ॥

दानेन भूषण्यतः प्रियभाषणीय

मन्त्रीषधैः प्रतिदिनं प्रकृता ख्वतीया ।

<sup>27</sup>a सा fur च। 27b स्त्रियस्तदामेया । 28b स्त्रिकीया च neben तच स्त्रीया। 29a रोद्ति। रोद्नी। 30c क्वति। 32a परेना। 32b भवत्सलम्। 33a भाषण ।

धाचोसखीनिपृणसान्त्वनभाषणैश्च

संबोधिता परजनेन वराङ्गना स्थात् ॥ ३३ ॥ सङ्कितितस्थलं प्राप्तो निर्भीकः परकामिनीम् । यभेत सुक्रती धीमांस्तमसावृतराचिषु ॥ ३४ ॥ निद्रां गते निजपतौ सकलापवंगे

ध्वान्ते घने जलमुचि स्थिरचित्तवृत्तिः । संकेतगप्रियमुपासितमेव भक्त्या

गच्छत्यहो निधि सदा परकीयकान्ता ॥ ३५ ॥ श्रुत्वा प्रियस्य च गुणान्दृष्टा तं परकामिनी । श्रुक्तब्ध्या विरहं प्राप्तावस्थाभिः पीद्यते सदा ॥ ३६ ॥

# [ऋषावस्थाः ।]

श्रवणं चतुःप्रीतिर्मनसः सङ्गी थ्य संकत्यः।

निद्राक्टेदसनुता विषयनिवृत्तिस्त्रपानाशः॥ ३०॥

मोहो मूर्का मृतिरित्येकादशधा स्मृता अवस्थास्ताः।

स्त्रीणामिष पुरुषाणामेताः संदर्शनाज्ञाताः॥ ३०॥

श्रवस्थानां तु सर्वासां वन्त्ये लचणमादितः॥ ३०॥

स्त्रियानेष संभोगनुश्लो धनवाञ्श्रविः।

द्त्येकाने प्रियतमः सस्था संबोधितो यथा॥ ४०॥

यामे असिन्मदनाधिकोज्ज्वलतनुवाग्मी वलद्भूषणो

दाता मान्मथशास्त्रमन्त्रविभवज्ञानी स्थिरः कः पुमान्।

दत्येवं खसखीजनेन परितः संबोधिता कामिनी

तं पश्चामि कदेति सलरवती मार्गे सदा वर्तते॥ ४०॥

<sup>34</sup>a निर्धिनः । 35a द्वान्ते । 36b प्राप्तादस्ताभिः । 40b यदा । 41b °तन्त्र neben °मन्त्र ।

पूर्वं मया विगदितः सो अधिमत्याप्तकान्तया। या स्त्री संदर्शिता स्थाच चनुःप्रीतिभैवेद्यथा॥ ४२॥ संदर्शितः स्वाप्तसंखीजनेन

स याति यावन्निजदृष्टिमार्गम् । तावद्वधूसां श्रुतपूर्वरूप-

मपत्सपातं विद्दर्भ साचात् ॥ ४३ ॥
मनस्याधाय तं कान्तं विस्डच्यान्यप्रयोजनम् ।
आत्यारामा भवेयत्र चित्तसङ्गस्ततो यथा ॥ ४४ ॥
तादृग्रूपं वर्णयन्ती सदा सा
चित्ते घृला तं विभुं चान्यकार्यम् ।
हिला स्वायन्येव हर्षाभिरामा

चिन्तायुक्ता जायते पद्मनेचा ॥ ४५ ॥
सर्वोपायैक्तमेवाहं यास्यामीति स्पृहायिता ।
सत्वरं वर्तते चित्ते संकृत्यः स भवेद्यथा ॥ ४६ ॥
भर्ता तिष्ठतु बन्धवास पितरिक्तष्ठन्तु गेहे सदा
किं तैक्तस्य विटाधिपस्य सदनं गला निश्चीये ४पि वा ।
तेनानेकर्तिं विधाय च पुनर्यास्यामि मदिहमि-

त्येवं मन्त्रथपीडिता सुवद्ना संकल्पयन्ती श्रनैः ॥ ४० ॥ एवं चिन्ताकुलायाश्च निद्राकेदो भवेदाया ॥ ४८ ॥ एवं तदीयार्पितमानसाया

मनोजनाण्यधिताङ्गयध्याः ।
दिवानिम्नं तच विचारयन्या
नायाति निद्रा निजनायताच्याः ॥ ४९ ॥

<sup>42</sup> विगदितस्थो । 44 b °सङ्गतयोर्थदा । 45 a तदा neben सदा । 45 b °कौर्यम् । 45 c पीला । 45 d पद्मिनेत्रा । 47 b गेहे fur गला । 49 c तन्त्र । 49 d नायान्ति [°यं° निद्राः] ।

निद्राक्टेदनशाहेहः क्रश्तां याति तदाया ॥ ५० ॥ क्रण्यन्द्र इव संततनिद्राक्टेदतः प्रतिदिनं निजदेहे । दर्शनीयमतिसौष्ठवयुक्तं कार्श्वमाप कमलाभिनवाची ॥ ५१ ॥ अङ्गे कार्श्यवशात्स्त्रीणां विषयद्वेषणं यथा ॥ ५२ ॥ सक्कन्दनेषु मणिमौक्तिकभूषणेषु भोज्येषु वस्तुषु च निःस्पृहतां प्रविष्टा । हा नाथ हा रमण चेत्यभितो वदनी सा मानसे तु विषयदिषतामवाप ॥ ५३ ॥ अलनमोहवश्तो नजालागो भवेवया ॥ ५४ ॥ पश्चत्स बन्धुषु समस्तजनेषु मार्गे चाह्रय वाञ्कति कथां गदितं तमेषा । पश्चात्तदीयगृहमण्डपमध्यमाप्तु-मिच्छावती परिहृतचपतामवाप ॥ ५५ ॥ मोहात्तदीयसद्गुणान्प्रत्यचं वदति यथा ॥ ५६ ॥ मज्जीवितेश्वर मम प्रियनाथ किं ल-मादाय मां सतमसे निजमन्दिरानी। इत्यं सखीपुरत एव सदालपन्ती मोहं गता मदनपञ्चभरान्विज्ञा ॥ ५७ ॥ मोहाधिक्याद्शतया तु मूर्का ज्ञानचयो यथा ॥ ५८ ॥ श्रथालपन्ती निजनायकस्य गुणाननेकान्परितापयुक्ता । सखीपुरः संततबाष्यवर्षे पुनः पुनर्मोहमवाप मूर्छाम् ॥ ५० ॥

<sup>. 50</sup> यदाथा neben त॰। 55 c ॰माउपमदा॰। 56 ॰सुगणा॰। वदती। 58 ॰श्वा। 59 क्यास॰।

त्रवन्तमोहयुक्तापि तदभावात्तनुं व्यजेत् । एवं भवन्ति पुंनायौरवस्था मोहसंभवाः ॥ ६० ॥ वृथानुरागा सा तिस्तिन्प्राप्तावस्था रसे घने। नीता दशान्तरं तेन क्षिश्या भवति सा वधः ॥ ६१ ॥ ननक्षितनङ्करणा रणितमेखनानिङ्किणी

विशालजघनसाना रिणतर्त्रभूषोज्ज्वला। दिगन्तनिहितेचणा प्रसवक्रप्तवेणीधरा गताधिकतरचपा गतभयैव वाराङ्गना ॥ ६२ ॥ सा वेखा द्रविणप्रीत्या प्रियानाटयति प्रिया। [दत्ता] ते द्रविणं तासां तासु मूढा रमन्यहो ॥ ६३ ॥ वाग्भिः प्रीतिकरैविं लोकनश्तैः संतर्जनैः सस्तितैः

कोधिरौषधमन्त्रतन्त्रमणिभिः क्रला वर्शं नायकम्। ह्ला तस्य समस्तवस्तुनिचयं त्यत्का तमन्यं श्ठं

सेवन्ते धनिनं वृथैव सततं वाराङ्गनानां रतिः ॥ ६४ ॥ अदत्ता द्रविणं तासां कथाभिमीनाथोज्जवैः। मिणितैर्बन्धसुरतैः कलाभिश्व वशं नयेत् ॥ ६५ ॥ मन्त्रेरीषधलेपनैः प्रियश्रतेनीनाकलास्पर्शनै-

घातिम् प्रिभिक्ञचलैर्न खपदैः सत्येतरैभाषणैः। दास्थामीति वचः श्तैश्व सुरतिनाना विधैमोहितं वारस्त्रीजनमण्डलं च वशतां धीमात्रयेतान्वहम् ॥ ६६ ॥ स्त्रीणां जातिमनिश्चित्व यो मूढो रतिमेष्यति । अज्ञालैव कलास्थानं भृताः स्त्रीणां भवेतरः ॥ ६० ॥ हेमने सौधमध्ये परिमलसमिते ग्रीशिरे सद्दनाने ग्रीष्मे काले च \* \* जलसमितगृहे सद्भवन्ती (?) गृहेषु ।

<sup>61</sup>b देशानारं।

<sup>63</sup> b दत्त्वा fehlt. | 64a सिस्ता |

वर्षाकाले श्रत्सु प्रकटिविधिकलापूर्णजालानराले
कच्चाणाभिर्वधूभिः सममितिविमलो नायकः स्थादसन्ते ॥ ६८ ॥
हिस्तिन्यादिवधूनां तु कलानिर्णयमाचरेत् ।
कलाज्ञानात्स्वलखेव स्वलनाचोहिनी भवेत् ॥ ६० ॥
मोहितायां प्रियायां तु कामसिडिभेवेड्रुवम् ।
तथा मन्मथिसडौ तु स्वयमेव स्त्रियो वशाः ।
गतासु स्त्रीषु वश्रतां कामशास्त्रसुखं भवेत् ॥ ७० ॥

हित श्रीसर्वविद्यानवद्यसहजसारस्वतानवद्यचन्द्रनामाङ्करामविद्वचिष्य-कुमारहरिहरनामाङ्कविरिचतायां शृङ्गारदीपिकायां रितरहस्त्रे प्रथमः परिच्छेदः ॥ १ ॥

वच्छे जातिकलास्थानं प्रमाणं मन्यथालये।
मन्यथोदकभावं च पुरुषाणां तु लचणम् ॥ १ ॥
संस्कारतन्त्रं भावं च दृष्टिं संभोगलचणम्।
स्थानानि ताडनादीनां संभोगगृहलचणम् ॥ २ ॥
बाह्यसंभोगजं लच्स बन्धानां लचणं तथा ॥ ३ ॥

स्रियंदानीं हिस्तिन्यादि ज्ञणानि निरूप्यने ॥
हिस्तिनी चित्रिणी चैव प्रक्षिनी पद्मिनी तथा ॥ ४ ॥
स्त्रियं स्तृतिधा ज्ञेया तासां जच्म वदास्यहम् ।
[हिस्तिन्यादिस्त्रियां (जच्म) प्रत्येकं प्रवदास्यहम् ।
हिस्तिनी यथा ।
मध्यमासुरता तन्वी घनसेहिस्ता च्यम् ॥ ॥ ॥

<sup>68</sup>d नायकसंवसने । 69b स्थलना॰ । Zeile 8 ff. श्री om. रमा om. ॰नामक॰ । रतिरहस्य । 5b/c ist Einschiebsel; c begegnet 15b in der richtigen Fassung. 5b om. लस्म ।

रक्ताची घनवक्रुकेश्समिता रक्तास्वरालंकता
दीर्घाङ्किदितयाङ्गुलिसनकरा पित्तप्रधानाङ्किका।
उष्णाहार्तातितीव्रसुर्तानेकप्रिया ग्र्यामला
गृह्यप्रान्तसुनीलकेश्समिता सा हिस्तिनीति श्रुता॥ ६॥
दीर्घेचणा तनुकला नीलकच्या तनुस्तनी।
कटुतिक्तप्रिया क्रोधयुता बज्जनप्रिया॥ ७॥
तीव्रसंभोगलोला च रक्ताभरणभूषिता।
रक्तानङ्गजला गृह्यप्रमाणं द्वाद्शाङ्गुलम्॥ ८॥
एवंलचणसंपत्ना हिस्तिनीकामिनी भवेत्।
तां भद्रजातिपुरुषो यभेतानङ्गवेदिवत्॥ ९॥

### चिचिणी यथा।

किंचित्नु श्चित लोचनातिचपला चिचा झुग्दी र्घवागदी र्घाने कि विचित्र के प्रसमिता चिचा स्वरालं कृता।
कुस्मोदार कुचा विचित्र सुरता दी र्घाधरा ल्पप्रिया
चिस्त्रान स्वित्त ने ल लोमसिमता सा चिचि र्णिति स्वृता॥ १०॥
चिचा झुक्तिच वस्त्रा संदर्भितन खचता।
मांसम बरता मौनवचना (?) बङ्गसंमता॥ १०॥
ऋस त्यभाषिणी कच्चुगम दुर्गन्ध संयुता।
पीनो क्षम चा युग्द शुमेष्म मदनो दका॥ १२॥
धनप्रिया म बरता प्रमाणं च द्भाङ्गलम्।
दत्त स्वाथाविध गुणसां रमेता न्वहं प्रियाम्॥ १३॥

<sup>6</sup>b ॰ याङ्गिणि॰। 6d गृह्या॰। om. इति। 7a दीर्घघोणी und दीर्घाचणा। नीलेचाचा neben ॰ कद्मा। 8d ॰ जाला। गृह्या॰। 10a दीर्घवान्। 10d om. इति। 11b मीनमय॰। ॰ वरना neben ॰ वचना। 13a मध्य॰। 14a प्रिया। Bd. LVII.

## [श्रङ्घिनी यथा]

पीनोशीमम्बुजाचीमितिकितिनकुचां दीर्घकाखीं सुमध्यां पीनाङ्गीं रत्तहस्तां सुक्चिरदश्नां नीलवस्त्राभिरामाम् । सीतोदारोक्भूषां सुविमलवदनां सर्वमान्यां क्रशाङ्गीं

कान्तां तां श्ङ्विनीसित्यतिविसक्षियः संसुवन्युञ्चकाङ्गीम् ॥ १४ ॥ पीनाङ्गी दीर्घकाछी च स्मितवाक्यविराजिता । सद्यमांसरता तन्त्री घनस्तेहयुतान्यभुक् ॥ १५ ॥ पतिप्रिया शुभरता दुष्टसन्ययमन्दिरा । चिस्थानपीनकोमा च दुर्गन्यसदनोदका ॥ १६ ॥ श्रष्टाङ्गुक्तकसद्गुद्या शङ्किनी परिकीर्तिता । एवंविधां कूचिमारस्तां रसेत तथाविधः ॥ १७ ॥

# [पद्मिनी यथा।]

कुमुद्दिमलनेचा कुन्द्दन्ताभिरामा
विख्युततनुमध्या वक्रदीघोँक्केशा ।

ऋतिमृदुतरनासा रक्तहलाङ्कियुग्मा

घनकुचसुनितम्बा कामिनी पद्मिनी स्थात् ॥ १८ ॥

पद्मगन्धवदना सुक्रपोला मन्दगा तनुषडङ्गलगृह्या ।

दानधर्मिनरता क्रतपुष्णा पद्मिनी विविधभाषण्लीला ॥ १९ ॥

ऋत्मुप्यपिया घीरा मुक्ताभरणभूषिता ।

ऋतपुष्पपिया रस्या मधुराहारसेविनी ॥ २० ॥

वर्जितासज्जनाभाषा सत्त्वसद्गुणमण्डिता ।

तां तद्गुणसमापद्मः पाञ्चालः पद्मिनीं यभेत् ॥ २१ ॥

<sup>14</sup>a सुमद्यां । 14d सन्तुवंखु । 15a दुष्टमनाथमन्दिराम् neben स्मित । 15b मध्यमांसुरता । 16b auch अमदनोदरा । 18b auch अनेशी । 21b ताझुणसम्मद्यः ।

[अथ भद्रादिपुरुष वच्याम्।]

विजातिसंयोगवशादिषमैव रितर्भवेत ।
हिस्तिन्यादिगुणा यच वर्तन्ते ग्रंकरा मुवि ॥ २२ ॥
सा ग्रंकरा वधूर्चेया ग्रंकरस्तां यमेत्तरः ।
भद्रो दत्तः कूचिमारः पाञ्चाकः पृक्षा स्मृताः ॥ २३ ॥
हिस्तिनीगुणसंपत्तो भद्रो उसी पुक्षः स्मृतः ।
स तदा न रमत्यर्थे हिस्तिन्यां तु रमेवदा ॥ २४ ॥
चिचिणीगुणसंपत्तो दत्तजातिर्यतः पुमान ।
समसंभोगसिद्धर्थे चिचिणीं दत्त त्रात्रययेत् ॥ २५ ॥
ग्राङ्किनीगुणसंपत्तः कूचिमारच तां यभेत् ॥ २६ ॥
पित्तिनीगुणसंपत्तः पाञ्चाकः पित्तिनीतितः ।
तुन्धसंभोगसिद्धर्थं पाञ्चाकः पित्तिनीं यभेत् ॥ २० ॥

[अथ रतिभेदाः।]

वाह्यमध्यन्तरं चैव संभोगो दिविधो मतः।
ताडनैर्नखभेदैश चुम्बनेश कचग्रहेः॥ २८॥
त्रालङ्गनैर्विग्रहेश मिथः संलापनैरिप।
प्रीतिक्त्पाद्यते यत्र सा वाह्या रितक्चते॥ २९॥
नानाविधेश बन्धेश रितरध्यन्तरा भवेत।
त्राध्यन्तरं विधा ज्ञेयं रतं शास्त्रे तु मान्धथे॥ ३०॥
समं चार्धसमं चैव विषमं चेति कीर्तितम्।
समं सजातिसंयोगाद्रतिमत्युच्यते वृधेः॥ ३०॥

<sup>22</sup>b सङ्करा। 23a सङ्करत्तां। 23b auch कश्चिमारः। 24b रमेत्यदा। 27a पुत्त स्मृतः neben परि॰। 29a मिथस्सञ्जाः। 30a ॰नानाविचिच॰ neben ॰धैस्र। 30b रतिं। 31b auch समं जातिषुसंभोगाः। ॰द्रुतमि॰।

त्रलाङ्गेन तु या गक्केत्तदर्धसममीरितम्। घनाङ्गेन तु या गच्छेत्सा रतिर्विषमा भवेत् ॥ ३२ ॥ बाह्या रतिर्द्धिमा ज्ञेया दर्शनात्सर्शनात्तदा । ऋनिमेषलसद्घ्या दर्शनं दर्शनं स्मृतम् ॥ ३३ ॥ त्रालिङ्गनादिसंस्कारैः स्पर्शनं परिकीर्तितम् । दर्शनेन रति कला स्त्रियाः स्पर्शनमाचरेत् ॥ ३४ ॥ . स्पेशेन द्रवमुत्पाद श्नैः संभोगमाचरेत् ॥ ३५ ॥ नखर्शिखरभेदैशुम्बनैर्मुष्टिघातै-रतिघनतरहासीहीसवाग्निः कथाभिः। मणितमदनमन्त्रैभंद्र जातिप्रमूतो रमयति हि कालाभिई सिनीमादियामे ॥ ३६ ॥ घनक्चघनभेदैम् िष्घाते अ रसी-रतिनिबिडतरैय प्रीतियुक्तैर्वचोभिः। अनुततर्कथाभिखन यामे दितीये सुगुणसहितदत्तिश्चिविणीं तां यभेत ॥ ३७ ॥ त्रतिघनतर्हास्वैर्मन्यषद्वयदानै-र्घनपदनखहीनालिङ्गनैयन्दनैय। नुसुमितवनमधे कूचिमारसृतीये तिमिर्निविडयामे श्ङ्विनीं संसमेत ॥ ३८ ॥ क्चिर्मुदितवागिभः पुर्खराजत्कथाभि-याजिततनुकानां स्पर्शनैयुम्बनैय ।

<sup>32</sup> a त्तदर्थसमीरितम् । त्तदर्थसमुद्यते । 33 a auch बाह्य । 33 b °हृष्टा । 34 a auch °संस्कार् । 35 b auch तेन प्रीतिं समु॰ । 36 b श्राव्यवद्भिः । 36 c auch ॰मदमस्रो । 36 d auch स कलाप्तो । 37 a मदी॰ neben रस्यै॰ । 38 a ॰मन्मचै॰ । 38 b ॰श्चएडनेश्च । 39 a स्मितसमुद्ति॰ neben रुचिर्॰ ।

परिमिलतिनजाङ्गस्तच पाञ्चालमत्यों

नयित रितमनत्यां पित्तनीं तूर्ययामे ॥ ३९ ॥

श्रीभनविगिरिमध्ये हिस्तिनीजातिकान्तां

किसलयवनराजे चिचिणीं शिङ्क्षिनीं च ।

कुसुमितवनमध्ये पित्तनीं सौधभागे

घतुवितघनभोगः (१) कामिनीं संयभेत ॥ ४० ॥

[ग्रथ दृष्टिभेदाः ।]

दृष्टिभेदं तदा वच्चे कान्तानां भावसंभवम् ॥ ४१ ॥ हास्ये निमिषदृष्टिः स्थात्कुञ्चिता क्रोधसंयुता । कर्ष्थगा तु विचारे स्थादर्धदृष्टिर्जुगुप्सिते ॥ ४२ ॥ विषमा खण्डदृष्टिः स्थात्सकटाचा प्रियप्रदा । अश्रत्यन्तनीचा दुःखाय सप्तधा दृष्टिरुच्यते ॥ ४३ ॥

[ऋथानिच्छावापाराः।]

श्विक्छासंभवान्स्त्रीणां भावात्वच्चे यथात्रमम् । परगेहेषु वसितः खिललं च रतौ तदा ॥ ४४ ॥ पराङ्मुखलं श्रयने दीर्घरोषः प्रिये सदा । दोषारोपो ऽपराध्य निद्राभिमुखता सदा ॥ ४५ ॥ परेण भाषणं साचाद्रतिमध्ये ऽपसर्पणम् । एते लिक्छात्रापारा भाषिताः पूर्वसूरिभिः ॥ ४६ ॥

<sup>39</sup> c परिमिळत॰ । परिमिळित॰ । 39 d auch रितमनेकां । संस्कित neben तूर्ययामे । 42 a हास्य । Daneben त्वरा । 42 b विचारा । जुगुप्सिता । 43 a स्थालकटाचा । 44 a auch अपनेक्षा॰ । 44 b auch वसतिरस्वस्तं und च रतां । 45 a auch पराङ्मुखिलं । 45 b auch पराइस्थ und ॰ भिमुखी । 46 a auch चैव रित॰ ।

### त्रिय कलास्यानानि ।

कलाखानानि वच्छामि कलालच्णसिइये। मुक्के तु दिचिणाङ्गष्टमारभ्यारीह ईरितः ॥ ४७ ॥ अङ्गेष्ठ पदगुल्फजानुजघने नाभी च वचः खले कचे काछकपोलदन्तवसने नेचालिके मूर्धन । मुक्कामुक्कविभागती मृगदृशामङ्गेष्वनङ्गस्थिति-रूधीधो विमुखाः कलाः प्रतिदिनं खानेषु गच्छन्यलम् ॥ ४८॥ संस्कारैदेश्भिम्षिताडनैः पेषणादिभिः। या कला पीडाते येन स कलावित्यकीर्तितः ॥ ४० ॥ रजोदर्शनमार्भ्य आपञ्चदश्वासरम्। शुक्कपच इति खातः कृष्णपचस्तयेतरः ॥ ५० ॥ क्रण्णान्ते न यदा रतं प्रसूनं च बहिर्गतम्। तावत स्थानगा मूर्जि कला तिष्ठति सर्वदा ॥ ५१ ॥ हिस्तिन्याः क्रष्णपचे तु वामभागावरोहिणी । त्रारोहे दिचिणाङ्गागाच्छको पचे कला भवेत्॥ ५२॥ त्रारोहे दिचिणात्नुष्णे वामभागावरोहिणी। मुक्कपचे ऽपि विख्याता चिचिखाः पूर्वसूरिभिः ॥ ५३ ॥ त्रारोहे वामतः क्रणे श्ङ्किन्याः सर्वदा कला । दिचिणादवरोहे स्याक्क अपने मनोहरा ॥ ५४ ॥

<sup>47</sup> a auch वन्हासः । 47 b °रोहमीरितः । 48 a वन्नस्तने ।
49 a पेषना॰ । 50 a रजोदर्भन॰ । चपञ्च॰, चापञ्च॰ । 50 b °स्तथात्तरः; °स्तथेतरा । 51 a auch प्रसूचाञ्च । 51 b तावर्थे neben
तावन । 52 b auch °च्छुसापचक्ता । 53 b चिचित्थो und चञ्चना
neben चिचित्थाः । 54 b auch द्विणान्धन॰ । °रोहि und °रोहा ।
स्थाशुक्त und स्थाशुक्ते सर्व ।

त्रारोहे वामतः मुक्ते पित्तन्याः प्रहिता काला ।
दिचिणाद्वरोहे खात्कृष्णे जनमनोहरा ॥ ५५ ॥
रोममूर्धविवराष्टमभागे (॰) चञ्चला प्रतिदिनं निखिलेषु ।
वर्तते विगतजातिकहिस्तन्यादिसुन्दरिजनेषु काला सा ॥ ५६ ॥
ज्ञाला जाति कालानां च ख्यानानि विषयाख्यपि ।
रमेत सततं कान्तां कान्तः प्रेमभरालयः ॥ ५७ ॥

[ अय दश संस्काराः । ]

ताडनं पेषणं चैव दन्तनखन्नतानि च ।

चुखनं चूषणं चैव चालनं च वषद्भृतिः ॥ ५८ ॥

पञ्चाङ्गुलं पीडनं च संस्कारा दश भाषिताः ।

घट्टनं करपादाश्यां ताडनं परिकीर्तितम् ॥ ५० ॥

चुखनान्ते गलरवी यः स पेषणमुच्यते ।

दन्तचतं दन्तपीडा नखपीडा नखन्नतिः ॥ ६० ॥

अधरदितयस्पर्श्यसुखनं परिकीर्तितम् ।

अव्योग्यमुखनायुश्यां पूरणं चूषणं स्नृतम् ॥ ६० ॥

नखैः केशेषु संघर्षञ्चालनं परिकीर्तितम् ।

जिद्वां मूर्धनि संबध्य भेदनं तु वषद्भृतम् ॥ ६० ॥

कुञ्चिताङ्गुलिघातः स्वात्पञ्चाङ्गुलमितीरितम् ।

अङ्गान्यङ्गेषु संमर्व पोडनं पीडनं स्नृतम् ॥ ६३ ॥

कृञ्चितानि कलास्थाने कलां संपीडचेत्सुधीः ।

हिस्तन्यादिवधूनां तु संभोगदितये तथा ॥ ६४ ॥

 <sup>56</sup>a °मूर्खि° । °विहाला° neben °विवरा° । नखरेषु neben लि 

 खिलेषु । 56b सर्वदा neben ना सा । 58a पेषनं । °जते ।

 om च । 59b पर॰ statt नार॰ । 60a पेटन॰ । 62a सङ्खर्ष॰

 und संस्पर्भ० । 62b जिहां und जिह्मा । Auch संवुध्य । 63a auch

 ॰लिवाहित्स्या॰ । 64a ॰त्सधी: und ॰त्सिधः ।

संस्कारदशकं कुर्यात्क लास्थानेषु सर्वशः । कालास्थानेषु सर्वेषु संस्कारेषु इतेषु च । कालासिडिभेनेवूनं शंकराया ऋषि स्त्रियाः ॥ ६५ ॥

## त्रिथ पञ्च तन्त्राणि।

पेटितं कुट्टितं क्षीतं नामितं घट्टितं तथा ॥ ६६ ॥
पञ्च तन्त्राणि चैतानि भाषितानि रितस्तृतौ ।
ग्रज्जुःखा नाभिदेशे तु चालनं पेटितं स्तृतम् ॥ ६० ॥
मध्यमानामिकाङ्गुःखा मन्त्रथालयचालनम् ।
तत्कुट्टितमिति प्रोत्तं कलाविद्धिर्मनीषिभिः ॥ ६८ ॥
चिकुराकर्षणं नाम नामितं परिकीर्तितम् ।
नखैः पादतले घर्षः क्षीतं तु परिकीर्तितम् ॥ ६० ॥
यदाङ्गुष्ठेन तर्जन्या चूचुकं परिपीद्यते ।
घट्टितं तदिति खातं यथास्थानेषु कारयेत् ॥ ७० ॥

## [अय संस्कारतन्त्रस्थानानि ।]

संस्कारतन्त्रस्थानानि पृथ्यत्वचणतो ब्रुवे।
जिक्हहृदयपृष्ठं तु ताडनानां स्थलं स्मृतम्॥ ७१॥
श्रुती च गलभागौ च ऐटन्स्थानमुच्यते।
तावेव मणितस्थाने सर्वस्थानं यथाक्षतम्॥ ७२॥

<sup>65</sup> a auch ° स्थानानि und सर्वदा। 65 c भनेत्कृते कला-सिडिश्यङ्करायु neben कला। Auch सङ्कराया। 66 a धानितं neben नामितं। 67 b ° मध्ये neben देशे। 69 b auch पाद-कली। 70 b auch घटितं। तदिनि und तत्परि। 71 a पृध्यल-चणती und प्रत्येकं लक्ष। वृते und वृने। 71 b तलं neben स्थलं। 72 a श्रृती und स्थृती। 72 b auch ॰ स्थानौ। Auch सर्वस्थाना-न्यथा॰। ॰ क्रम।

कचोदरस्तनयुगं च कपोलभागौ काछं च दन्तपरिपीडनसत्पदानि । एवं कलासु कुश्लस्तर्णीजनानां दन्तचतानि रुचिराणि रतौ तु कुर्यात् ॥ ७३ ॥ **जरूनितम्बजघनखलपृष्ठभागे** वचोजकचगलहस्ततदीयमूले। गुल्फे कपोलयुगले क्रज्चतानि क्यां वाना जयुधि वारवधूजनानाम् ॥ ७४ ॥ र्फीलिखले (धरवपीलविलीचनार्की काछद्वे कुचयुगायकरायमूले। नाभी मनोजसदनोपरिभागगुरूफे कुर्यात्वृती विविधचुम्बनमासमन्तात् ॥ ७५ ॥ मुखे तु चूषणं कुर्याचालनं केशपादयोः। काछद्रचे श्रुतिपुटे स्तनाचे कचपादयोः ॥ ७६ ॥ मुखे शीर्षे गुरुफतले कुर्याद्यीमान्वषद्भतिम् ॥ ७७ ॥ फानशीर्षभुजसत्नुचमध्ये जानुपादतनपृष्ठनितस्वे। कुञ्चिताङ्गु जिकरेण च तच पञ्चसंख्यमनमङ्गु जिकं खात्॥ ७८॥ काछांसपादोक्तले गुल्फवरोक्हद्वे। पीडियेत्सुनुमारेण करेण सुरतान्तरे ॥ ७० ॥ एवं विधाय घनमनायशास्त्रवेदी नानाविचित्रसुरतैस्तर्णोसमूहान्।

<sup>73</sup>a auch करं च । 73d नरस्तु neben रतौ तु ।
74a ॰भागं । 76a auch मुखी च कूषणं । नुर्घाच्छा॰ ।
76b श्रृति॰ । 78b पञ्चाङ्गुलं तु सततं सम्प्रदापयेत् und
पञ्चासङ्खालसदङ्गुळिक स्थात् । 79a auch करांस॰ ।
79b करेणु ।

संतर्घ ताभिर्तिरम्यकलाविशेष-

यों वर्तते स खलु नूतनपञ्चवाणः ॥ ८० ॥ बालां पुष्पफलैर्विनोहवचनैः सद्यौवनालंकतां

कान्तां रत्नविभूषणैः सुक्चिरैर्वस्तैः प्रगल्भां स्त्रियम् । संभोगैर्विविधैः कलाभिरिनग्नं वाग्भिः प्रियैः सत्कृतै-नीतिच्चो हि वग्नं नयेत सुक्तती स्वेच्छानुकूलां प्रियाम् ॥ प्य

त्रिय नायकः।

अनुकू इंडो घृष्टो नायकस्त्रिविधा सृतः ॥ प्र ॥ सान्त्वनैभीषणैश्वैव खीक्रतालंक्षतैः सदा । वशं नयेत यः कानां सो उनुकू प्रकीर्तितः ॥ प्र ॥ ताडनैः करपादाभ्यां सदन्तवत्त्वस्वनैः । श्रृनैर्नयेत वश्रतां यः कानां स श्रृटः स्पृतः ॥ प्र ॥ अनेक्सणितैर्वन्धविश्वेषय कलाग्रहैः । वशं नयेत यः कानां स घृष्टः परिकीर्तितः ॥ प्य ॥ नानाध्रपयिते वितानसहिते कर्प्रदीपोज्ज्वने

रत्नस्मिवराजिते ऽतिविमने श्रीगन्धनेपान्विते । सौधे पञ्जवपुष्पयुक्तश्यने कान्तः प्रियाभिः समं संभोगैर्विविधैनेयेत दिवसान्कन्दर्पवेदार्थवित ॥ ८६ ॥

मूढाः स्त्रियः सत्यविहीनवाची

बक्रिया दातरि दत्तचित्ताः।

चपाविहीनाः पर्षं वद्न्यो

दानैः स्त्रियस्तास वशं नयेत ॥ ८० ॥

 81a
 सखद्ना॰ ।
 81d
 स्त्रियं neben
 प्रियाम् ।
 82a
 दृष्टो ,

 दृष्टा ।
 85a
 auch
 अनेकैर्म॰ ।
 85b
 दृष्टः ।
 86b
 auch
 एतंसस्थाव॰ ।

 86c
 ९५ स्थ०
 neben
 ९युक्त॰ ।
 87a
 auch
 ९स्वत्पतिहोन॰ .

अङ्गेष्ठे या कला तिष्ठेत्तां हस्तपरिपीडनैः। नखचतैय संपीद्य रमेत प्रियकामिनोम् ॥ ८८ ॥ पद्मां तने तु करजैः कलामुद्युष्य पीडयेत्। पेषिते च न विवाकी मंग्डु के नाभिमध्यमे (१) ॥ ८० ॥ चा कला पीडाते अभीष्टा तां कलां परिपीडचेत्। \_चुम्बनैर्मुष्टिघातैय पेषणैर्नखरैरपि ॥ ए० ॥ ताडनैजीनुभागस्यां कलां संपीडयेत्सधीः। चुम्बनैरङ्गुलिन्यासैः पेषणीर्वखलेखनैः ॥ ९१ ॥ जघने या कला तिष्ठेत्तामेतैः परिपीडयेत । पीडितैय नर्विर्दनीयाननिर्वाभिमध्यमे ॥ ९२ ॥ या कला विवत (भीष्टा तां कलां परिपीडयेत । चुम्बनैर्मृष्टिघातै स पेवलिनंखरैरिप ॥ ९३ ॥ पञ्चाङ्गुलैर्वषद्वारैः कलां वचिस पीडयेत्। चुम्बनैः सवषद्वारैर्नखैस कर्पीडनैः ॥ ९४ ॥ तदग्रलेपनैः कानाः पीडयेत्कुचयोः कलाम् । लेहनैनेखरैः पेषेशुम्बनैः सवषद्भतैः ॥ ९५ ॥ चालनैर्मणितैः वचे कलां संपीडयेक्हनैः। न वैश्व पोडनेश्वन पीडयंत्व एउयोः कलाम् ॥ ९६ ॥ नखिर्दनाचतैः पेषेसुम्बनिस वषद्भतैः । नेखनैः कर्णयुग्मस्थां कनामेभिः प्रपीडयेत् ॥ ९७ ॥

<sup>89</sup> a anch ° सुद्धुद्धा । 90 a S सिष्टस्तां । 90 b anch चुस्व-नै म्कूषिशैयेन नर्देः पञ्चाङ्गुर्करिप । Auch पेषनै । 91 a ° त्सधी । 91 b पेषनै । 93 a सीष्ट । 93 b पेषनै ॰ 94 b परि-पीडनै: । Auch सचुम्बनैर्वषद्वारिस्सनर्देः करपीडिशैः । 95 a auch ॰ पीडनै: कान्ताः । 95 b प्रेवै ॰ । 96 b auch कर्योः ।

घट्टितै शुम्बनैः पेषैर्वषद्वारैर्न खैरिष ।
दीनैर्मनोहरैर्वाच्चैः कपोले पीडियेत्कलाम् ॥ ९८ ॥
सपीडनै सूष्णेश्व सदन्तवतचुम्बनैः ।
मणितैरधरे या तु तां कलां पीडियेत्सुधीः ॥ ९९ ॥
कलां नेत्र युगे ऽगाढचुम्बनैः परिपीडियेत् । ः
पञ्चाङ्गलैश्वालनैश्व पीडियेदिलिके कलाम् ॥ १०० ॥
सण्चत्पञ्चाङ्गलैश्व कलां मूर्धनि पीडियेत् ॥ १०० ॥
एवं क्रत्वा पञ्चवाणस्य गेहं
सान्द्रं क्रत्वा रम्यबन्धैर्विचिनैः ।
नित्यं पुष्पोदार प्रयानराले
स्त्रीभः सौख्यं संततं यातु धोमान् ॥ १०२ ॥

इति श्रीसर्वविद्यानवद्यसहजसारस्वतानवद्यचन्द्रनामाङ्करामविद्वचाणि-कुमारहरिहरनामाङ्कविरचितायां शृङ्गारदीपिकायां रतिरहस्थे दितीयः परिच्छेदः ॥ २ ॥

कुचकचग्रहणैः करपोडनैः समणितरतिदीर्घसुभाषणैः। लिलतसंततवन्धरतोत्सवैर्वनितया रमयन्ति विलासिनः॥ १॥

[अथ द्रावकलचणम्।]

किंचित्कदुण्णं मद्नोदकस्य प्रियं प्रियं वस्त्रति वामभागे।

<sup>99</sup>b °त्सुधिः und °द्धुधः । 100a तच neben नेच । 100b °द् लाके und °द्द् लाके । 102c पुष्पदार् । ॰नामकविर । 1a auch ॰विभाषणीः । 1b ॰सहृद्बन्ध । 2a auch ॰त्किरूष्णं । 2b auch प्रिये प्रियं ।

सुग्रीतलं विप्रियक्तचाहीष्ण
सन्यप्रियं प्रीतिकरं वधूनाम् ॥ २ ॥

बद्घद्रवः प्रीतिकरः किंचिदिप्रियसंभवम् ।

पुनः पुनर्द्रावकं च परप्रीतिं प्रवच्यति ॥ ३ ॥

द्रवस्य रक्तता प्रीता सुक्कता स्वर्जने प्रिया ।

विचिनतातिप्रिया खादेवं द्रावक ज एस् ॥ ४ ॥

[ ऋथ विप्रियादिल चण्म्।]

सकूपस्तेहयुक्ते ऽपि विप्रिया कामिनी यथा ॥ ५ ॥
नटित पुरतो नाथस्थापि स्वलोचनचेष्टितैविंकटमिलितान्मर्त्यान्दृष्टा हसत्यनुशासित ।
गृहमुपगते नाथे ऽन्यस्य यहं प्रतिगच्छिति
प्रणयकुपिता राचिद्वेषं करोति च विप्रिया ॥ ६ ॥
प्रियमेव विनासक्ता परप्रीतियुता यथा ॥ ७ ॥
बहिर्दृष्टिं दत्त्वा स्विपिति पुरतस्तं मृगयते
गतावस्थे चित्तं गमयित कथंचिद्ववित च ।
ग्रानिच्छासातत्यानाणितवचनं नैव वदित
प्रिये श्रय्यान्तस्थे पररितयुत्तैवाक्षतवित ॥ ८ ॥
सुनिच्छनमःप्रीतिः प्रिये कान्ता भवेद्यथा ॥ ९ ॥
प्रिये याते गेहं हसितवदना रस्यविनया
तदाकारे दृष्टिं विनिहितवती जातपुलका ।

<sup>2</sup> c/d विप्रयक्तसहोष्णमस्विष्यि und विप्रियचेतनेन मान्यप्रियं ।
3a auch °करं । °द्विप्रयायुतः und °द्विप्रयसस्यः । 3b auch परे॰
च व॰ । 4a प्रीति । Auch शुक्षतां स्सजन । 5a °युक्तो ।
6a नटती । खलोचनेचेष्टिते॰ । 6c गृहं । 8a बहोई छिं ।
8b गतावस्थे । 8d °युत्तैवीक्रतवति । 9a अनिच्छलं॰ ।

रती नानावन्धेरिधकमिणितैस्तस्य हृद्यं
सहर्षे क्रत्वेयं भवित विवशा मन्यस्रुष्तैः ॥ १० ॥
किंचित्रिमीस्तितिविकोचनदृष्टिभेदास्थानाभिरामगिकतिप्रियरस्यवाचा ।
हा नाथ हा रमण द्रत्यभितो लपन्ती
तद्रचित प्रियतमा श्यनं प्रविष्टा ॥ ११ ॥

[त्रथ बन्धाः ।]

सजातिसंयोगवशाद्भतयस समाः स्रताः । यदा विजातिसंयोगा विषमा रतिरूचते ॥ १२ ॥ तदाल्पदीर्घलिङ्गानां समसंभोगसिड्ये। वच्चे बन्धां अतुर्भीतिसंख्यान्युक्तिविभेषतः (१) ॥ १३ ॥ संभोगे तु समे कान्ताः मर्णान्तवशं ययुः। समयोपरतियैव धमणं चक्रबन्धनम् ॥ १४ ॥ लिखतं चैकपादं च धैनुकं मार्कटं तथा। माजीरं शीनकं चैव गार्दभं हासिकं तथा ॥ १५ ॥ मार्गे वृषभबन्धं च खिस्तिकं पाद्ममेव च। कुक्करं हंसबन्धं च विलबन्धं च सार्पकम । १६॥ कौर्म मात्स्यपुटं चैव ज्वालाबन्धकलाग्रहम्। देवबन्धं च विजयं श्रङ्कं मुसलमेव च ॥ १७ ॥ दोलितं मुक्लं चैव पत्तवं नागकेसरम्। संयुतं वियुतं चैव कर्कटं वृश्विकं तथा ॥ १८ ॥ घटितो हुट्तं चैव मायूरं गारु तथा। कलावतर्णं चैव विवृतं सुर्जं तथा ॥ १९ ॥

11b स्थानाभि°। 14a मरगांत°। 15b मार्जालं। हस्तिकं। 19a घटुतो°। कन्द्रकं चैकरूपं च तोलितं विज्यतं तथा। ध्वजपारावतं चैव विक्रमं विजयं (') तथा ॥ २० ॥ कण्डलीविणिबन्धं च तिर्यग्बन्धमधोमखम । सर्वतो मुखबन्धं च कर्णा भरणबन्धनम् ॥ २१ ॥ कपोलचुम्बनं चैव तथैवाङ्गनिपीडनम्। ध्वजबन्धं विचित्रं च चिवज्ञीबन्धमेव च ॥ २२ ॥ मनायप्रियवन्धं च लीनमुड्डीनमेव च। माण्डुकं नीचवन्धं च रसाप्रियमतः पर्म् ॥ २३ ॥ चन्द्राभरणबन्धं च ग्रंकरियमेव च। त्रगारोहणं चैव धीरदर्पविनाश्रनम् ॥ २४ ॥ विटाधिपतिबन्धं च तथा सर्वाङ्गमर्दनम् । गौरीप्रियं च कान्हं पे हास्यमञ्जतमेव च ॥ २५ ॥ नीवीनिवारणं चैव गृह्यचुम्बनमेव च। भयानकं च वीभतः बन्धराजमतः परम् ॥ २६ ॥ एतानि चतुरशीति बन्धानि मदनस्मृती । प्रथितान्यथ कान्तानां समसंभोगसिइये। वच्छे ऽहं बन्धसंपूर्ण सुरतं सुमनोहरम् ॥ २० ॥

[त्रय सुरतम् ।]
यथा पुष्पं लिङ्गं कमलवदनं मन्ययगृहे
प्रसद्वायं मन्दं विश्वति यदि रेतोविरहितम् ।
ततसस्य प्रान्ते स्थितविवरयुग्मं च श्रनकैः
स्रवदेतः सान्द्रं मदनसदनं तत्र कुर्ते ॥ २८ ॥

 <sup>20</sup>a दो लितं । Vergl 49b' विलितं ।
 22b विकळी० ।

 28b रमाःप्रियतमः ।
 24a सङ्कर० ।
 25a विटधी० ।

 25b नारीप्रियं ।
 26a निवी० । गुह्या० ।
 27c ०पूर्ण ।

 28c ॰सास्त्रो । युग्मास्त्र ।
 28d सवर्द्रे० ।

त्रारोहणावरोहाभ्यां कामिन्याः कुसुमस्य च ।
विषमः समतां याति समी विषमतां त्रजेत् ॥ २० ॥
बन्धेन येन रमणी विनिमीलिताची
स्रस्ताङ्गकार्धगदिताननुमेयरावा ।
विस्तृत्य देहमभितो नखपीडितानि
दीर्घस्रवा भवति तेन रतेन भीग्या ॥ ३० ॥
स्वियत्कपोलयुगला च सती रूदनी
सोष्मद्रवा विचलितोरुपदालसाङ्गी ।

11 39 11

रमेत न तथा कान्ता सात्युचरितक्चिते ॥ ३२ ॥ चरित षडङ्गुलगृह्या पुक्षो वा दादशाङ्गुलो यच । सा परमोचरितः स्थादेवं सप्तप्रकाररिक्ता ॥ ३३ ॥

#### मतान्तरमाह ।

द्वाङ्गुख्यधिकेन रितर्या कान्तामस्यथालयाद्यत्र ।

पदमाचरेद्रतिः (?) सा मनुजैक्चेति विज्ञेया ॥ ३४ ॥

निजपञ्चसायकनिकेतनाद्वं

चतुरङ्गुखाधिकनरेण कामिनी ।

रितमेति यत्र मदविद्वला प्रिया

अतिपूर्वकं च सुरतं वदन्ति तत् ॥ ३५ ॥

<sup>30</sup> प्रसाङ्गकार्थ । 31 भाङ्गीम् । 32 कमेत ।
38 जर्नि । यात् fur यव । 38 पर्मोश्व । सप्रकार ।
34 भाष्य । 34 यदाचरेद्रतिस्साममनु । 35 व मित ।
ताम ।

सरसाङ्गना निजमनोजगृहा
खुगलिवताङ्गुलिमदाङ्गकामिना।

रितमाचरेविद स्गादिपूर्वजाः

प्रवदन्ति तां तु परमोचरितम् ॥ ३६ ॥

मदनसदनादात्रीयादङ्गुलिद्दितयोनस
व्मनुजिवभुना सेयं कान्ता प्रयेत रितं यदि।

नकुलसहिता ——— केन पुरातना
समितिवरसं नीचं वन्धं वदन्ति मनीषिणः ॥ ३७ ॥

कान्ता स्वगृह्यमानाचतुरङ्गुलहोनिलिङ्गेन ।

रितमिति याङ्गना सा रितरितनीचेति विज्ञेया ॥ ३८ ॥

निजमनोजगृहोनषडङ्गुल
ध्वजनरेण वधू रितमाचरेत्।

स्वित्र स्थाविविध्यं स्वर्णां निर्माः

यदि तथाविविधां च रितं बुधाः
परमनीचरितं प्रवदन्ति ताम् ॥ ३० ॥
तुःखाङ्गुःखप्रमाणाङ्गे स्त्रीपुंभिः समां रितं बन्धम् ।
न तु समसुरतिमिति प्रवदन्ति [हि पूर्वे?] मनीषिणः सन्तः ॥ ४० ॥
रेतःस्रावकसंभवा प्रतिदिनं संतोषसंविधनी
मोहोत्पादनकारणातिविमला हृद्धोचनानन्दिनी ।
अन्योन्थप्रणयान्तिथो नरवधूयुग्मेष्यनष्टप्रिया
वस्रा सर्वसुःखप्रदा समरतः संप्रार्थिता निर्जेरैः ॥ ४० ॥

 <sup>36 े</sup> परमोश्वः ।
 37 a क्रियतेत ।

 38 a े परमोश्वः ।
 38 b रितिरिति वि ।
 30 a/b े गृहीन 

 षडङ्गळध्वजेन येन रितः ।
 39 c े विविदां ।
 40 a े पंभिख 

 माचितिं वन्दं ।
 40 b मनीषणस्खन्तः ।
 41 b मोहात्पाः ।

 41 d वस्था । विषमा षड्विधरितः ।

# विषमा रतिः षड्विधा।

तिविच्य मया स्पष्टं प्रोच्यते विस्तरादिह ॥ ४२ ॥ 
ग्रञ्जतवल्लीमृगसमधेनुक \* \* \* \* \* ।
घटितेन मुरजपारावतवन्धाधोमुखविचिचैः ॥ ४३ ॥
नीचेन दर्पनाम्ना \* बन्धेन पुरुषनारीणाम् ।
-- [ग्र]नीचनाम्ना नीचरतिस्तुख्यतामेति ॥ ४४ ॥
इति नीचसमः ।

नीवीनिवारवृश्चिक(?) मर्केटविजयैश्च नागवन्धेन । उद्घट्टितकन्दुकिविश्वमरस्भासर्वतो मुखैर्बन्धैः ॥ ४५ ॥ विवलीपिकवन्धायैराचिर्तं यद्गतं स्त्रीणाम् । एवं च \* समतां यात्यितिनीचा रितः सत्यम् ॥ ४६ ॥ द्वातिनीचसमः ।

कूर्मखिकागृह्यैमीजीरश्रमणबन्धै । वियुतयुतमयूरैः काणीभरणेनैकारूपसर्वाङ्गैः ॥ ४७ ॥ मन्यथच[क्रविटाधिपजय?]संभोगैः समाचिर्तः । तेन पुनर्नारीणां भवति समः परमनीचाख्यः ॥ ४८ ॥ इति परमनीचसमः ।

<sup>43</sup> विष्तुं नदैनश्वतात्वि । 48 विष्तुं । 44 विष्तुं । 44 विष्तुं । 44 विष्तुं । 45 विष्तुं । 45 विष्तुं । 45 विष्तुं । 45 श्रेष्ठिं । विष्तुं । 45 श्रेष्ठुं । 45 श्रेष्ठुं । 47 विष्तुं युज्ञं । भर्षे विष्तुं । 48 मन्यथचियसम्भोगै: । 48 विष्तुं युज्ञं । भर्षे विष्तुं युज्ञं । स्वित् भवित् च समः ।

सभयानकैकपादै समस्विवयुतै या गर्डेनैव।
तो बितकुण्डबदीनैः कपो बचुम्बाभिधेन बच्धेन ॥ ४०॥
ग्रंकरगौरिभ्यां या रितराचरिता यया रत्या।
जातिविहीनाया अप्युचरितः समरितर्भविति॥ ५०॥
इत्युचसमः।

ज्वालालिम्बतकुक्कुटगार्दभवीभत्सदोलितैर्वन्धैः । कर्कटवन्नीतुरगारोहणकन्दर्पविणिवन्धैश्च ॥ ५० ॥

जातिं दर्शनक्पभावसुगुणस्थानानि च याहकयाहित्या सिहते मनोजसदने मानं प्रियाणां सदा ।
निश्चित्याधिककामतन्त्रविभवज्ञानप्रियाभिः समं
पूर्वसिक्तदनस्थलेषु मितमान्कालं नयेतान्वहम् ॥ ५२ ॥
दक्ताहास्वबद्धप्रतारणपरा तुत्यक्रिया रोदनक्रोधाचिप्तकषायदुःखिमथुना या संयुताया रितः ।
सोचा नीचरतौ तु मत्सर्धिया दैन्यप्रियालापनस्वेदोह्ममुखा भवन्ति सुरतं पूर्वेस्त्रिधोदाहृतम् ॥ ५३ ॥
समो मध्यमवेगय चण्डवेगस्त्रथेव च ॥ ५४ ॥
नीचकसोच्चवेगय अत्युची मन्दकस्तथा ।
एवं रितर्नविविधा तथा पुंभिः प्रकीर्तिता ॥ ५५ ॥

<sup>49</sup> a इत्युभयानैकक्रपा । 49 b °चुम्बनाभि । 51 a °गार्ध-भभीभत्सवोदितैः बन्धैः । 51 b °ज्ञीतरुतुर । °रोहकन्द्रपंवेणी । 52 a °सुगण । 52 b सहते । 52 c °प्रियाभिस्तम् । 53 c मल्द । 53 d स्वेदाद्राभ । 55 a मन्द्रक ।

मन्दान्दोलनकाछः स्थात्मन्द्वेग उदाहतः ।

मध्यमान्दोलनेनेव मध्यवेग उदाहतः ॥ ५६ ॥

प्रचण्डान्दोलनेनेव चण्डवेगो ऽभिधीयते ।

चालिवं मान्त्रथे तन्त्रे वेगान्तंभोगमाचरेत् ॥ ५७ ॥

समं मध्यमवेगेन चण्डवेगेन नीचकम् ।

उच्चं मन्देन वेगेन कुर्यादेवं रतिं बुधः ॥ ५८ ॥

कमलनयनशोभागीडिताशान्तभोगा-

प्रियतमतरुणीनां [º] भावनाच्चः प्रियो ऽपि । सकलरतिरहस्यं कर्तुकामः स मूढः

स्थिरघनविभवो ऽपि प्राप्यते नीचभावम् ॥ ५९ ॥ अथ निर्धनिनः प्रियो ऽपि वा

विकालङ्कस्य कालङ्कयुतो ऽपि वा। तक्षीजनभावपारगो

वश्तां यान्ति नर्वरस्य कान्ताः ॥ ६० ॥ [?] धारितवाह्यप्रीतिर्निःस्त्रे प्रीतिर्न कान्तानाम् । उभयोः प्रीतिर्निविडा रितरस्या वर्धते पुंसि ॥ ६० ॥ मधुरसुमृदुवाचः काञ्चनादानंनोन्ना-

ञ्चपलहृदयभावाञ्चाटुकारप्रवीणाः । नियमितनिजनाथाः कूटतोषप्रचारा

निखिलमद्गतन्त्रज्ञाननिष्ठास्त्रस्यः ॥ ६२ ॥ संपत्स्वरूपशौर्याद्सिहितं वा प्रियं स्त्रियः । कं हसन्ति न पञ्चेषुशास्त्रपारगता हि ताः ॥ ६३ ॥

<sup>56</sup>a मन्दालोढनकाछ । मन्द्र । 56b मध्यमालोढनेनेव । 57b मन्त्रथे । वेगात्स । 58b असं मन्त्रेण् । 59b ॰प्रियमतक् भाव-मन्ना प्रियापि । 60b विकलाङ्गस्य । कलङ्कयुवापि वा । 60c ॰पा-रगो वा । 61a ॰बाह्या॰ 61b ॰निविडा सार् । 63b ते statt ताः ।

एवं लचणमुक्तं समरतये सर्वबन्धानाम् ।

मन्मथकलासु कुण्लो युक्तिविशेषाद्रचयतु रितम् ॥ ई४ ॥

कण्डूतेरप्रतीकारादन्तर्लिङ्गाविमर्दनात् ।

न द्रवन्ति न तृष्यन्ति योषितो नीचमैथुने ॥ ई५ ॥

द्ति श्रीसर्वविद्यानवद्यसहजसारस्वतानवद्यचन्द्रनामाङ्करामविद्वचिष्-कुमारहरिहरनामाङ्कविरचितायां शृङ्कारदीपिकायां रतिरहस्चे तृतीयः परिच्छेदः ॥ ३ ॥

64 b **बुग्रला । ॰ विग्रेष रचयन्तु ।** 65 b यापितो ॥

# Zur Exegese und Kritik der rituellen Sūtras¹).

Von

#### W. Caland.

#### XLII. Zum Vaitānasūtra.

1. Zu 15. 2. Das von Garbe so herausgegebene Sūtra: vaṣaṭkā-rāntāpyāyanān nihnuvate, welches er übersetzt: "nach dem mit dem Rufe vaṣat schliessenden feierlichen Anfassen des Soma nehmen (die Priester) die Suhnhandlung vor", enthält keinen befriedigenden Sinn. Der Herausgeber hat das handschriftlich überlieferte oāpyā-yana in āpyāyanān geändert; es ist aber unser Sūtra vielmehr so zu lesen und zu trennen: vaṣatkārāntā (sc. upasad bhavati, vgl. Lāṭy. V, 6. 11: sruvenopasaddhome hute vidyāt saṃsthiteti); āpyāyanam; nihnuvate, d. h.: "die Upasad-Feier schliesst mit dem Rufe vaṣat (Nachopfer u. s. w. giebt es also dabei nicht); dann sollen wieder das Āpyāyana und das Nihnavana stattfinden

2. Zu 15. 5. Unverstandlich ist auch dieses Sūtra. evam aparāhņe gharmopasadau; aparedyuh pūrvāhņe 'parāhņe caupavasathye samāse; verfehlt ist auch Garbes Übersetzung. Offenbar hat man statt samāse bloss samāsah zu lesen, was nicht einmal eine Textanderung ist, da es so gut wie sicher 1st, dass alle HSS. thatsächlich so lesen; das nächste Sūtra fangt ja mit einem Vokal an und die Sutratrennung rührt wohl ausschliesslich vom Herausgeber her. Die Stelle bedeutet demnach; "Am Nachmittage finden in gleicher Weise Pravargya und Upasad statt; am folgenden Tage (finden beide statt) vormittags und nachmittags; am Fastentage (d. h. am Tage, der dem eigentlichen Somaopfer unmittelbar vorangeht) hat Zusammenwerfung Platz", d. h. werden der Pravargya und die Upasad des Vor- und Nachmittags beide zusammen am Vormittage verrichtet. Die Worte sind also zu trennen: evam aparāhņe gharmopasadau | aparedyuh pūrvāhņe 'parāhne ca | aupavasathye samāsah, vgl Ap. srs. XI, 5. 7: śvo bhūta uttame pravargyopasadau pratisamasyati; Kāty. VIII, 3. 16: prātar upasadau samasya; Āśv. IV, 8. 17 · aupavasathya ubhau pūrvāhne.

3. Zu 13. 17, 18; diese beiden Sūtras: tad (sc. tānūnaptram

<sup>1)</sup> Vgl. diese Zeitschrift 56, 551.

ājyam) abhimṛśanti | 17 | anādhṛṣtam asy anādhṛṣyam devānām ojo 'bhiśastipā anabhiśastih | anu me dīkṣām dīksāpatir manyatām anu tapas tapaspatih | anjasā satyam upageṣam svite mā dhā iti dīkṣālingam dīkṣitah | 18 sınd anders aufzufassen als es Garbe gethan hat. Die beiden Sūtras bilden einen Satz und besagen, dass alle Rtvijas das Schmalz mit dem ersten Teile des Spruches berühren sollen, dass aber nur der Opferherr auch den das Stichwort dīkṣā enthaltenden Teil desselben auszusprechen habe, vgl Lāṭy. V, 6. 6 und besonders Āp. śrs X, 1. 2, 3: anādhrṣṭam asīti (TS. I, 2. 10. g) yajamānasaptadaśā rtvijas tānūnaptram samavamṛśanti | anu me dīkṣām (TS. I, 2. 10. h) iti yajamānah.

4. Zu 11. 6 und 16. 5 Worauf sich die Worte somarūpāny anudhyāyet (11. 6) und havir upāvahrta ityādi vaiśvānaro 'gnistoma ityantābhir yajňatanūbhir purā pracaritor āgnīdhrīye juhoti (16. 5) beziehen, hat bıs jetzt niemand gesehen. Sie finden ihre Erklarung im Prāyaścittasūtra. Hier wird im dritten (bzw. elften, wenn das Prāyaścittasūtra als ein Anhang zum Vaitānasūtra gerechnet wird) Adhyāya eine ausführliche Aufzahlung der somarūpāni gefunden, d. h der Gestalten oder Gottheiten auf die der Brahman jedesmal wahrend der betreffenden Handlung seine Gedanken zu richten hat. Hier findet sich thatsachlich auch die Vait. 16. 5 erwähnten Worter: havir upāvahrtah, sārasvatah prātaranuvāke, 'tharvābhyuptah, prajāpatir vibhajyamane u.s.w.; vaišvadevam trtīyasavanam, vaišvānaro 'gniṣtomam u.s.w.

### XLIII Zum Āpastamba śrautasūtra.

1. XVII, 5. 8 ist zu lesen: ādityestakābhir ghrtapindān

2. XVII, 23. 6—8 sind, wenn ich nicht irre, so abzuteilen: adhvaryave kalyānīr dakṣiṇā dadāti yaṣyāgnim cinoti | 6 | yajnā-yajnīyasya stotra ekayāprastutam bhavaty, atha namas te astu mā mā hiṃsīr iti dvābhyām agnim abhimṛṣya | 7 | ekādaśa samiṣtayajūnīyasya stotrād; yajnāyajnīyasya stotra ekayāprastutam bhavaty athāgnim abhimṛṣati namas te astu mā mā hiṃsīr udno dattodadhim bhintteti dvābhyām; samānam karmā patnīsamyājebhyah; patnīh saṃyājya prān etya dhruvām āpyāyyādhvarikāni samiṣtayajūmsī hutvā daṣāgnikāny upajuhoti, vgl. dazu das Mahāgnisarvasva: yajnāyajnīyastotre ekayā uttamayā stotrīyayā aprastutam bhavati, uttamastotrīyārambhāt pūrvam saṃcitam agnim abhimṛṣati und TS V, 4. 10. 2—3.

3. XVII, 26. 4 enthält zwei Sūtras. purastād upasadām āgneyam astākapālam iti panca (sc. nirvapati, vgl. TS. V, 6. 5. 1) |

caturas caturo u. s w., vgl. XXIII, 11. 3.

4. XVIII, 13. 13 Gegen die Tradition der Taittirīya-Schulen, wie mir scheint, und gegen die handschriftliche Überlieferung nimmt Garbe an dieser Stelle *prusvānām* in seinen Text auf. Wie aus

TS. VII, 4. 13 prsvābhyah hervorgeht, ist prsvā, nicht prusca die den Taittirīyas gelaufige Wortform¹), prsva hat auch das Baudhā-yanasūtra. Etymologisch richtig ist natürlich nur die Schreibweise prusva. Ein Gegenstück zu diesen Nebenformen liefert das Kāṭhaka. wo es XIII. 10 (S. 192 7) astāprdam hiranyam heisst gegenüber aṣṭāprūḍ dhiranyam der Taittirīyas (TS. III. 4 1 4)

5. XVIII, 14. 7. Da die meisten HSS, wie auch das Brāhmaṇa (TBr. I, 7. 6 5) und das Baudhāyanasūtra udumbaram bieten, ist

dies wohl die richtige Lesart.

6. 1b. 8 ist statt ankte zu lesen: ānkte.

7. ib. 16. 5 ist wahrscheinlich janyo mitram statt janyamitram zu lesen; so (janyo m) hat auch Hiranyakeśin, vgl. Maitr. Samh. IV, 4. 2 (S. 52, 9): yó jányo mitrám sá naíyagrodhena

8. ib 16. 9 ist wohl wieder vicitate zu lesen, vgl. diese Zeit-

schrift 56, 552.

9. XVIII, 19. 5 ist udbhinnam statt des handschriftlichen audbhinnam zu lesen.

10. XIX, 11 5. Die Lesart von DE ist richtig: yajeteti, vgl. TBr. III, 12. 5. 10.

11. XIX, 12. 14 ist zu lesen: trīṇi cartunāmāny° statt triṇi

catur nāmāny°.

12. XIX, 12. 25 ist mit Q zu lesen. asamcare paśūnām arka-

parṇam udasyati; so haben auch Baudh. und Hir

13. XIX, 14. 14 und 15 bilden ein Sūtra; der Spruch lautet: prācy ehi prācy ehīti prācī juṣāṇā vetv ājyasya svāhā, vgl. TBr. III, 11 9. 8.

14. XIX, 14. 20 ist mit PQS pratigraham in den Text auf-

zunehmen, vgl. TBr. III, 12 5. 5

15 XIX, 15. 17. Der bisher uberlieferte Namen der aus TBr. III, 12. 3 und 4 bekannten Sprüche und Isti's lautet nicht apādyā, sondern apāghā; beide Lesarten sind in den HSS des Baudhāyana vertreten, und dass Sāyana sie unter diesem Namen gekannt hat, geht aus der von ihm mitgeteilten Etymologie hervor: apahanyante svargapratibandhāh sarve 'pi yābhir istibhis tā apāghāh (so ist zu lesen TBr. Vol. III S. 833). Dieses Wort als Namen eines Liedes ist uns schon aus dem Kausikasūtra (36 22, 82. 4, vgl. diese Zeitschrift 53, 697) bekannt. Das Wort apādya ist somit ganz aus den Worterbuchern zu entfernen.

16. XX, 22. 13—14 sind irrig abgeteilt. Das Richtige ist: chagalah kalmāṣah kikidīvir vidīgaya iti te trayas tvāṣṭrāh pātnīvate | 13 | āgneya aindrāgna āśvinas te višālayāpa āla-

bhante | 14 |

17. XX, 24 10 ist zu lesen: nārāyaņena parācānuśaṃsati statt parā cānu°.

<sup>1)</sup> prusva scheint die Wortform der Mānavas zu sein, vgl Maitr S IV, 4 1 (S. 51. 1), wo wahrscheinlich  $prusv\bar{u}n\bar{u}m$  statt  $pusp\bar{u}n\bar{u}m$  zu lesen ist.

18. XXI, 9. 2—3 sind wieder falsch getrennt; zu lesen ist nātra kaścana kasmaicanopahatāya vyāha | 2 | te ye bāhyā dṛśī-

kavah syus te vibrūyuh | 3 | vgl. TS VII, 3 1. 1.

19. XXI. 15. 11, 23 und 16. 18. Die öfters nach der subjektiven Anschauung des Herausgebers angebrachte Trennung in Sütras hat auch hier einen Fehler veranlasst Garbe liest z. B. die zuerst eitierte Stelle prethyam sadaham samäse Was er sich dabei gedacht hat, ist dem Leser unersichtlich. Ohne Zweifel ist zu lesen: evam vihitäms caturo 'bhiplavān upayanti prethyam sadaham: sa māsah "das macht einen Monat" Man beachte, dass jedesmal der nachste Satz mit einem Vokal anfängt und vergleiche Śānkh. érs XIII, 19 8 und 15. Besonders deutlich ist in ühnlichen Fallen Baudhāyana, z. B trayo 'bhiplavāh sadahā: asṭāduśāhāni; prāyanīyārambhanīyau: tāni vinsatih; prēthyah sadaho, 'bhijit, trayah parahsāmānah: sa māsah:  $3 \times 6 + 2 + 6 + 1 + 3 = 30$ .

20. XXI, 20 3. Ich bin weit davon entfernt, diese schwierigen Strophen fehlerfrei machen zu konnen, glaube aber mit einem Vorschlag zur Besserung Beifall zu finden. Es heisst u a. nach Garbes Text:

yadā bhangyaśvinau vadata rta parņaka yo 'vadhīḥ.

Man findet hier beinahe denselben Namen, den im Baudh srs (vgl. meine Abh. uber das rıtuelle Sūtra des Baudhāyana, S. 21) der Konıg Rtuparıa tragt; dort heisst er bhangāsvina Vermutlıch ist die fragliche Zeile so zu lesen:

yadā bhangyaśvinau vadata rtuparna-kayovadhī.

21. XXIII, 12. 14. Es ist mir ratselhaft, weshalb der Herausgeber nicht das durch TS. VII, 2. 1. 3 als richtig erwiesene āśvatthī aufgenommen hat

22 XXIII, 13 4 ist nicht daśaśatam, sondern (yadā) daśa śatam (kurvanti) zu lesen. "wenn die zehn Kühe sich bis hundert

Stuck gemehrt haben."

23 XXIII, 14. 16 ist zu trennen: brahma nāmeti. 24. Folgende Druckfehler sind noch zu berichtigen.

XVII, 12. 7 l avakām statt avakā XXIV, 6, 2 l. bhṛguvad statt bhaguvad.

XXIV, 14. 13 l. ise statt mise

# XLIV. Zu Śāńkhāyana śrautasūtra XIV, 73, 2.

Das allgemein überlieferte  $vanistusava^{\circ}$ , das Hıllebrandt in ranistusava geandert hat, ist richtig, man hat bloss die gewohnliche Korrektur von stu in sthu zu machen Eine ausführliche Beschreibung dieses Vanisthusava hegt jetzt in Baudh. śrs. XXI, 9—10 vor.

|             |              |      |       | _        |          |   |   |   |    |   |   | *** ** | ~ _                     |
|-------------|--------------|------|-------|----------|----------|---|---|---|----|---|---|--------|-------------------------|
| Apastamba   | śrautasūtra  |      |       |          |          |   |   |   |    |   |   |        |                         |
| 77          | 77           | XVII | , 12  | . 7      |          |   |   |   |    |   | • | 77     | 24.                     |
| n           | n            | XVII |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 2.                      |
| 77          | n            | XVII |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 3.                      |
| "           | 77           | XVII | I, 1  | 3. 13    |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 4.                      |
| 77          | <br>7        | XVII |       |          |          |   |   |   |    |   |   | "      | 5.                      |
| 77          | "            | XVII | ,     |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 6.                      |
| 77          | "            | XVII |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 7.                      |
| "<br>"      |              | XVII |       |          |          |   |   |   |    |   |   | "      | 8.                      |
|             | n            | XVII |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 9.                      |
| n           | n            | XIX, | 11    | 5        | •        | • | - | : |    |   |   |        | 10.                     |
| n           | n            | XIX, |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 11.                     |
| n           | n            | XIX, |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 12.                     |
| 77          | n            | XIX, |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 13.                     |
| 77          | 77           |      |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 14.                     |
| 77          | n            | XIX, |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 1 <del>4</del> .<br>15. |
| 77          | n            | XIX, |       |          |          |   | • |   |    | • |   | 77     |                         |
| n           | n            | XX,  |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 16.                     |
| n           | 77           | XX,  |       |          |          |   | • |   |    | • |   | n      | 17.                     |
| n           | n            | XXI, |       |          |          |   | • |   |    |   |   | n      | 18.                     |
| n           | n            | XXI, |       |          |          |   | • |   |    |   |   | n      | 19.                     |
| n           | n            | XXI, |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 19.                     |
| 77          | 77           | XXI, |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 19.                     |
| n           | 27           | XXI, |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 20.                     |
| n           | 27           | XXII |       |          |          |   |   |   |    |   |   | "      | 21.                     |
| n           | 77           | XXII |       |          |          |   |   |   |    |   |   | 77     | 22.                     |
| 77          | n            | XXII |       |          |          |   |   |   |    |   |   | ,      | 23.                     |
| "           | 77           | XXI  | V, 6. | <b>2</b> |          |   |   |   |    |   |   | 55     | 24.                     |
| . "         | "            | XXI  | V, 14 | 4. 13    |          |   |   |   |    |   |   | ,,     | 24.                     |
| Śānkhāyana  | srautasūtra  | XIV  | 73    | 2        |          |   |   |   |    |   |   | XĽIV   | <i>7</i> .              |
| Vaitānasūtr | a 13. 17, 18 | 3.   |       |          |          |   |   |   | Ĭ. |   |   | XLI    | I. 3                    |
| "           | 15. 2 .      |      |       |          | ·<br>. · | - | • | • | •  | • |   | 77     | 1.                      |
| "<br>"      | 15. 5        |      |       | •        | •        | • | • | • |    | • | • |        | $\frac{1}{2}$ .         |
|             | 11. 6        |      |       |          | •        | • |   | • | •  | • | • | 77     | 4.                      |
| "           | 16. 5 .      | •    |       |          |          | • |   |   | •  | • | • | n      | 4.                      |
| n           | 10.0.        | •    |       | •        | •        | • | • | • | •  | • | • | 79     | τ.                      |

## Uber den Zoroastrismus.

Von

#### Friedrich v. Spiegel.

Zuerst die Ursprünglichkeit Indiens. Allerdings wissen wir ja. dass Indien fruher von Indogermanen eingenommen worden sei als unsere Geschichte beginnt. Die Ansicht aber, dass die Inder Autochthonen seien, ist längst widerlegt; von auswarts konnen sie aber nur durch Persien nach Indien gekommen sein. Es ist darum nicht notwendig, bei jedem religionstechnischen Ausdruck des Eranischen anzunehmen, er sei aus Indien gekommen; er kann in Eran entstanden sein, eher als die Inder nach Indien kamen, denn das Persische ist das ursprunglichste, nicht das Indische.

Zweitens: die altpersische Religion hat gar nichts mit Indien zu thun. Die Perser haben dieselbe ursprünglich von Westen her, ursprünglich aus Babylon, wahrscheinlich durch Vermittelung eines anderen Volkes, erhalten. Ein Beweis dafur ist, dass wir anstatt des Gottergewimmels der alten indischen Religion einen Gott haben, der Himmel und Erde geschaffen hat Den Himmel hat er sich vorbehalten, die Erde lasst er durch seinen nahen Verwandten, den Konig, der aus dem Göttergeschlecht stammt, verwalten Mazda und der König gehören deswegen zusammen. Ausserdem werden noch funf Götter genannt, es sind die vier Elemente, indem das erste, das Licht, in zwei Teile gespalten ist: das Licht des Tags und das Licht der Nacht Der Unterschied von Ahura-Mazda ist der, dass diese Götter erst von Ahura-Mazda geschaffen und deswegen von ihm abhangig sind Mehr als diese Götter gab es in jener Zeit wohl nicht, man beschrankte sich auf die Erde und kümmerte sich um den Himmel nicht weiter. Die Aufgabe des Konigs war, dass dem Ahura alles das geleistet werde, worauf er Anspruch habe, daneben aber auch für die Ausbreitung des Reiches von Ahura-Mazda in der Welt zu sorgen, die man sich damals wohl nicht viel grösser dachte als das persische Reich. Die funf Götter dachte man als sehr wichtig und verehrungswurdig für die Menschen, auf Ahura hatten sie keinen Einfluss weiter, denn sie waren ja von ihm geschaffen und abhangig so gut wie die Menschen. Diese Religion erhielt sich, so lange das altpersische Reich bestand.

Von den Achameniden findet sich nur wenig Spur in den Keilinschriften und die Urgeschichte geht auf eine altere Dynastie zurück, die vor diesen regierte.

Mit dem altpersischen Reiche endete auch diese Religion. Das Reich des Ahura-Mazda bestand nicht mehr, der König existierte nicht mehr.

Es bildete sich in Baktrien ein neues Königreich in geringem Umfange, denn die Priesterschaft brauchte einen Mittelpunkt an der Stelle des Königs. Der König der Baktrier hatte kein Recht sich um religiose Dinge zu bekümmern: er erhielt dieses jetzt durch einen Gesandten des Ahura-Mazda, den dieser an ihn sandte. Religion erhielt bedeutende Veranderungen: der bisher allmachtige Ahura-Mazda wurde zu einem Gott der Gerechtigkeit degradiert. Er erhielt einen Himmel und Beisitzer, die Amesha-Spenta. Es entstanden verschiedene Geister, die sich um die Verhaltnisse der Welt bekummerten. Als Gegensatz des Ahura-Mazda erschien Amgra-Mainyush, ganz ahnlich wie im alten Testament der Satan und andere Wesen ahnlicher Art, wie in anderen Religionen. Indischer Einfluss auf diesen Himmel ist nicht abzuleugnen. Die Macht des Amgra-Mainyush ist sehr gross, aber sie wird verschwinden und das Gute allein übrig bleiben. Die Bedeutung Ahura-Mazdas als Schopfer tritt zurück, alles spitzt sich zu auf den grossen Kampf, der mit Amgra-Mainyush in einigen Jahrtausenden stattfinden wird. und bei welchem die glaubigen Menschen den Ahura-Mazda als sein Heer unterstutzen werden. Dadurch erhalten sie das Recht an seinem Reiche teilzunehmen. Für die Welt ist von Bedeutung, dass das Gottesreich wieder entstehe, aber zur Zeit Zaratustras war das nicht moglich. Die Fremden waren noch zu machtig in Eran. Man konnte sich Jahrhunderte lang nur mit Vorbereitungen dazu beschaftigen. Endlich aber besserten sich die Zeiten und man konnte ein zweites persisches Reich errichten, das wenigstens den Eraniern genügte; die auswärtigen Besitzungen jenseits des Tigris und noch mehr jenseits des Euphrat blieben allerdings dem neuen Reiche verloren.

### der Monch".

Von

#### Dr. Paul Rieger.

Auf S. 562 des letzten Jahrganges dieser Zeitschrift fragt Nestle, woher der Ausdruck [Content of the Ausdruck geprage worden ist. Ich glaube, dass das hebräische in der Zeit zwischen 70—130 diese Bedeutung angenommen hat 1)

ist "der um einen Verstorbenen Trauerbrauche Haltende" (Gen. 37, 38; Ps. 35, 14); המבל hat Gen. 37, 34 wie 2 Sam 14, 2 die Bedeutung "Trauerbrauche halten" (vgl. אבל Jer. 16, 7) Der Begriff שול wird Dan. 10, 2 f. dahm erklart: "sich des Feinbrotes, des Fleisches, des Weines und der Salbungen enthalten". Insbesondere sind Jes 61, 2 אבלים die im dritten Vers naher bezeichneten אבלים die um Zions Sturz Trauernden

Es war nach der Zerstorung des Tempels zu Jerusalem. Vernichtung des Heiligtums, das Blutbad bei der Eroberung der Gottesstadt, die Wegführung der Edelsten hatte eine Verbitterung sonder Gleichen in Israel hervorgerufen. Die tiefe Niedergeschlagenheit nach dem nationalen Sturze wird durch den Ausspruch Rabbi Josuas ben Chanania trefflich charakterisiert: "Seit dem Tage der Tempelzerstörung giebt es keinen Tag ohne Fluch, der Thau hat die Segenskraft, die Frucht hat die Sussigkeit verloren (Misnah Sotah IX, 12)". Der Wunsch, jede Lustbarkeit durch die Erinnerung an das nationale Ungluck zu verdustern, hatte das Bedurfnis nach Trauersymbolen geweckt. Ja, Rabban Simeon ben Gamliel sprach geradezu den Grundsatz aus: "Für ein jedes Unglück, welches die Gemeinde trifft, ist ein Freudenbrauch zu verbieten (Thosiftha Sotah XV, 6)". Denn "wer um Jerusalem trauert, wird den Wiederaufbau Jerusalems froh miterleben" (Thos Sotah XV, 15, Thos Baba Bathra II, 17, Thos Tha'anith IV (III) 14, b. Tha'anith 30 b, Jalq. Ješ § 371 u. s.).

<sup>1)</sup> πενθοῦντες Matthaeus 5,4 (nicht in Lucas 6,21!), das auf ein hebraisches מבלרם schliessen lasst, ware eventuell die alteste Belegstelle fur die Verwendung des Begriffes in christlichen Kreisen.

Rabbi Josua ben Chanania sah sich aber schliesslich gezwungen. gegen das Ubermaass der Trauer um Jerusalem einzuschreiten. Den Bericht hierüber bietet b. Baba Bathra 60 b (Thosiftha Sotah XV, 11): "Nach der Tempelzerstörung gab es zahlreiche Asketen (פרנשיב) in Israel, welche sich den Genuss von Fleisch und Wein versagten. Da trat Rabbi Josua [ben Chanania] zu ihnen heran und sprach zu ihnen: "Meine Kinder, warum versagt ihr euch den Genuss von Fleisch und Wein?" Da antworteten sie: "Sollen wir etwa Fleisch essen, nachdem die Tieropfer aufgehort haben, und sollen wir etwa Wein trinken, nachdem die Gussopfer nicht mehr dargebracht werden "Dann dürft ihr auch kein Brot mehr essen, da die Speiseopfer aufgehört haben", warf ihnen Rabbi Josua ein bleiben uns nur die Früchte zum Genuss", sprachen die Asketen. Nein, auch Früchte durfen wir dann nicht essen, weil die Darbringung der Erstlingsfrucht aufgehört hat", belehrte sie Rabbi Josua. "Nun, dann konnen wir doch die übrigen Fruchtsorten essen, welche von der Pflicht des Erstlingsopfers befreit sind", meinten die Asketen. "Aber wir dürften ja dann nicht einmal Wasser trinken", warf ihnen der Rabbi ein, "da die Wassersprengung aufgehort hat". Da schwiegen die Asketen, und Rabbi Josua sprach: Gar nicht um Jerusalem zu trauern, ist unmöglich; aber übermassig zu trauern, ist ebenso unmöglich, da man der Gemeinde nur so viel versagen kann, dass ihre Existenz ungefahrdet bleibt", und er nannte ihnen die bisher eingeführten Trauersymbole zur Erinnelung an Jerusalem". (Diese sind auch Thosifta Baba Bathra II, 17, b. Tha'anith 16a, Jalq Ješ. § 364 u. s. erwahnt.)

Dass diese Asketen spater auch Ehelosigkeit proklamiert hatten, lasst sich aus einer Ausserung des Rabbi Jıšma'el ben Elıša' schliessen:

b Baba Bathra 60 b: "Rabbi Jıšma'el ben Eliša' sagt: "Seitdem die Regierung [sc. Hadrians] ihre grausamen Befehle gegen Israel erlassen hat, seitdem sie uns die Beschaftigung mit der Gotteslehre und die Ausübung der religiösen Pflichten verbietet und nicht zulässt, dass wir unsere Kinder in den Bund Abrahams aufnehmen,¹) ware es recht, dass wir uns selbst zur Ehelosigkeit verurteilten, um die Geburt von Kindern zu verhüten — dann würde aber Abrahams Geschlecht schwinden; man lasse also Israel, wie es ist, um nicht durch ein Eheverbot neue Sünde zu veranlassen "

Eme inhaltlich gleiche Schlussfolgerung wird Thosiftha Sotah

XV, 10 von Rabban Simeon ben Gamliel überliefert

Diese Stellen bezeugen eine Art Mönchsbewegung in Israel nach der Tempelzerstörung und wahrend der hadrianischen Verfolgung. Es ist wohl sicher, dass sich diese Asketen (ברושים) in Anschluss an Jes. 61, 3 אבלי צירן genannt haben. Das Bestehen

<sup>1)</sup> Das Glossem אמרר לה לישול הבן fehlt in der Thosiftha. Es ist augenscheinlich Reminiscenz aus b. Baba Qama 80a, wo dieser Ausdruck fur die Feier des פריון הבן

eines Ordens der 'Abêlê Zijjôn lasst sich noch lange nachweisen. So berichtet die Chronik des Achmaaz, dass ein reicher Mann in Suditalien 1000 Denare für die אבילי בית עולמים d. h "die 'Abêlê des Hauses der Ewigkeiten" gestiftet habe (Neubauer, Med. jew. chron. II, 128). Der Reisende Benjamin von Tudela (ed. Asher S. 70) erzahlt von Der Reisende Benjamin von Tudela (ed. Asher "Orden der 'Abêlê Zijjôn und der 'Abêlê Jeruschalajim" in Südarabien, welche sich schwarz kleiden, in Hohlen oder verfallenen Hausern wohnen, an den Wochentagen fasten und nur an Sabbaten und Festtagen etwas geniessen, sich aber Wein und Fleisch völlig versagen.

תכלי ביון, "Leidtragende um Zion" nannte sich schliesslich auch ein Orden der Karaer. Sahl ben Mazliach (c. 950) erwähnt, dass diesen Orden sechzig Manner (im Anschluss an Hoheslied 3, 7) bilden, welche die Welt fliehen, Familie und Erwerb verlassen, sich Fleisch und Wein versagen und in levitischer Reinheit um Israels Erlösung beten (Grätz, Geschichte der Juden V, 255, 466). Zu diesem Orden gehörte auch Jehuda ben Elia Hadassi (c. 1150),

der sich selbst האבל nennt.

### Zu den hebräischen Vervielfaltigungszahlen.

Von

#### Eb. Nestle.

"Wie die doppelte Setzung einer Sprachform nicht bloss den Begriff der Paarung, sondern auch die verschiedenen Arten einer Sache und die mannigfaltigen Richtungen eines Umstandes zur Darstellung bringt. so konnte die Dualform eines Zahlworts auf die Wendungen hindeuten, die in der vom betr. Grundzahlwort angegebenen Anzahl hinsichtlich einer Handlung in Betracht kommen sollten. So vielleicht lasst es sich verstehen, dass . . . die Duale der relativ ursprünglicheren Grundzahlformen zur Versinnlichung der Begriffe "4 faltig, 4 fach, nach 7 Richtungen hin, auf 7 Arten etc." hervorgesucht werden konnten "

Einfacher und deutlicher als diese lange Auseinandersetzung Konigs in seinem Lehrgebaude 2,227 ist ein Hinweis auf die Thatsache, dass andere Sprachen ganz parallel verfahren. Im Lateimschen ist tergeminus, trigeminus ganz regelmässige Bezeichnung für dreifach, und das deutsche "dreidoppelt" bedeutet, wie das Grimm'sche Wörterbuch mit Recht gegen Schmeller bemerkt, nicht seichsfach, sondern eben dreifach. Wie Kluges Wörterbuch zeigt, heisst mhd vach auch "Falte" und es kann "fach" als Suffix wohl eine Nachbildung des alteren Suffixes "falt" sein. Durch Falten eines Papieres, Tuches entstehen zwei Lagen, trotzdem ist "zweifach", "dreifach" nicht = 2 × 2, 3 × 2; dies "falt" und "fach" ist ganz wie der hebräische Dual gebraucht Vgl. Usener, Dreiheit, im Rheinischen Museum 1903, S. 361.

## Herkunft und Bedeutung der Endvokale u, i, a beim assyrischen Nomen und Verbum.

Von

### Prof. Dr. Carl Holzhey (Freising).

Nomina und Verba können ım Assyrıschen auf einen der drei Vokale  $u, i, \alpha$  auslauten; es ist hiebei zwar zu beobachten, dass beim Nomen u gewohnlicher dem Nominativ, ebenso  $\alpha$  dem Accusativ und i sehr haufig dem Genitiv entspricht, aber eine feste Regel scheint nicht vorhanden zu sein.

Selbst solche vereinzelte Texte, die überwiegend deklinationsfest (d. h u = Nom.; i = Gen; a = Acc) erscheinen, weisen eklatante Abweichungen auf, wahrend in den weitaus meisten Fallen zwar das Vorwiegen ir gend eines Schemas, aber nicht des deklinationsfesten, konstatiert werden kann. So ist es z B "gerade eine Eigentumlichkeit des babylonischen Dialektes (im engeren Sinn), den Nominativ auf *i* auslauten zu lassen"; 1) das Neubabylonische mmmt für den Genitiv gern a, "ohne dass jedoch die Sprache diese Scheidung konsequent durchgeführt hatte" 2) Das Fehlen einer bestimmten Regel wird von verschiedenen Forschern entschieden konstatiert; J Latrille stellt fest, dass die Tafelschreiber Nebukadnezars und Nabonids die Endungen u, i, a "ebenso willkurlich" behandeln, wie die Tafelschreiber des letzten Assyrerkonigs 3) E. Muller beschreibt den Sachverhalt mit den Worten: "Gegen den Eintritt der babylonischen Epoche hin ist die Verwirrung so gross, dass alle Kasus promiscue gebraucht werden und, wie es scheint, irgend eine Regel nicht mehr zu erkennen ist" 4) Richtiger, weil ohne die unbewiesene Voraussetzung einer erst spater entstehenden Freiheit, sagt F. Delitzsch, die Ausnahmen (von der Deklinationsfestigkeit) seien "mannigfach und massenhaft";5) ebenso bezeichnet H. Zimmern das thatsächliche Verhaltnis als

Beitr zur Assyr. 1890, S. 191. — Vgl. F. Delitzsch, Assyr Gramm. 1889, S. 180.

<sup>2)</sup> R. Kratzschmar Beitr. z. Assyr. 1890, S. 419.

<sup>3)</sup> Zeitschr. f. Keilschriftf II, S. 238.

<sup>4)</sup> Z. f. Assyr I, S. 352.

<sup>5)</sup> Gramm. S. 180.

"häufiges Eintreten der einen Form für die andere schon in den

altesten Texten ".1)

Diesem allgemeinen Befunde widerspricht nicht, dass in einigen besonderen Fällen ein ziemlicher Grad von Deklinationsfestigkeit auftritt. Hierher gehören die Tell-el-Amarna-Briefe, die aber auch z. B. die Accusativformen: mišil šaabīka; "was immer er braucht" minū hašhu; "schicke Gold" hurasu šubila u. a aufweisen. Ahnlich verhalt sich die Inschrift Tiglatpilesers I, die ebenfalls einen Accusative auf u, zwei Genitive auf u und funf Accusative auf i zeigt.2) Noch mehr Freiheit erscheint in den von E. Muller auf ihre Deklinationsfestigkeit untersuchten "Annalen Asurnasirpals",") von denen schliesslich konstatiert wird: "Uberhaupt lasst sich eine feste Regel, wo der Nominativ und wo der Accusativ am Platze ist, kaum aufstellen". Der Versuch, den Synkretismus der Kasus der spateren Zeit, gewissermassen einer basse époque zuzuschreiben, wie E Muller, oder gar aus dem Verhalten einzelner Gebiete, z. B. der Tell-el-Amarnabriefe den kühnen Schluss auf Deklinationsfestigkeit des Ursemitischen zu ziehen, wie J. Barth versucht hat, muss nach unserer jetzigen Kenntnis der von jeher und immer bebestehenden Freiheit als zu wenig begrundet bezeichnet werden. Selbst wenn sich auf assyrischem Sprachgebiete (im engeren Sinne!) wirklich deklinationsfeste Texte einmal finden würden, musste von ihnen das Gleiche gelten, was E. Schrader von einem ähnlichen Falle assyrischer Eigentümlichkeit sagt: "Darüber wird kein Zweifel sein, dass für die grossere Ursprünglichkeit der babylonischen Aussprache alles, für die der mmvitisch-assyrischen nichts spricht";4) im Babylonischen sind wirklich deklinationsfeste Texte aus irgend welcher Zeitepoche bis jetzt nicht bekannt

Dagegen spricht nichts gegen die Annahme, dass in dem nach Zeit und Raum ungeheuren assynsch-babylomschen Sprachgebiete vereinzelt der Einfluss einer deklinationsfesten Stromung, etwa nach Art des Arabischen, zeitweise und vielleicht nur in Gelehrten- oder Kaufmannskreisen sich bemerklich machen konnte, ohne weiterhin

und für die Dauer durchzudringen.

Beim Verbum kann der Endvokal im Hauptsatze ohne jede erkennbare Regel stehen oder fehlen;  $^5$ ) im relativisch gewendeten Nebensatze steht der Endvokal regelmassig, am häufigsten u, aberauch a und  $\dot{i}$ . Vokalisch auslautende Verba verlangern ihren Auslaut, haben aber ebenfalls  $\bar{a}$ ,  $\bar{u}$  oder  $\bar{i}$  (im Sing).  $^6$ ) Demnach ergibt

2) W. Lotz. Die Inschrift Tiglathpilesers I.

3) Z. f. Assyr. J. S. 354.

4) Zeitschi f. Keilschrf. II, S. 238.

5) Siehe jedoch S. 761 die Relativsatze betr.

<sup>1)</sup> Vergleich. Grammatik der semit. Sprachen, S. 175.

<sup>6)</sup> Ein gutes Beispiel in den von F. Delitzsch edierten Tafelchen, Beitr. z. Assyr 1890, wo die Formen usalla — usallu — usallı "ich bete" sich zufallig unmittelbar folgen, S. 189, S. 192, S. 194.

sich die Aufgabe, zu erklaren, wie innerhalb einer vollstandig ausgebauten und im Lauf so vieler Jahrhunderte bereits schriftlich fixierten Sprache eine so auffallende, nach Unbestimmtheit und Willkur aussehende Eigentümlichkeit entstehen und sich behaupten konnte Die für das Babylonisch-Assyrische vorhandene Möglichkeit, beispielsweise den Satz: lucem non videt wiederzugeben mit

hat auf dem Gebiete der verwandten Sprachzweige, des Hebraischen, Alabischen, Athiopischen u s w., keine Parallele.

#### I. Die Endvokale des Nomens.

Der Umstand, dass im vorliegenden Zustand der Sprache die Sprachelemente u, i, a in verschiedener Weise für einander eintieten konnen, legt den Schluss nahe, dass sie nach einer Richtung hin eine Art Gleichwertigkeit besitzen müssen Diese Gleichwertigkeit kann nun kaum in etwas anderem, als in der Funktion unbestimmter Deutworte gesucht werden, und sie muss anerkannt werden gleichviel, ob für das Ursemitische das Vorhandensein der Triptosie<sup>2</sup>) vorausgesetzt wird oder nicht. Denn offenbar hat das Assyrische auf diese weitere Funktion der Kasusbezeichnung grösstenteils verzichtet und sich mit jener ersten, der nach Genus und Kasus unbestimmten Hindeutung, begnügt

Fur die folgende Untersuchung ware es freilich von Wert, wenn sie von der bestimmten Entscheidung ausgehen könnte, ob das Ursemitische die drei festen Deklinationsvokale bereits besass oder nicht, allein eine solche Entscheidung ist bis jetzt noch nicht zu fällen. J Barth, Hommel und E König3) bejahen die Existenz der drei festen Kasusendungen; eine Art Mittelstellung nimmt R Kratzschmar ein, welcher glaubt, es sei von Philippi und Sellin bewiesen, dass "das Ursemitische zu der Zeit, da das Verbum sich vom Nomen trennte, nach Art der arabischen Diptota nur zwei Kasus mit den Endungen u und a gekannt hat, den Nominativ und Accusativ-Genitiv, wahrend sich der Genitiv mit

2) Ich bezeichne mit diesem Worte das Schema: u = Nom., i = Gen,

a = Accus.

<sup>1)</sup> Dazu kommt noch u, i, a fur Nominativ und Genitiv des Substantivs. Hier sind besonders bezeichnend Genitive auf u nach einer Praposition, die so gut in altester wie in jungster Zeit vorkommen, siehe Keilinschriftl. Bibl. IV (1896) and naru (Altbabyl.), and suraru šakan (Arsacidenzeit), put tubbu "für die Gute" (Nabuchod. II) S. 320, 322, 192 und passim.

<sup>3)</sup> ZDMG. 53, S. 593 ff. - Ed. Konig: Hebraisch und Semitisch, 1901, S. 111 u. 45.

der i-Endung erst spater herausgebildet hat".1) Meistens aber wird die ursprüngliche Deklinationsfestigkeit überhaupt abgelehnt, so von G. Hoffmann, A Dillmann, P. Haupt und J. Wellhausen.2) Diese Ansicht, die entschieden den Vorzug verdient, kann sich auf die Beobachtung stutzen, dass gerade die altesten Stufen verschiedener semitischei Sprachzweige nicht auf Deklinationsfestigkeit hinweisen, sondern sie vielmehr erst zu entwickeln scheinen Diesen Gang der Dinge setzt A Dillmann voraus, der auf das Athiopische bezugnehmend also urteilt: "Selbst diese vier (mit Vokativ) im Semitischen moglichen Kasus sind keineswegs in allen semitischen Sprachen vollstandig entwickelt; auch das Athiopische hat mehrere von ihnen zu entwickeln angefangen, aber nicht durchgeführt".")

Furs Arabische wurde schon von J. G. Wetzstein das Alter der breiteren, mit I'rāb lautenden, Wortformen bestritten, da "die heutige Aussprache der arabischen Wortformen im Ganzen dieselbe 1st, welche sie vor tausend Jahren war"; eine Ansicht, welche K. Vollers in der Hauptsache zu unterschreiben geneigt ist 4) G. Hoffmann hegt "grundlich die Ansicht, dass die Verwendung wortendender Vokale zu Kasuszeichen eine Neubildung des Arabischen ist -, wahrend sich die ältere dieser Art bare Sprache durch vorgesetzte Prapositionen behalf" 5) Th. Noldeke verteidigt zwar gegen Vollers das hohe Alter der alten Dichterund der Koranaussprache, aber gerade seine Konstatierung, dass bei den Dichtern die Diptota nach Bedarf des Metrums zu Triptota werden und in seltenen Fallen auch das Umgekehrte geschieht, deutet auf einen Zustand fruherer Freiheit 6)

Das Hebraische weist Spuren von vokalischem Substantivauslaut auf, aber nicht im Sinne der Deklinationsfestigkeit, in den bekannten Formen. Methu-šelah, Penu-el, Peni-el, beno u. s. w. kommt eine bestimmte Kasusfunktion nicht in Betracht.

Rechnet man zu diesen Thatsachen die schon in den altesten assyrischen Texten zu beobachtende Freiheit in Verwendung der Endvokale, so ergiebt sich als Resultat, dass für das Ursemitische die Deklinationsfestigkeit der Nominalauslaute durch nichts bewiesen, die Freiheit dagegen ziemlich wahrscheinlich gemacht werden kann.

In jedem Falle bleibt aber für die auslautenden Wortelemente u, i, a nur eine gemeinsame, nicht an Kasus gebundene, Grundbedeutung übrig, die sich etwa folgender Weise definieren lasst:

> Die Endvokale u, i, a beim assyrischen Nomen sind die Reste dreier ursprunglich aquivalenter und vorausstehender Deutworte von der Form hu, hi, ha.

Beitr. z. Assyr 1890, S. 418
 Anz. G. G. W. 1890, S. 39 u. 1901, S. 742. — ZDMG. 34, S 758.

<sup>3)</sup> Athiop Gramm 2 1899, S. 282. 4) Z. f. Assyr. 1897, S. 125 ff. 5) A. G. G. W. 1890, S. 39. 6) Z. f. Assyr. 1897, S. 178.

Diese Deiktika sind mit den betonten und verstarkten Formen z. B. des arab. oder hebr. Pronomens:  $h\bar{u}$ ,  $h\bar{\iota}$ ,  $h\bar{a}$  nachstverwandt, aber nicht identisch. Sprachgeschichtlich ist ihnen zunächst die Funktion von Demonstrativen, dann abgeschwacht die des Artikels und schliesslich die der Emphase zuzuerkennen. Im weiteren Verlaufe ist zuletzt, wie das Aramaische zeigt, auch der sogenannte status emphaticus infolge verallgemeinerter Anwendung seiner eigentlichen Bedeutung verlustig gegangen, und so bewirken auch im Assyrischen u, i, a, dem Nomen angehängt, keine eigentliche Hervorhebung mehr. Im vorliegenden Zustand der Sprache stehen also die Endvokale tonlos, dem Sinne nach pleonastisch und vermögen wegen ihrer ursprunglich indeklinabeln Natur auch jetzt noch fur einander einzutreten

Die hier vorgetragenen Satze werden im Folgenden durch den Nachweis des Bestehens und der sprachgeschichtlichen Abwandlung der genannten drei Demonstrativpartikeln begrundet

### A. Die Existenz der Deutworte. hu, hi, ha auf semitischem Sprachgebiete.

Für ein Demonstrativum hu bilden hebr. אה, arab 🎺, aram. und oo, ath. Ur (fragend durch den Ton und z. B in O, A, Ur) die nachstliegenden und hinreichenden Belege. Überwiegend Deutewort für masc. sing. (Nominativ) ist es ursprunglich doch indeklinabel zu denken, wie seine Verwendung als Objektsaccusativ und in Formen wie: رُمُو , وُمُو , شَوْء , mān hū "was ist das " gleich ma hū? Evod.  $16,\,15\,,\,$  beweist. Im Assyrischen kommt zunachst  $\hat{u}$  "dies, es" in Betracht, das nach Delitzsch aus umma, û-ma zu erschliessen ist. Auch das fragend angehängte -u, z B. izirtu-u "ein Fluch dies?" 1st mit Rücksicht auf deutliche Parallelen hierherzuziehen, vgl. oben ath.  $h \bar{u}^{\, \gamma}$  Auch im Syrischen unterscheidet sich die Frage: "Ist Gott gross?" Jon oo 🚉 nur durch den Ton von der Aussage: "Gott, er (1st) gross".1) Ahnlich heisst je nach der Betonung . "wer?" oder: "wer ist?" Mit verstarktem Anlaut endlich bildet das Assyrische für hu das regelmassige Pronomen:  $\delta u^2$ 

1) Th. Noldeke: Syr. Gramm.2, S 257.

<sup>2)</sup> An der Moglichkeit dieses Uberganges ist nicht zu zweifeln, vgl. die Reihe: Haph'el, 'Aph'el, Saph'el; Zımmern vergleicht Mehri hemû "horen", assyı. šemū, Vergl Grammat. d. semit. Spr. S 29, Brockelmann Mehri. he, hem, masc., mit fem se, sen, Zeitschrift f Assyr. 1902, S 402. E. Konig will gar den s-Laut fur das Ursprungliche annehmen, Hebraisch u. Semit S 63. Das Richtige bei Zimmern a. a. O.

Das Demonstrativum hi ist schon sehr frühzeitig im ganzen Sprachgebiet für die Femininbedeutung determiniert. Doch fehlt es nicht an Spuren, die auch für hi auf masc. bezw. indeklinable Demonstrativkraft hinweisen. Es liegt vor in hebr. عن wer masc. und fem., ath.  $\mathfrak{A}$  was?, neutr. Galla ) mi was, Saho: mi wer? Selbstandig erscheint hi noch in  $\mathfrak{A}$  (indefinit), mit anderen Demonstrativ- und Relativpartikeln zusammengesetzt in arab. عن أَلَّذُ عن الله عن einfachem n verhalten, wie ath. n zu n z. n in n sign n verhalten, wie ath. n zu n z. n in n sign n

Sieht man die Präformativa des semitischen Imperfekts auf ihre Fähigkeit an, die Personen zu unterscheiden, so ergibt sich aus der Reihe arab ja-ta-a-na-, ju-tu-u-nu-, hebr. ji-ti-e-ni, dass das Merkmal der 3. Pers sing masc anlautendes i sein muss, also folgerichtig im Assyrischen i-kašad "er" erobert, i-kšud "er" eroberte; vgl. hierzu späteres i-ktol im Hebraischen. 3) Am haufigsten und deutlichsten erscheint aber hi als Demonstrativ der 3. Pers sing. masc in objektivischem Sinne, z. B. westaram. "baute ihn", "popferten ihn", syr.

<sup>1)</sup> H. Zimmern: Vergl. Gramm S 79. — Demnach kann auch assyr. mīnu was vwe? ganz gut ursprunglich, d h. nicht erst aus mū umgelautet sein; noch weniger מוד או מוד מוד קבור קבור קבור קבור אונים, gegen Dillmann, der jedoch "die Existenz der uralten Deutwurzel: ½ "er" selbst zugibt. Äth Gramm. S 35 u 223.

<sup>2)</sup> Dagegen ist arab x statt x ein innerarabischer Lautwandel infolge von Vokalassimilation, Zimmern, a a O. S. 42.

<sup>3)</sup> P. Haupt und Vollers, dem Noldeke beistimmt, treten fur Selbstandigkeit des Prafixvokales z, der nicht notwendig junger sein muss als a, ein Beitr. z. Assyr 1890, S. 17. Z. f. Assyr 1897, S. 135. 186. — Prof A Fischer weist mich darauf hin, dass das jungere Arabisch, dialektisch sogar das alte Arabisch, den Prafixvokal z zeigt; der a-Vokal scheint also vorzugsweise der klassischen Litterarsprache anzugehoren.

<sup>4)</sup> Von Zimmern naturlich aus  $h\bar{a}h\bar{u}$ ,  $h\bar{a}h\bar{t}$  abgeleitet, a a O. S 20.

<sup>5)</sup> Ebenda S 177 (mit Fragezeichen),

was? Im Assyrischen käme der indeklinable Anlaut der Pronomina annā, annātu, ammū, agā u. s. w in Betracht, soweit hier aspirierter Anlaut zugrunde gelegt werden darf; 1) weiterhin das indeklinable, demonstrative a nach Nomina. z. B. suluppū-a "diese Datteln".

### B. Enttonung und Postposition von hu, hi, ha

Mit der Abschwachung des Tones, der auf deiktischen Partikeln liegt, ist sehr haufig die Zuruckversetzung hinter das Nomen, mit dem sie zusammengehoren, verbunden Auf solche Weise entsteht das Relativum aus dem Demonstrativum, der enklitische, unbestimmte Artikel aus dem betonten, determinierenden, $^2$ ) und so sind auch die Deiktika hu, hi, ha nach der Enttonung hinter das Nomen (und Verbum) getreten

Für die Postposition des Deutwortes ha ist naturlich der status emphaticus des Aramaischen in erster Linie zu nennen. Das Demonstrativum, enttont und seinem Nomen angehängt, bewirkt zunachst noch Emphase, verbunden mit einer Art Determination. Fur hebr. אַבְּילֵב, erscheint westaram. אַבְּילָב, syr. אַבְּילָב, bald aber geht dieser Form infolge verallgemeinerter Anwendung die Kraft der Hervorhebung verloren, so dass dem stat emphat. für gewohnlich eine besondere Bedeutung nicht mehr zukommt. Das nachgesetzte ha = אבּי ist ebenfalls deutlich indeklinabel und steht deshalb beim Mask, beim Fem und beim Plur.: אַבְּילֵב, אַבְּילָב, יוֹרָבָּי, יוֹרָבָּי, יוֹרָבָּי, אַבְּילָב, ווֹר וֹחַלְּיִב, יוֹרְבָּי, יוֹרְבָּי, אַבְּילָב, ווֹר וֹחַלְיִב, יוֹרְבָּי, אַבְּילָב, ווֹר וֹחַלְיִב, יוֹר בּיִר וּתְּרָבָּי, ווֹר בּיִר וּתְּרָבָּי, man kann also auch im Hebraischen von einem stat. emph. sprechen. 4)

In gleicher Weise tritt hu bei geringerer oder mangelnder Betonung hinter das Nomen; häufig steht es alsdann im Semitischen im Sinne der Kopula. Hierher gehören die bekannten Verbindungen:

Aber auch die jungere Sprache hat sich die Fahigkeit bewahrt, in gewissen Verbindungen den Artikel relativisch abzuschwächen und dem Nomen nachzusetzen, vgl. "alles, das er geheiligt":

<sup>1)</sup> Moglich ware auch einfaches 'a, vgl. فيلي, حاًلٍ, كُالْ.

<sup>2)</sup> O. E Lindberg: Semitische Lautlehre, Goteborg, 1897. Bd III nr. 6, S. 81 furs Arabische, Alamaische, Sabalsche

<sup>3)</sup> Weil ō hier sicher aus hahu kontrahiert ist.

<sup>4)</sup> a. a. O. S 96

<sup>5)</sup> Den aram stat emph. erklaren in obigem Sınne J. Barth. American Journal of Semitic Lang XIII, 12; H. L. Strack. Gramm d. Bibl-Aram. S. 19; Th Nöldeke: Syr. Gramm S. 47.  $_{\pi}\bar{a}$  (urspr  $h\bar{a}$ ?) u. a

assyr. mannu, nur durch den Ton vom Fragewort unterschieden. Eine relativisch gewendete Bedeutung kommt nachgesetztem hu in den althebräischen Eigennamen zu, wie: אַבּוּר אָּבּוּר אָּמּחוּת שׁבְּּחִיר אָּמּחוּת, der: Gottes", אַבּרוּר Diese Formen sind spater zu Gunsten des kurzeren status constructus aufgegeben worden Einen derartigen relativisch gewendeten oder irgendwie determinierenden Auslaut supponiert Dıllmann mit Recht für das Altathiopische. für das spatere nur mehr "ein kurzes, unbestimmtes e", in welchem wohl früheres u und i zusammengefallen sind i) Bei völliger Tonlosigkeit und damit verbundenem Pleonasmus ist dies auslautende u, i im Hebraischen und Äthiopischen verschwunden.

Enttontes und zurückgesetztes hi erscheint z. B in syr. "sie die (ist)", יס וויים אוֹם "diese die (ist)": noch ohne femin. Bedeutung neben hu in althebraischen Eigennamen: הַמַלְבִּיבֶּדְּק "Konig. der: Gerechtigkeit", בַּרַרְיִּאַל "Mann, der: Gottes", phon בַּרַרִיּאַל "Gnade, die. Baals" u. a Dieser Verwendung entspricht durchaus die regelmässige stat. constr Form im Athiopischen, deren spateres a von Dillmann überzeugend auf angehangtes: זוֹת "der von" zurückgefuhrt wird; 2) ähnlich in Nominalformen mit Suffixen: kĕdūsānī-ka "die Heiligen, die dein". Über "und H. im Verhaltnis zu " und H siehe oben

Da also der Vorgang der Enttonung und Zurückversetzung der deiktischen Partikeln hu, hi, ha auf semitischem Sprachgebiet deutlich nachzuweisen ist, darf auch auf assyrischem Gebiete die Erklarung von  $n\bar{u}r$ -u,  $n\bar{u}v$ -i,  $n\bar{u}v$ -a als Verbindung des Substantivs mit hu, hi, ha als die einfachste und wahrscheinlichste bezeichnet werden  $^3$ )

Dabei ist zu beachten, dass nach den bisherigen Ausführungen hu, hi, ha ursprunglich in de finite (indeklinable) Deiktika sind, also auch nûr-u, -i, -a des Endvokals wegen weder einem bestimmten Kasus oder Numerus, noch einem bestimmten Genus zuzuteilen ist; die Funktion der Endvokale beschrankt sich lediglich auf eine Art Hervorhebung, Emphase, wie in aram. אוֹנָם dies ist aber der

<sup>1)</sup> Athiop Gramm. S 193. 283; also die Reihenfolge kalbu  $kalbe \cdot kalb$ .

<sup>2)</sup> Ebenda, S. 289

<sup>3)</sup> Herr Prof. C Bezold, dem ich auch sonst einige wertvolle Bemerkungen verdanke, macht mich darauf aufmerksam, dass W. Wright zu diesem Punkte bemerkt: "(the accusative) is in fact nothing but the demonstrative  $h\hat{a}$ ," und: "we may possibly venture to see (in the nominative) the pronominal element  $h\hat{a}$ ", Lectures on the comparative grammar of the Semitic languages, Cambridge 1890, p. 143.

thatsachliche Zustand der assyrischen, mit Endvokal lautenden Nomina.

Den oben angeführten Formen mit sogenanntem "Bindevokal" (Methušelach, ķèdūsānīka) sind im Assyrischen jene Falle an die Seite zu setzen, in welchen ein im stat. constr. stehendes Nomen den Endvokal behalt z B. adman-u belūti, kullat-a ilāni, puluhti (Acc) ilūtišunu; 1) doch ist auch im Assyrischen das Fehlen des Vokales — ausser i beim Genitiv — das Regelmassige.

### C. Zur sprachgeschichtlichen Begründung.

Als Grund der Verschiedenheit, dass das Deutwort in einigen semitischen Sprachen seinen Ton und die Stellung vor dem Nomen bewahrt, wahrend es in anderen in der oben vorgeführten Weise den Ton und die Stellung verhiert, darf, neben rein logischen Ursachen, auch folgender genannt werden. Das vokalisch auslautende Deutwort wird sich in seiner Selbstandigkeit dort erhalten, wo es einerseits durch einen konsonantisch schliessenden Zusatz, andererseits durch die konsonantische Festigkeit des folgenden Anlauts vor Verschmelzung geschützt ist

Dies ist der Fall im Arabischen und Hebraischen, wo das demonstrative ha durch ein weiteres, konsonantisch schliessendes, Deutelement geschützt wird: عَلَى اللهُ ال

Im Gegensatz hierzu lasst sich im Westaramaischen, mehr noch im Syrischen und Athiopischen, am meisten im Samaritanischen und Assyrischen eine Zunahme vokalischen Anlauts, veranlasst durch Aufweichung der oben bezeichneten Konsonantenreihe, bemerken. In diesen Sprachzweigen beginnen die mit Nanlautenden Wörter mehr und mehr vokalisch alähā, ilu u. s. w., ebenso wird und im Anlaut vermieden oder vokalisch gesprochen, in wird haufig durch Nersetzt, und selbst für z gilt schon im Aramäischen die Regel, dass Nan seine Stelle tritt, sobald ein zweites z im gleichen Stamme folgt

Auch im Athlopischen, besonders im Amharischen, im Samaritanischen und Mandaischen neigt die Sprache zu solcher Verweichlichung, so dass der ursprunglich konsonantische Anlaut vieler Wörter vokalisch wurde, vgl ulūd, igaber u a.²) Wahrend aber die hier genannten Sprachzweige wenigstens die Schreibung dieser Buchstaben, wenn auch mit manchen Verwechslungen, bei-

<sup>1)</sup> Delitzsch: Assyr. Gramm S. 192.

<sup>2)</sup> Dillmann: Athiop. Gramm. S. 7, F. Praetorius Äthiop Gramm. S. 7; E. Konig Hebrasch und Semitisch S. 31.

behielten, verschwand im Assyrischen die schwache Konsonantenreihe fast vollständig auch aus der Schrift, und damit war für eine bedeutende Anzahl von Wörtern rein vokalischer Anlaut gegeben.<sup>1</sup>)

Da ferner das Assyrische nicht blos gleichlautende Vokale, sondern auch verschiedenartige, die unmittelbar aufeinanderfolgen,²) mit Leichtigkeit und regelmassig kontrahiert (a+a, i+i, u+u, aber auch a+i, i+u, a+u u s. w.). so sieht man leicht, dass Zusammenstellungen wie u  $\bar{u}m, a$   $\bar{a}l, i$  id, i  $\bar{u}m$  u s w. schwierig zu sprechen, undeutlich und darum zu vermeiden waren, einfach durch  $\bar{u}m-u, \bar{u}l-a, id-i, \bar{u}m-i$ . Diesen Bildungen schlossen sich die analogen wie  $malk-u, k\bar{a}sd-u$  an.

### D. Anwendung auf spezielle Fälle.

Wenn die gegebene Erklärung der Endvokale u, i,  $\alpha$  als Reste ehemaliger, artikelahnlicher Deutworte richtig ist, so muss ihr Verhalten dem des Artikels in Differenzfallen entsprechen. Als solche seien hier angefuhrt;

a) Das Verhaltnis von Artikel und Eigenname. Der Artikel determiniert zunachst ein Appellativum, ist also bei Eigennamen insofern entbehrlich, als diese, weil singular, ohnehin schon determiniert sind Daher gilt im Hebraischen und Arabischen die Regel, dass den Eigennamen kein Artikel zukommt<sup>3</sup>) Dem

<sup>1)</sup> Nach F. Delitzsch' Handworterbuch verhalten sich die vokalisch anlautenden Vokabeln zu den konsonantisch anlautenden, nach Seiten berechnet, fast wie 2.5.

<sup>2)</sup> Sogar bei ganz ausserlicher Zusammenstellung kennt das Assyrische die Synalophe *lū-mâri*, *lā-duru* u. a. obwohl es andererseits N, besonders in der Verdoppelung, festzuhalten vermag.

<sup>3)</sup> Die Verwendung von Appellativa und Gentilicia als Eigennamen scheint der Umweg zu sein, auf welchem auch letztere zum Artikel gelangen konnen Hier bildet das Griechische ( $\dot{o}$   $\Pi o \nu \tau \iota \nu \dot{o}_{S}$ ) eine schone Parallele Schon in der Ptolemaerzeit werden Personennamen gelegentlich ohne erkennbaren Grund mit dem Artikel versehen, A. Deissmann, Berl. phil. Wochenschr. 1902, Sp. 1468.

<sup>—</sup> Derartige Eigennamen sind auch im Arabischen ziemlich zahlreich: العباس, والعباس etc. Diese konnen den Artikel einbussen (vgl. Mufassal, S 7 Z 10ff.).

Im Allgemeinen aber bedarf das Nomen proprium des Artikels nicht.

entspricht im Assyrischen die Regel, dass die Eigennamen z. B von Gottern, wie · Śamaš, Marduk, Ištar, Sin u s w und von Personen, wie Sin-uballit, Nabū-kudurri-usur u. s w. die Endvokale regelmassig nicht haben.

Dem entspricht auch, in Übereinstimmung mit der obigen Beweisfuhrung, dass im Syrischen gerade die echt syrischen Eigenund Personennamen vielfach noch den sonst fast ungebrauchlichen status absolutus (ohne  $-\bar{a}$ ) aufweisen.

Hiermit korrespondiert im Athiopischen die Regel, dass die Eigennamen, weil an sich bestimmt, den stat constr. (also auch sein determinatives *i*) vermeiden.<sup>1</sup>)

- b) Das Verhältnis von Artikel und status constructus. Durch ein eng anschliessendes Bestimmungswort wird im semitischen Sprachgebiete das Nomen regens determiniert, so dass eine weitere Determination, durch den Artikel, unstatthaft wird. "Die Tochter des Königs" kann also nur heissen Dementsprechend steht auch im Syrischen das Nomen ohne das den Artikel ersetzende änder Löse. Und ebenso verlieren im Assyrischen die im stat constr. stehenden Worter regelmassig den Endvokal, z. B. puhru, aber puhur iläni.
- c) Status emphaticus und nota relationis. Bei enger Verbindung zweier Substantiva kann statt des stat. constr. vielfach die Beziehung relativisch, durch die nota relationis, ausgedrückt werden. Im Syrischen gilt hier die Regel: entweder stat. constr. ohne nota, oder stat abs mit nota محكوا المحكمة

Die gleiche Natur der assyrischen Endvokale bedingt ein gleiches Verhalten bei Verwendung der nota relationis:  $\check{s}a$ , also entweder  $er\bar{e}b$   $\check{s}am\check{s}i$  oder  $er\bar{e}bu$   $\check{s}a$   $\check{s}am\check{s}i$ , als Regel.

Dies übereinstimmende Verhalten der assyrischen Endvokale mit ganz bestimmten Eigenheiten demonstrativer Elemente im semitischen Sprachgebiet rechtfertigt ihre Definition als indefiniter Deiktika auch vom syntaktischen Standpunkt aus vollkommen.

### II. Die Endvokale des Verbums.

Wie eingangs erwahnt, kann das assyrische Verbum ebenfalls die Endvokale u, i, a ansetzen. Im Hauptsatze kann der Endvokal ohne merkbaren Unterschied stehen oder fehlen; wenn er gesetzt wird, lautet er am haufigsten u, seltener i, in Verbindung mit der Mimation oft a. Im Unterschied hiervon muss der Endvokal im relativ gewendeten Nebensatz (nach ša, arki ša u. 3.)

<sup>1)</sup> Dillmann, I. cit. S. 290.

regelmässig gesetzt werden; am häufigsten steht wieder u, seltener i und a

Eine von der Verschiedenheit des Endvokals abhangige Bedeutung lässt sich auch hier nicht konstatieren 1) So empfiehlt sich schon nach dem äusseren Bestande und der Art der Verwendung die Annahme, dass die Vokale a, i, u, die ausserlich, ohne Nachdruck und Bedeutungsveranderung dem Verbum angefugt werden konnen, ihrer Herkunft nach mit denen des Nomens identisch sind, also auch auf die Deutelemente hu, hi, ha zurückgehen. In diesem Falle ist die sich sofort erhebende Frage zu beantworten, welche Funktion ihnen zukommt, weiterhin, ob die objektivische die einzig mogliche ist.

# A. Möglichkeit subjektivischer Funktion der Endvokale des Verbums.

Dass ein dem Verbum nachgestelltes, tonloses Pronomen subjektivische Funktion habe, ist auf semitischem Sprachgebiete nicht ohne Belege. Hierher gehoren die subjektivischen Pronomina nach den Substantivformen des Verbums, Particip und Infinitiv, z. B. קשל הואה "er tötet", ebenso arabisch. בَבَّنَّ auch subjektiv "sein Töten" (= "er tötet"); besonders im Syrischen, wo die Nachstellung von סָסָּ, שׁלְּעֵל und sogar von مُرَّدُ أَنَّ die auch objektivisch stehen, beim Particip überhandnimmt

Hieinach kann im Assyrischen zunachst der Endvokal der Permansivformen  $k\bar{a}sdu$ ,  $b\bar{i}di$  u. a an sich subjektivisch, also wie beim Nomen,<sup>2</sup>) erklart werden. Das diesem Thema entsprechende Perfekt hat sogar im Arabischen und Athiopischen den Endvokal konstant festgehalten; in عَمَلَ , يَعَمَلُ . . s. w. beweist, nur den Sinn von "er" haben.

Das Hebraische und Aramaische haben dieses tonlose Demonstrativ als überflussig fallen lassen, nehmen es aber unter Umstanden wieder auf z. B oo sagte er"; où oo sagte er"; où oo sagte er"; où oo sagte er"; où oo sagte er"; ou 
 Das assyrische Particip regiert uberhaupt haufiger als Nomen den Genitiv, als in Verbalkraft den Casus verbi, Z. f. K. II, S. 262.

<sup>1</sup> Z. B. in den Achamenideninschriften (herausgeg. v. C. Bezold, 1882, p XI) "wechselt der auslautende u-Vokal zuweilen mit i und a". — E. Muller· Grammatische Bemeikungen zu d. Annalen Asurnasirpals, Zeitschr. f. Assyr. I, S. 370 sagt· "Die Verba tert. v (j) lauten im Sing bekanntlich bald auf  $\hat{a}$ , bald auf  $\hat{a}$  aus. Dies gilt auch von Asurnasirpal". — R Kratzschmar: Beitr. z. Assyr. 1890, S. 379 ff. umfangliche Statistik.

"und er fuhrte sich em",1) wo ooj bereits entbehrlich zu werden beginnt

Auch das Prasens-Prateritalthema kann im Assyrischen die Endvokale ausetzen. Da das Hebraische, Aramaische, Athiopische auf die hierin liegende wiederholte Determination verzichten, bildet nur mehr arab عُمَّةُ die Parallele zu ikašadi, ikšudŭ u. s. w. Es genügt dies aber. um zu zeigen, dass der Endvokal im Assyrischen auch in diesem Thema subjektivisch stehen kann

Dagegen mussen die Endvokale des arabischen Imperf. a und i ( $\dot{\imath}$ ,  $\ddot{\imath}$ ,  $\ddot{\imath}$ ) als innerarabische Modifikationen verstanden werden, aus welchen für  $ik\ddot{s}uda$ ,  $ik\ddot{s}udi$  (relat.) nichts zu erschliessen ist Denn hatte  $ik\ddot{s}uda$  die Nuance des als Aussage accusativisch gefarbten Subjunktivs,²) so könnte es weder im Hauptsatz stehen, noch im Nebensatz mit u und i wechseln. Richtiger bezeichnet Peiser die Formen mit nachklingendem a als emphatische,³) aber die mit u— weitaus die haufigsten— und i sind es ebenfalls, und alle nur in abgeschwachter Bedeutung Die scharfe Trennung von u und a, wie sie im Arabischen vorliegt, ist erst sekundär.4)

Wenn also im assyrischen Hauptsatze ohne jeden merklichen Unterschied iprus mit iprusu (i, a) wechselt, so kann man die Endvokale als tonlose Deiktika in subjektivischem Sinne ansprechen.

### B. Objektivische Funktion der Endvokale des Verbums.

Die gewohnliche Funktion des dem Verbum angehangten Pronomens ist die objektivische. Dabei ist aber zu berücksichtigen, dass bei dem logischen Nachdruck, der dem Verbalobjekt zukommt, diese Suffixa fast stets betont und verstarkt sind, vgl. קַּטְלָּהַר, קּשְׁלָּהַר, אָּבְּיָרָה, שְּׁלִּהְר, אַנְיְלָּהָר, אַנְיִּלְּהָר, אַנְיִּלְּהָר, אַנְיִּלְּהָר, אַנְיִּלְּהָר, אַנְיִּלְּהָר, assyr ikšudšu, ikšudaššu. Wenn also unter Umstanden auch ikšud-u, i, a objektivische Bedeutung haben soll, so kann dies nur eine nebensachliche. pleonastische sein Als solche ist sie thatsachlich in vielen Fallen zu erkennen

<sup>1)</sup> Th. Noldeke Syr Gramm<sup>2</sup> S. 168 — Was J Barth, Zeitschr. f Assyr II, S. 375f, hieruber bemerkt, trifft nicht den Kern der Sache, weil der Unterschied der gewohnlichen, betonten und verstarkten, Pronomina von den obigen unbetonten, enklitischen nicht berucksichtigt ist. Betonte Suffixe am Verbum haben allerdings objektivische Bedeutung.

<sup>2)</sup> So das Arabische und im Athiopischen das "anfuhrende A", das in der oratio obliqua jedem oder einigen Worten angehangt wird Dillmann, Ath. Gramm<sup>2</sup> S 339.373. Trumpp, ZDMG 28, S 559. Bezold, Z. f. Assyr. 1901, S. 398.

<sup>3)</sup> Beitr. z. Assyr. 1890, S 413

<sup>4)</sup> So Konig, a a O. S. 117.

Pleonastisch wird die Funktion des Suffixums, wenn das Objekt schon anderweitig ganz oder hinlanglich ausgedrückt ist. So wird z B. im Syrischen haufig ein pleonastisches Suffix angewendet in Verbindungen wie. 

"", er totete ihn, den Mann"; hiernach könnte z. B auch: iprust umma "er log (es) also" in objektivischer, aber pleonastischer Bedeutung erklart werden. Deutlicher tritt der Pleonasmus des Suffixums in Relativsatzen hervor, wo es mit der nota relationis konkurriert.

so ist z B. in dem Satze: وَيُ ٱلْغُرَالُ ٱلْفَانِي خَلَصْتَهَا Genus und Numerus des Objekts zweimal ausgedruckt und, sofern das Relativum auch accusativisch gefasst werden kann, auch der Kasus und damit wird eigentlich das Suffix entbehrlich, pleonastisch. Im Syrischen wird darum in der Mehrzahl der Fälle das Objektverhaltnis nicht durch Rückweisung angedeutet;¹) wenn aber das Suffix in solchen Fallen doch steht, neigt es mehr oder weniger zum Pleonasmus Im Assyrischen entspricht hier die Regel, dass der relativisch gewendete Nebensatz stets mit Endvokal, hier also pleonastischem Suffix, stehen muss; z. B. agā ša anāku ēpuš-u "das, was ich gethan". Dieser Satz entspricht sowohl dem oben angeführten arabischen, als z. B. dem syrischen Sprachgebrauch in:

Unter Umstanden wird aber nicht das Objektssuffix, sondern das Relativum oder auch beide als pleonastisch empfunden und weggelassen. Z. B. hebraisch: "und er fallt in die Grube, die er macht" (مَوْتِدُ); arabisch: "eine Gazelle, die ein Wolf verfolgt"; Auch diese Eigentümlichkeit weist das Assyrische auf, insofern die nota relationis ausgelassen werden kann, nicht aber der Endvokal des Verbums, der in diesem Falle den einzigen Hinweis auf das Relativverhaltnis bildet,²) z. B. bītu ēpuš-u "das Haus, das ich gebaut". Auch hier ist die objektive Funktion des Endvokals zweifellos.

Hiermit dürfte die Bedeutung und Herkunft der assyrischen Endvokale beim Nomen und Verbum hinlänglich erwiesen sein. Mögen sie die Funktion eigentlicher Kasusvokale bereits verloren oder noch nicht erreicht haben: im vorliegenden Zustand der babylonisch-assyrischen Sprache zeigen sie sich als enttonte und grösstenteils pleonastisch stehende Deutworte, deren Ursprung aus alten

<sup>1)</sup> Noldeke, Syr Gramm.<sup>2</sup> S. 268.

<sup>2)</sup> Delitzsch, Assyr. Gramm. S. 355.

Demonstrativen noch deutlich zu erkennen ist In einem Punkte zeigt das Assyrische freilich einen Gegensatz zu allen ubrigen verwandten Dialekten; diese haben namlich alle von den gegebenen Moglichkeiten der Entwickelung z. B Kasusbildung, Artikel, Bindevokal, Emphatikus, Konstruktus, Absolutus u. s. w. die eine oder andere bevorzugt und ausgebildet, das Assyrische ist dagegen fast nirgends zu einer strengen Regelmassigkeit durchgedrungen, sondern hält — den Artikel ausgenommen — das eine mit dem andern fest Es hat sich gezeigt, dass alle die Verschiedenheiten, die das Assyrische gleichzeitig aufweist, in den verschiedenen Zweigen des semitischen Sprachstammes ihren Beleg finden, dass also der Charakter des Assyrischen auch nach dieser Richtung hin durchaus semitisch ist

Für das Verschwinden des vorausstehenden Artikels ist, wie gezeigt wurde, das Überhandnehmen rein vokalischen Anlauts mit in Rechnung zu ziehen. Dass aber von den übrigen Eigentümlichkeiten: Kasus, Bindevokal, Status abs, c., emph. keine zu voller Alleinherrschaft gekommen ist, konnte teils mit dem fortdauernden, archaisierenden Einfluss der geschriebenen Sprachdenkmaler, der sicher in keinem anderen semitischen Volke so energisch gewirkt hat, erklart werden, teils mit der politischen Grossmachtstellung der babylonischen und assyrischen Reiche, durch welche stets ein Nebeneinander verschiedener Dialekte begunstigt, aber die Alleinherrschaft eines einzigen ausgeschlossen wurde.

日本のでは、「中のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは 「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日

### Pahlavi Yasna I. Edited with all the MSS. collated.

By

#### L. H. Mills.

#### Invocations.

Nivēdēnam¹ va² hankartēnam [av'\*) denā yazesn', barā³ va⁴ nivēdēnam aēyā bun' (so) vebedūnam-i7 hankartēnam aēyaš roēšā  $bar\bar{a}$  vebed $\bar{u}$ nam- $\bar{i}^{10}$ ]  $d\bar{a}t\bar{a}r$ - $\bar{i}^{11}$   $a\bar{u}$ harma $\dot{z}d^{12}$   $\bar{i}$   $r\bar{a}y\bar{e}$ - $\bar{a}\bar{o}$ mand  $\bar{i}^{13}$ gadā-ā $\bar{o}$ mand  $\bar{i}^{14}$  mahist $^{15}$  [pavan tan' $^{16}$ ]  $\bar{i}^{17}$  pā $\bar{h}$ r $\bar{u}$ m [pavan arγ'18] va<sup>19</sup> nēvaktūm [pavan xadītūntan'<sup>20</sup>],

 $xr\bar{o}zdt\bar{u}m^1$  [ $s\bar{a}xt\bar{u}m^2$  pavan  $k\bar{a}r^3$   $va^4$   $d\bar{e}n\bar{a}^5$   $kabed^6$ ]  $xrat\bar{i}gt\bar{u}m$ [va<sup>7</sup> dānāktūm] va<sup>8</sup> hūkerptūm<sup>9</sup> [aēyaš angām<sup>10</sup> aēvak' bayen tanē<sup>11</sup> pasijak tūm<sup>12</sup>] min aharāyīh avartūm [min hūtvaxšt<sup>13</sup> aīt<sup>14</sup> man' aētūn' 15 yemalelūnēt 16 aēy min yažatān 17 man' šān 18 tan' aharāyīh žag<sup>19</sup> ī<sup>20</sup> mas],

 $h\bar{u}d\bar{a}n\bar{a}k'$  [ $z'ag^1$   $a\bar{u}harmaz'd$   $\bar{\imath}^2$   $fr\bar{a}r\bar{u}n'$   $d\bar{a}n\bar{u}k^2$ ]  $\bar{\imath}$   $k\bar{a}mak'^3$ rāmēnītār [aēy aīšān4 pavan avāyast5 pavan rāmešn' yehemtūnēt'67.

man' lanā yehābūnt¹ havēm² afaš lanā taxšīt³ havēm⁴ [tan'xadūinak]\*\*) afaš fravart (so) havēm man min mīnavadān afzūnīgtūm [aūharmažd 5]

nivēdēnam hankartēnam [av \*) denā¹ yażešn¹] vahōman² va² artavahišt² va šatvēr' va spendarmat'3 va hörvadat (so) va amerödat.

n.1 h 1 zag i göspendan tan (sic)2 va3 zag ī göspendan rūvan'4 va ātaxš ī aūharmažd ī matārtūm min žag-han<sup>5</sup> (sic) ī amešōspendān [daxšak va aē<sup>5</sup> mā valū kolā II (dō) mat'<sup>7</sup> yegavīmūnēt'<sup>8</sup> mīnavad va\*) stih (va) anrag\*i\*) (? sic) va barāż†) 10].

n. h.  $asnih++)^1$   $\bar{\imath}^2$   $ahar\bar{\imath}y\bar{\imath}h$  rat' va  $h\bar{\imath}van'$   $\bar{\imath}^3$   $ahar\bar{\imath}v'$   $\bar{\imath}^4$ aharāyīh rat'.

 $nivar{e}dar{e}nam\ va^1\ hankartar{e}nam\ savang\ [mar{i}navad\ I^2\ ar{\imath}^2\ levatar{a}$ 

<sup>\*)</sup> Or , yal" (for av')?

<sup>\*\*)</sup> Is it possibly aevinak (sic).

<sup>\*\*\*)</sup> Read "angar"; see Ner

<sup>†)</sup> so emending?, if necessary; see Ner.

hāvan' hamkār] va vīsič i aharūv' ī aharāyīh rat' [ī4 anšūtā ī<sup>5</sup> bayen xvēškārīh ī<sup>6</sup> magōpat'<sup>7</sup>].

- $niv\bar{e}d\bar{e}nam\ va^1\ hankart\bar{e}nam^1\ mitr'\ i\ frehg\bar{a}\bar{o}y\bar{o}t'$  (so here)²  $\bar{\imath}$  $ra\gamma$ - $g\bar{o}$ š i  $^3$   $b\bar{e}var$ -(XM (so))- $\hat{c}$ ašm [afaš  $ra\gamma^4$ - $g\bar{o}$ š $\bar{i}h^4$   $a\bar{e}^5$   $a\bar{e}\gamma a$ š IIIII-(-V-) $^6$ -ra $\dot{z}^7$  (-C) mīnavad av rōēšā yetībūnd afaš kār  $\bar{\imath}$ gōšaš vebedūnyēn<sup>8</sup> aēy denā niyōkxš (so) va<sup>9</sup> žag niyōkxš (so)<sup>10</sup> afaš<sup>11</sup> bēvar čašmīh<sup>11</sup> hanā<sup>12</sup> aēyaš lilli-ray (VM) mīnavad av'  $r\bar{o}e\check{s}\bar{a}$   $yet\bar{\imath}b\bar{u}nd^{13}$   $va^{14}$   $k\bar{a}r$   $\bar{\imath}$   $\check{c}a\check{s}ma\check{s}^{15}$   $vebed\bar{u}n\bar{a}\check{n}d^{16}$   $a\bar{e}\gamma$ denā xadītūn va $^{17}$  žagič  $\bar{\imath}^{18}$  xadītūn vad $^{19}$  mitr' čašm  $\bar{\imath}^{20}$  II $(d\bar{o})$   $va^{21}$   $g\bar{o}$ š II  $(d\tilde{o})]^{22}$   $\bar{\imath}$   $g\bar{u}$ ft'-šem $^{23}$  yazat'  $[a\bar{e}\gamma a$ š šem pavan denā dēn' gūft' yegavīmūnēt']  $v\bar{a}^{24}$  rāmešn'  $xv\bar{a}r\bar{u}m$  [ $va^{25}$   $\dot{z}ag$   $\bar{\imath}^{26}$  mīnavad  $\bar{\imath}^{27}$  amat $^{28}$  mīžakič $^{29}$   $\bar{\imath}$   $xvarešn^{30}$   $xad\bar{\imath}t\bar{u}nd^{31}$ pavan rās ī<sup>32</sup> valā]
- nivēdēnam va¹ hankartēnam rapisvīn' ī² aharūv' ī aharāyīh rat'.
- n h frehdatar  $fšuih^{3*}$ )  $[\bar{\iota}$   $m\bar{\imath}navad$   $I^{4}$   $levata^{5}$   $rapisv\bar{\imath}n'$ hamkār va ramak  $\bar{\imath}^{\dagger}$  gūspendān barā afzāyēnēt $^{8}$ ], va žandič  $\bar{\imath}$  aharūv  $\bar{\imath}^{0}$  aharāyīh rat [va $^{10}$  anšūtā  $\bar{\imath}^{11}$  bayen xvēškārīh  $\bar{\imath}^{12}$ rat'13]
- 12n va¹ h. aharāyīh ī pāhrūm va² ātaxšič ī aūharmažd berā³.
- n. va h. aūzāyeirīn' ī<sup>4</sup> aharūv' ī aharāyīh<sup>5</sup> rat'.
- $niv\bar{e}d\bar{e}nam\ va^1\ hankart\bar{e}nam\ frehd\bar{a}tar\ \bar{\imath}^2\ v\bar{\imath}r\ [\bar{\imath}\ m\bar{\imath}navad\ I$ ī³ levatā aūzāyeirīn⁴ hamkār⁵ man'6 ramak ī anšūtāān¹ barā  $af\check{z}\bar{a}y\bar{e}n\bar{e}t^{'S}$ ] va  $mat\bar{a}'\check{c}$   $\bar{\imath}^9$   $ahar\bar{u}v'$   $\bar{\imath}$   $ah\bar{u}ray\bar{\imath}h$   $rat^{'10}$  [ans $\bar{u}t\bar{a}$   $\bar{\imath}^{11}$ bayen  $xv\bar{e}\check{s}k\bar{a}r\bar{\imath}h^{12}$   $\bar{\imath}^{13}$   $m\bar{\imath}navad\bar{a}n^{14}$   $\bar{\imath}$   $andar\dot{z}$ - $pat'^{15}$ ].
- $n \ va^1 \ h. \ b\bar{u}r)^2 \ \bar{\imath} \ xvat\bar{a}\bar{\iota}^{**}) \ [\bar{\imath}^3 \ vagd\bar{a}n'^4 \ \bar{\imath}^5 \ r\bar{o}ve\check{s}n' \ \bar{\imath}^6] \ ap\bar{u}n'$  $\bar{\imath}^7$   $n\bar{a}p'^8$   $va^9$   $may\bar{a}'\dot{c}$   $\bar{\imath}^{10}$   $a\bar{\imath}harma\dot{z}d^{11}$   $d\bar{a}t^{11}$
- n. h. aivīsr $\bar{u}$ srim  $\bar{\iota}^{12}$  a $\bar{\iota}$ b $\bar{\iota}$ gay $\bar{a}$   $\bar{\imath}^{13}$  ahar $\bar{u}v'$   $\bar{\imath}^{14}$  ahar $\bar{u}y\bar{\imath}h^{15}$  rat'. 16
- $n.\ h.\ frar{e}hdar{a}tar^1\ harvisp'^2\ har{u}\check{z}ar{a}yar{e}\check{s}nar{i}h\ [bun^3\ va\ bar^3\ va]$  $zart\bar{u}$ št' $t\bar{u}$ mič $^4$  ( $\bar{i}$ )  $ahar\bar{u}v'$   $\bar{i}$   $ahar\bar{a}y\bar{i}h$  rat'  $[va^5$   $ans\bar{u}t\bar{a}^6$  bayen $xve\check{s}k\bar{a}r\check{\imath}h'$   $(\bar{\imath})^{7}$   $mag\bar{o}pat\bar{a}n'$   $mag\bar{o}pat'$ ].
- nivēdēnam hankartēnam žag¹ ī¹ aharūvān fravāhar (ī) vag $d\bar{a}n\ \bar{\imath}^2\ v\bar{\imath}r\ (va)\ ramak\bar{a}n'^3\ [xrat(-a\bar{e}\ ?)^{+**})-frav\bar{a}har^4\ \bar{\imath}\ ans\bar{u}t\bar{a}\bar{a}n'^5]$ ıa zagič ī šnatān' hūmānešnīh [amāt bayen šnat pavan frārūnīh šapīr šāyat ketrūnast aē pavan rās it valā],
- $va^1$  amāvandič  $\bar{\imath}$  hūtaxš $\bar{\imath}t^1$   $\bar{\imath}$  hūr $\bar{\imath}$ stak' (so) $^2$   $\bar{\imath}^3$  p $\bar{\imath}$ r $\bar{\imath}$ zgar $\bar{\imath}$ hič $^4$ ī aūharmažd-dāt va<sup>5</sup> vānītārīhič ī<sup>6</sup> pavan avar-rōvešnīh [verehrām (so) yažat's aīt' man's aštātič' 10 yazat' 11 yemalelūnēt]

<sup>\*)</sup> Is it "fshuyē"?; hardly "fšēg", or "fšuš"? \*\*) Is it xratiyā?

<sup>\*\*\*\*)</sup> Is it  $ard\bar{u}-\bar{\imath}$   $frav\bar{u}har^{u}=$   $ard\bar{u}$ ?: or areta (sic) fravart (sie), a curious reversion to an extreme original?; or is it  $_nard$   $a\bar{e}$ fravart"?

- nivēdēnam hankartēnam aūšahīn'ič 1 ī aharūv' 2 i aharā-20yih rat'.
- $niv\bar{e}d\bar{e}nam\ hankart\bar{e}nam\ b\bar{u}r)ih^1\ [\bar{\iota}^2\ m\bar{\imath}navad^3\ I\ \bar{\iota}^1\ levat\bar{\iota}$ 21 aūšahīn' hamkār<sup>5</sup> va<sup>6</sup> ramak ī<sup>7</sup> jūrdākyān'<sup>8</sup> barā afžāyēnēt' 1] va nmānīgič<sup>10</sup> ī aharūv' ī aharūyīh<sup>11</sup> rat' [va anšūtā ī bayen xvēskārīh ī dātōbar 12].
- nivēdēnam va¹ hankartēnam srūš-aharūv'² [ī hūrōstak'³ ī 22 $h\bar{u}tax\tilde{s}it'^{4}$   $\bar{i}$   $tarsag\bar{u}i^{5*}$ ) (so here)]  $\bar{i}$   $p\bar{i}r\bar{u}\dot{z}gar$   $\bar{i}$   $fr\bar{e}hd\bar{u}t\bar{u}r$  (so) $^{6}$   $\bar{i}$ gēhān'<sup>7</sup>,
- va rašn' ī<sup>8</sup> rajistak' [havat <sup>9</sup> rašn'īh-nāmak'īh<sup>10</sup> ažaš 23  $rajistak\bar{\imath}h^{11}$   $va^{12}$   $r\bar{a}st\tilde{\imath}h$ ] va  $a\check{s}t\bar{a}t'i\dot{c}^{13}$   $\bar{\imath}$   $fr\bar{e}hd\bar{a}t\bar{a}r^{14}$  (so)  $\bar{\imath}$   $g\bar{e}h\bar{a}n$  $va\ vaharešn'\ (so\ ?)^{15}\ datar\ i^{16}\ gehan.$
- 24nivēdēnam¹ hankartēnam¹ māhīgān'¹ ī² aharāyīh rat' andarmāh ī³ aharūv' ī⁴ aharāyīh rat' [pančak' ī fratūm].
- n. h. pūrmāh ī vīšapatasič<sup>5</sup> ī aharīv' ī<sup>6</sup> aharāyīh rat'  $^{25}$ [panèak' i dadigar vas sadigar]s
- nivēdēnam hankartēnam¹ šnat [ī qāsānbār²] ī" mēdōkžarem\*  $^{26}$ (so)  $\bar{\imath}^5$  ahar $\bar{\imath}v'$   $\bar{\imath}^6$  ahar $\bar{\imath}y\bar{\imath}h$  rat'.
- n. h. mēdōkšēm¹ ī aharūv' ī¹ aharāyīh rat'. 27

- 28 n. h. paitišhahšem  $(50)^1$   $\bar{i}$  ahar $\bar{u}v'$   $\bar{i}$  ahar $\bar{a}y\bar{i}h$  rat'
- 29 nivēdēnam hankartēnam ayāsrim¹ (so) [ī aharūv' ī aharāyīh rat'] pavan frōdvašt<sup>2+3</sup> hamīn\*\*) ī<sup>4</sup> gōšan' šebkōnešnīhič<sup>5</sup> [bayen<sup>6</sup> yātūnēt] ī aharūv ī aharāyīh rat
- n. va h. mēdyār ī aharūv' ī² aharāyīh' rat'. 30
- n.3 h. hamāspadāmaidšem4 (so) ī aharūv' ī aharāyīh rat' 31
- n.1 va h. šnat ī aharīv'2 ī3 aharāyīh rat'. 32
- 33 nivēdēnam hankartēnam harvisp' valāšān rat' man' havand aharāyīh rat'īh<sup>5</sup> XXX va III naždist' ī<sup>6</sup> pīrāmūn'<sup>7</sup> ī<sup>8</sup> hāvan'<sup>9</sup> man havand aharāyīh  $\bar{\imath}^{11}$  pāhrūm  $\bar{\imath}^{12}$  aŭharmāzd frāž āmūat  $[av'^{***}]$  žartūšt  $[av'^{***}]$  va žartūšt frāž yemalelūnt  $[a\bar{\imath}]$   $[a\bar{\imath}]$  čēgōn āvayāt' kartan'].
- 34 nivēdēnam hankartēnam¹ xvatāī²+) ī³ mitr' ī būland ī⁴ ase) i aharūv va starič i spēnāk mināvad dām,
- $va^1$   $t\bar{\imath}\check{s}tar$   $st\bar{a}rak'^2$   $\bar{\imath}$   $r\bar{a}y\bar{e}$ - $\bar{a}\bar{o}mand$   $\bar{\imath}^3$   $gad\bar{a}$ - $\bar{a}\bar{o}mand$  va  $m\bar{a}h$  $\bar{\imath}$  göspend töxmak' va xvarxšet'ič  $\bar{\imath}^5$  arvand- $\bar{a}$ sp va $^6$  d $\bar{o}$ isari $\hat{c}^7$  $ar{\imath}^{8}$   $ar{a}ar{u}harmazd$ - $dar{a}t'$  va mitr' $\dot{\imath}\dot{v}^{9}$   $ar{\imath}^{9}$  mat $ar{u}ar{u}n$   $dahyar{u}ar{p}at^{10}$   $[ar{a}n'^{10}$   $yar{u}ar{\imath}t'$ min<sup>11</sup> amešaspentān' žag ī mas va<sup>12</sup> mē'im (so) yažatān'<sup>13</sup>, ī<sup>14</sup>  $stih\bar{a}n'^{15} xvat\bar{a}\bar{\iota} (xvatiy\bar{a}(?))$ ].

<sup>\*)</sup> so also B (DP+4) here.

<sup>\*\*)</sup> Otherwise paran frūdvaštem (sic?) damānīh (or damānaš) ī gōšān šebkūnėšnīhič ī aharūv', etc.

<sup>\*\*\*)</sup> It this "yal"? †) is it xvatiyā?

- 36 nivēdēnam va<sup>1</sup> hankartēnam<sup>2</sup> aūharmažd<sup>3</sup> ī rāyē-āōmand ī4 gadā-āōmand.
- 37 n. va h. aharūvān<sup>5</sup> fravāhar.
- 38 n. va¹ h. lak ātaxš² ī aūharmažd berā' [lak man'³ pavan denā yażešn havih4] levatā harvispgūn5 ātaxšān'.
- nivēdēnam¹ hankartēnam mayā ī šapīr² [nāmčastīg pavan 39 žūhar<sup>3</sup>] va harvisp'ič ī<sup>4</sup> mayā ī aūharmažd-dāt' [pavan aēvakratakīh] va harvisp'ič<sup>5</sup> ī<sup>6</sup> aūrvarič ī<sup>7</sup> aūharmažd-dūt' [pavan  $a\bar{e}vakvatak\bar{\imath}h$ ].
- $niv\bar{e}d\bar{e}nam^{1+2}$   $hankart\bar{e}nam^2$   $m\bar{a}nsarspend^2$   $\bar{i}$   $ahar\bar{u}v'^3$   $(\bar{i})$ 40 kāmak' (s1c)  $ax\bar{u}'^4$  (s1c)  $[a\bar{e}\gamma a\check{s}^4 \ k\bar{a}mak'^5 \ \bar{i}^6 \ pavan^7 \ m\bar{i}ne\check{s}^n' \ levatā \ zag i^8 \ ax\bar{u}'^9 \ r\bar{a}st' \ a\bar{t} \ m\bar{a}n' \ a\bar{e}t\bar{u}n'^{10} \ yemalel\bar{u}n\bar{e}t \ havat \ zagič \ \bar{i}^{11} \ a\bar{i}\bar{s}\bar{a}n' \ a\bar{e}t\bar{u}n' \ barā \ vebed\bar{u}ny\bar{e}n] \ d\bar{a}t \ \bar{i} \ y\bar{u}\bar{i}t-\check{s}\bar{e}dayy\bar{a}^{12} \ d\bar{a}t \ \bar{i}^{13} \ zart\bar{u}\check{s}t'^{14} \ [kolā \ II^{15}(?) \ a\bar{e}vak'] \ d\bar{e}r \ avar^{16} - \bar{i}ve\dot{s}n\bar{i}h^{17} \ (s0) \ \bar{i}^{18} \ [m\bar{i}na$ vad  $\bar{\imath}^{19}$  spend  $va^{20}$ ]  $d\bar{e}n'$   $\bar{\imath}$  šapīr  $\bar{\imath}^{21}$  maždayasn $\bar{a}n'$  (so) $^{22}$  [pavan aēvak-ratakīh].
- nivēdēnam hankartēnam gir  $\bar{\imath}$  hūšīhdātār $^1$   $\bar{\imath}$  aūharmažddāt' $^2$   $\bar{\imath}$  aharāyīh-xvārīh [ $\bar{\imath}^3$  pūrxvārīh] va harvisp'ič gir'  $\bar{\imath}$  aharāyih-xvārīh $^4$   $\bar{\imath}$  pūrxvārīh  $\bar{\imath}$  aūharmažd-dāt',
- $va^1$  kayān' $^2$  gadā $^3$   $\bar{\imath}$  aūharmazd $^4$ -dāt'  $va^5$  žagič  $\bar{\imath}$  agript' gadā' $^6$   $\bar{\imath}^7$  aūharmažd-dāt' [x $v\bar{e}$ škārīh  $\bar{\imath}$  $^5$  asravanān' $^9$  afaš agriptīh $^{10}$ aē<sup>11</sup> aēy pavan farhāng<sup>12</sup> av nafšā<sup>13</sup> šāyat<sup>14</sup> kartan<sup>15</sup>]
- nivēdēnam va¹ hankartēnam aharīšvang² ī šapīr ī³ farzānak'  $\bar{\imath}^4$   $\check{s}ap\bar{\imath}r$   $va^5$  ras (so)  $\bar{\imath}^6$   $\check{s}ap\bar{\imath}r$   $va^7$   $ras^8$  (so)  $\bar{\imath}^8$   $\bar{\imath}$   $\bar{\imath}$ ī šapīr<sup>9</sup> va<sup>10</sup> gadā va sūt'<sup>11</sup> ī aūharmažd-dūt'.
- $n.\ h.^1\ d\bar{a}hm\bar{a}n'\ \bar{\imath}^2\ \check{s}ap\bar{\imath}r\bar{a}n\ va\ \bar{a}fr\bar{\imath}n'\ va^3\ d\bar{a}hmi'\ gabr\bar{a}\ \bar{\imath}^4$ aharūv' va žagič i čīr i takīk dahm i i mē'im (so) pavan mīnavadān' ī8 yažat'9.
- $niv\bar{e}d\bar{e}nam\ va^1\ hankart\bar{e}nam\ val\bar{a}\dot{s}\bar{a}n'\ z\bar{i}v\bar{a}k'^2\ (so)\ va^3\ r\bar{o}d\bar{i}t\bar{a}k^{4*})$  $va^5 g\bar{a}\bar{v}y\bar{o}it$  (so here) $^6 va mih\bar{a}n'^{*+}$ )  $va^7 \bar{a}bxvar va^8 may\bar{a} va damiq$ va aŭrvar va<sup>9</sup> denā damīg<sup>10</sup> va žag asmān'īč va<sup>11</sup> vāt'ič ī aharūv'  $va^{12}$  star  $va^{18}$  māh va xvarxšēt  $va^{14}$  žagič  $\bar{\imath}^{15}$  asar rūšan $\bar{\imath}h$  $ar{\imath}$  xvad $ar{\imath}t^{16}$  [havat xvad $ar{\imath}t\bar{\imath}h$  a $ar{\epsilon}^{17}$  a $ar{\epsilon}\gamma$  kol $ar{\imath}$   $ar{\imath}ar{\imath}^{18}$   $I({}^{9})^{18}$  benaf $ar{\imath}ar{\imath}$  $av^{'***})^{19}$  nafšā šāyat $^{20}$  vebed $\bar{u}$ nt $\bar{u}$ n $^{21}$ ] va $^{22}$  harvisp $\dot{v}$   $\bar{v}$   $\bar{v}$   $\dot{z}$  2 $\dot{z}$  2 $\dot{z}$  2 $\dot{z}$  2 $\dot{z}$  7  $d\bar{a}m\bar{a}\hat{n}^{24}$   $\bar{i}$   $sp\bar{e}n\bar{a}k$  (so)  $m\bar{i}navad$   $d\bar{a}m\bar{a}n$   $\bar{i}$   $ahar\bar{u}\hat{v}^{25}$   $\bar{i}$   $ahar\bar{a}y\bar{i}h$  $i^{26} \ rat'^{27} \ \lceil havand^{28} \rceil$ .
- nivēdēnam va¹ hankartēnam ratvōk² berezat'ič' (so) ī aharūv' 46  $\bar{\imath}^4$  aharāyīh  $\bar{\imath}^{5+6}$  ratīh  $\bar{\imath}$  yōm  $\bar{\imath}^7$  asnih $^8\dagger$ ) va māhīgān', gāsānbārva šnat' man' $^9$  havand $^9$  aharāyīh rat'īh  $\bar{\imath}$  pavan hāvan' $^{10}$  ratīh.
- 47  $va^1$   $niv\bar{e}d\bar{e}nam$   $va^2$   $hankart\bar{e}nam$   $ahar\bar{u}v\bar{u}n'$   $frav\bar{a}har^3$   $\bar{\imath}$ ċīrān' ī avar-vījān' ī4 pōryōtkēšān' 5 fravāhar va nabānīždaštān' 6

<sup>\*)</sup> or "rostāk" \*\*\*) or "γal".

<sup>\*\*)</sup> so, or "makān'"

.

 $frav\bar{a}har^7$  [ $va^8$   $nab\bar{a}n\tilde{i}\dot{z}da\check{s}t\bar{a}n'^9$   $\tilde{i}$   $\dot{z}\bar{v}t^{10}$ ]  $\dot{z}ag$   $\tilde{i}$   $naf\check{s}a$   $r\bar{u}v\bar{a}n'^{11}$ fravāhar.

n. va² h. harvisp' žag ī aharāyīh rat'īh4. 48

n. va¹ h. harvisp'² žag³ ī⁴ šapīr-dehak⁵ (so here) yažat' i ī 49 mīnavad va<sup>7</sup> man ič<sup>8</sup>  $\bar{\imath}$  stih man havand<sup>9</sup> yažešn-āōmānd va<sup>10</sup> nīyāyešn-āōmand min aharāyīh  $\bar{\imath}^{11}$  pāhrūm aēy pavan frārūnīh yal avāyēnd yaštan'12 va afšān aūstūvarēt'13 yal kūnešn'].

### Deprecations.

50 hāvan' ī aharūv' ī aharāyīh rat', savang i¹ aharūv' i² aharāyīh rat'3, 51

52rapisvīn' 1 5 aharūv' ī aharāyīh rat',

aūžeirīn' 5 7 aharūv' 7 aharāyīh rat, 53

aīvisrūsrim<sup>§</sup> aībigayā<sup>§</sup> (so) ī aharūv<sup>′10</sup> ī aharāyīh rat′, 54

aūšahīn'11 ī aharūv' ī aharāvīh rat', 55

man' am lak bēšīt' havih¹ [havat² kolā aīš and bešīt' yegā-56 vīmūnēt' aēyaš denā mindavam' ī³ dastōbarīhā gūft'4], 57

va¹ man'¹ pavan mīnešn' va¹ man' pavan gōvešn' va³ man'

pavan kūnešn',

是是这场,这是这种的影响,我们就想到这种情况是是特殊的特性,但这种是一种,我们就是一种的影响,我们就是一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个

va man pavan dōšešn' [va4 pavan<sup>5</sup> nigīrešn'] man' pavan

adošešn'īh [va pavan sūtakīh (read šūtakīh)],

žag ī¹ lak pavan žag frāž stāyēm va² barā av'\*) lak nivē-59 dēnām [aēyat dō-bārīg (so) laxvār vebedūnam-ī3] man' am lak pavan žag barā<sup>4</sup> rānakēnīt havih<sup>5</sup> (so) man' yazešn' va nīyāyešn'.

ratīh ī harvisp' 1 mas 2 ī 3 aharūv' ī 4 aharāyīh rat', 60

man' lekūm bēšīt' havēt5, 61

man' pavan mīnešn' va<sup>0</sup> man' pavan gōvešn' va<sup>7</sup> man' pavan kūnešn' s,

63 man' pavan dōšešn' man' pavan adōšešnīh¹

žag ī lekūm pavan žag² frāž stāyēm barā av'² lekūm nivēdēnam man' žag ī4 lekūm rānakēnīt pavan yažešn' ī nīyāyešn'.

 $frav\bar{a}mam^1$   $mazdayasn\bar{\imath}h^2$  (so)  $\bar{\imath}$   $zart\bar{\imath}st^3$   $[a\bar{e}\gamma$  andarg  $\bar{\imath}^4$ sarītarān' yemalelūnam] ī4 yūīt-šēdayyā6 [aēyaš šēdayyā7 levatā  $l\bar{o}it'$  $^{5}$ ] i  $a\bar{u}harma\dot{z}d^{9}$ - $d\bar{a}tist\bar{a}n^{10}$  [ $a\bar{e}\gamma a\dot{s}$   $d\bar{e}n\bar{a}$   $\dot{z}\bar{a}g$  i  $a\bar{u}harma\dot{z}d$ ],

hāvan' ī aharūv' ī aharāyīh¹ rat' pavan yazežn'² va nīyā-66

yešn' va³ šnāyēnītārīh va frāž⁴ āfrīgānīh,

savang va¹ vīsič ī² aharūv ī aharāyīh rat pavan yazešn 67

va nīyāyešn va³ šnāyēnītārīh va⁴ frāž āfrīgānīh,

rat ī yōm va asnih\*\*) hangām va² māhīgān ī gāsānbār 68 va šnať pavan yažešní va nīyāyešní va4 šnāyēnītārīh va frāž5 āfrīgānīh.

<sup>\*)</sup> Is it  $_{n}\gamma\alpha l'$  " (sic).

<sup>\*&#</sup>x27;) Is it "asnyē"?

Das aramaische ēth der 1. Pers. Sing. Perf.

Von

#### J. Barth.

Das Afformativ der 1. Pers sing. des Perfekts lautet in ostund westaramaischen Dialekten übereinstimmend ēth. So im Bibl-Aram משמים, הבים, חבים u. s w., syrisch משמים; nach diesem Zusammentreffen ware auch für die Formen in den Targumim, die zumeist mit ה, seltener mit ה geschrieben sind, die Aussprache ēth zu erwarten, während die supralineare Vokalisation nach Dalman¹) hier îth bietet, z. B בּבֹרה, סבירה Trifft diese Vokalisation zu, so wird es sich wohl um eine sekundare Umbildung aus dem durch die Übereinstimmung des Bibl.-Aramaischen mit dem Westund Ostsyrischen gesicherten — ēth handeln.

Die Entstehungsweise dieses Afformativs ist noch unerklärt Man stellt es gewohnlich dem tî in dem hebr. qŭtŭl-tî, in dem moab מלכתר Meša-Inschrift, im phonic. מלכתר an die Seite, mit dem es gewiss irgendwie zusammenhangt, und nimmt eine Epenthese des î und eine Verbindung desselben mit dem a zu dem Diphthong ē an. Die grosse Schwierigkeit der Erklarung zeigt deutlich die Ausfuhrung Wrights, Lectures on the Comp. Grammar 175—6, der ēth = at(h) setzt: מְּשִׁבֶּׁה, אִבְּשֶׁבֶּׁה, which stands for katlut, by transposition from katalt, which is the form used in vulg. Arab. . . . . . The alteration of the vowel in the last syllable may be ascribed, either to the lingering influence of the lost termination î, or to an effort to differentiate this form from the 3rd pers. sing. fem. מְשֵׁבֶּה, אֵבֶׁה. "— Zimmern, Vergl. Gramm. S. 98 spricht von dem "aus tî durch Epenthese des Vokals entstandenen ēt".

Die Ännahme einer Epenthese ware nur dann moglich, wenn die Form ursprünglich  $qatla-t\hat{\imath}$  gewesen ware und das  $\hat{\imath}$  nach der Epenthese mit dem zu ihm stossenden a sich zu dem Diphthong  $a\hat{\imath}=\bar{e}$  hatte verbinden können.<sup>2</sup>) Da aber die Grundform un-

<sup>1)</sup> Gramm. des jud.-palast Aram S. 208—9 — So auch Ri 11, 35 ed. Praetorius; in Merx, Chrest. z B. Lev. 8, 13. 19; Num. 22, 28. 32. 33 u. s

Vgl aus dem Indogerm. die Falle bei Biugmann, Kurze vergleichende Grammatik, S. 225.

bestritten qatal-ti lautete, so war weder em Anlass zur Epenthese gegeben, noch auch, selbst nach einer etwaigen solchen, die Moglichkeit einer Verbindung der beiden Vokale. die durch den letzten

Radikal getrennt waren, zu einem Diphthong  $\bar{e}$ .

Aus diesem Grunde nahm ich seit langem an, dass das Afformativ ēth anderen Ursprungs ist, namlich auf einer Analogie bild ung des starken Verbs nach den Wurzeln ult. j berühe Bei diesen letzteren hatte von vornherein die 1 Pers. sing im Aram. hawai-t(i), hazai-t(i) gelautet und lautet darum nach dem normalen Abfall des unbetonten Endvokals im Bibl.-Aram. הבות הבות הבות Fur die Ubertragung dieser lautgesetzlich regel-

massigen Endung auf alle Verbalklassen lag der Anlass darin, dass sonst die 2. Pers. sing. fem und die 1. Pers. comm. sing in der Form  $qatal \cdot t(i)$  zusammengetroffen waren 1) — Bei den Verben ult. j kommt das etymologische j in der Schrift noch zum Ausdruck, bei den anderen Klassen, wo es keine etymologische Berechtigung hat, erscheint es im Bibl.-Aram und Syr. nicht, in den Targumim, im

babyl. Talmud, im Mand aber auch bei diesen Klassen.

Eine Bestatigung dieser Auffassung findet sich nun in dem modern-arabischen Dialekt des Irâq, aus welchem Meissner in seinen "Neuarabischen Geschichten aus dem Irâq" (Leipzig 1903) uns jetzt in dankenswerter Weise Material übermittelt. Hier lautet beim Perfekt durchweg die 3. Pers. plur. aller Verba auf au aus nach Analogie der Verba ult. w et j, z. B sâhau "sie schrien", qâlau "sie sagten", kĕṭŭlôhum "sie todeten sie", lĕblsau "sie zogen an" u. s. w. — Bei den Meidanarabern lautet nach Meissner (S. XLI, Anm. \*\*) auch die 2. Pers masc. und die 1. Pers. sing. auf ê(i)t, wie grysê(i)tni "du hast mich gekneipt", 'irfê(i)t "ich habe erfahren", nach Analogie der Verba tert. infirm. — In der letzteren Bildung liegt also ein vollkommenes Seitenstück zu der aramaischen Analogieubertragung vor.

新聞の報告をおりますが、 100mmには、 100mm

<sup>1)</sup> Wright, a a. O.

# Über einige Arten hebräischer Eigennamen.

Von

#### Franz Praetorius.

Uber die zuerst von Wetzstein mitgeteilte arabische Caritativform  $fa^{\prime\prime}\bar{u}l$ , durch welche dann Socin hebraische Kurznamen gleicher Gestalt erlautert hat, ist zuletzt gesprochen worden in dieser Zeitschrift oben S. 527 und in Lidzbarski's Ephemeris Bd. 2, S. 20 ff.

Ich vermute, dass diese Bildung sich lediglich von dem gewöhnlichen Particip pass.  $fa'\bar{u}l$  abgezweigt hat. Und wie dieses letztere in die Kurznamenbildung hat eintreten können, ist leicht ersichtlich. So wie namlich zu Vollnamen, in denen der Benannte Subjekt 1st, Kurznamen aktivischer Form gebildet werden konnten, deren Subjekt der Benannte blieb (z. B. מַהַלַלָּאַל , יַהַלַלֹאָל ) so konnten zu den weit häufigeren, meist oder immer theophoren Vollnamen, in denen der Benannte als Objekt zu denken ist, Kurznamen passivischer Form gebildet werden, deren (grammatisches) Subjekt nunmehr der Benannte wurde In diesem Verhaltnis steht z. B. der Kurznamen ירַהַם zu dem Vollnamen ירַהָּמאָל, ferner משלָם, ferner משלָם und משלמה zu משלמה; und entsprechend wird sicher auch (vgl. palmyr. אחבני zu deuten sein. Es ist begreiflich, wenn bei der Bildung derartiger Kurznamen das Particip pass. Qal,  $fa'\bar{u}l$ , eine hervorragende Rolle spielte. Mochte שׁ וִּנְיָהוּ , וְשׁׁמֵנאׁל aufgefasst werden als "Gott hat den Benannten erhort", oder als "Gott hat die Eltern durch die Geburt des Benannten erhört" gleichviel, der Name konnte-verkurzt werden in šamū' "der Erhorte" bez "der durch den erhort worden ist". בורוהר אליעור, konnten sehr wohl in 'azūr "der dem geholfen worden" verkurzt werden; אלחַנַן u a. sehr wohl ın hanūn "der Begnadete", רפַאל u.a. sehr wohl in rafü' u a m Und es ist weiter begreiflich, dass fa'ūl, nachdem es einmal auf breiter Grundlage in die Namenbildung eingefuhrt worden, nachdem es als Form für Kurznamen in lebendigen Wechsel mit Vollnamen getreten war, sich allmahlich über das Gebiet seiner ursprünglichen Anwendung hinaus ausdehnen konnte, dass es dem Sprachgefühl nicht mehr durchaus lediglich Particip. pass. blieb, dass es auch kleinen lautlichen Abweichungen zuganglich wurde, die das Particip. pass. für gewöhnlich nicht kennt. Naḥūm, raḥūm waren als Participia pass. von vornherein schwer verstandlich, da ihr Qal sonst nicht gebrauchlich ist, und kalūb (בָּלוב)?

Zu den gedachten lautlichen Abweichungen wurde in erster Linie gehören die äusserst haufige Doppelung des mittleren Radikals: fa"ūl ist gradezu Normalform dieser Sippe geworden Also hebraisch בור , בוור , בווור , בוור , בווור , בוור , בווור , בוור , בו

Zu dieser Konsonantenverdoppelung hat bereits Lidzbarski a. a. O. S. 11 auf Konsonantenverdoppelungen in germanischen und griechischen Kurznamen verwiesen. Vgl. Stark, Kosenamen der Germanen S. 19 ff., 40, 115 ff.; Fick, Griechische Personennamen S. LIX; Zimmer in Kuhn's Zeitschrift Bd. 32, S. 172 ff., 194; Nöldeke, Persische Studien I S. 24. Wahrscheinlich ist diese Konsonantenverdoppelung manchmal bloss zufallig (vgl Stark a. a O. S 20 u. 115); meist aber wird sie in unmittelbarem Zusammenhange mit dem Wesen des Kurznamens stehen. Und da lassen sich mehrere Gründe für ihre Entstehung denken. Es scheint möglich, dass die Konsonantenverdoppelung emphatischer vokativischer Betonung entsprungen ist, d. h. dass man einen  $fa'\bar{u}l$  Genannten mit  $fa^{\prime\prime}\bar{u}l$  anrief, und dass von da aus die Verdoppelung auch in die nichtvokativisch gebrauchte Namensform eindrang. Sodann liesse sich annehmen, dass durch längeres Verweilen auf dem Konsonanten die caritative Gesinnung angedeutet werden sollte; die Konsonantendehnung wäre dann ein Seitenstück zu der "Pluti des Vokals", Zimmer a. a. O. S. 197. Diese zweite Erklarung würde natürlich nicht bei Kurznamen schlechthin, sondern nur bei solchen caritativen Charakters denkbar sein. Endlich meint Fick a. a. O., man habe der Kurzform durch die Konsonantenverdoppelung dem Vollnamen gegenüber einen gewissen Halt geben wollen.

<sup>1)</sup> Vgl. Baedeker, Palastina und Syrien 2 CXXXVII.

Eine andere lautliche Abweichung möchte ich annehmen in seltneren Namen wie תְּלֵוֹב , תְלֵוֹב , Das lange betonte  $\acute{u}$  der Form ist vielleicht von Anfang an besonders geeignet erschienen, Träger der caritativen Gesinnung zu sein und je nach dem Grade der letzteren noch weiter verlangert zu werden. In diesem Falle war es nahliegend, dass sich das  $\check{u}$  der Paenultima reduzierte, Aussprachen dieser Art sind vielleicht in בחרם us w. festgehalten worden

Die unveranderte Form fa'ū́l liegt im Hebraischen z B vor in הְּבוּרן , בְּבִּרוֹל , הְבִּרוֹל ; wohl auch in dem unklaren שָּבוּר , בְּבִּרוֹל ; wohl auch in dem unklaren näher zu erörternden הָבִּרוֹל konnten naturlich auch als בַּדּרוֹך aufgefasst werden.

Im Schriftarabischen sind diese Caritativa von dem jüngeren fu'ail ganz uberwuchert worden (diese Zeitschrift oben S 529); aber man erkennt doch noch die deutlichen Spuren der alten Bildung, und zwar von  $fa^i\bar{u}l$  ohne Doppelung. Ich meine etwa folgendes: Ibn Duraid bringt S. 315, 3 einen alten Stammesnamen und 221, 11 einen anderen, auch sonst bekannten, ist, so viel ich sehe, sonst nicht überliefert. Was konnte der Stammesname شكورن nun wohl anders sein, als caritative Verkürzung von سكبي مناه ,سكبي اللات oder ahnlichen? — Bekannt ist ferner der zusammengesetzte Vollname عبد لاجر. Dass ج wirklich ein Gott ist, steht durch die sabaischen Inschriften fest; vgl diese Zeitschrift Bd 30, 27; Bd 31, 86 f; Mordtmann und Müller, Sab. Denkmaler S 3 u. 15 nun aus alterer Zeit mehrfach der Name 😞 uberliefert wird (z. B. Ibn Duraid 218, 19, 283, 9; s auch Hamdanī, Geographie, Index historicus S. 138), so wird kaum ein Zweifel bestehen können, dass 🗢 eine auf das theophore Glied zurückgeführte Verkürzung ist. Nun bringt Ibn Duraid S 250, 8 عبد لاحر auch einen alten Stammesnamen منو تجور. Da auch ,غر, soviel ich sehe, sonst in der Sprache nicht vorkommt, so wird auch hier nichts anderes ubrigbleiben, als in جور die Caritativform von zu sehen (vgl. Landberg a. a. O. s, petite pierre). — So gehont wohl auch der alte Name مَبوله Ibn Duraid 319, 5 zu dem Gottesnamen مبل Dass auch theophore Namen mit مبل vorhanden gewesen sind, ist an sich wahrscheinlich und geht überdies hervor عبد فبل aus فبل aus عبد فبل Ibn Duraid 316, 7, wo عبد فبل ひとのないとなるないとうはなるからないないないできるのです!

oder ahnlichem verkürzt sein wird, wie عبد للجر aus عبد الله oder ahnlichem. — Bei شموس Ibn Badrūn 54,3 liegen ähnliche Bemerkungen nah. Aber wer konnte behaupten, dass المور, تعود Ibn Duraid 245, 1 und manche andere hierher gehören! المناب

In den heute lebenden arabischen Dialekten scheint fa'a'l. wenn überhaupt, nur vereinzelt vorzukommen. Zwar bringt Wetzstein in dieser Zeitschrift Bd. 11, S. 509 diese Form aus Damaskus: aber ihm widerspricht ausdrucklich Landberg a a. O S. 128. ebenso Hartmann, Das Muwaššah S. 41 Nr. 63 Und wenn Wetzstein in den ausgewählten griechischen und lateinischen Inschriften S. 344 für das hauranische Caritativ selbst hervorhebt "aber stets mit Verdopplung des zweiten Radicals", so ist nicht klar ersichtlich, ob Wetzstein hierdurch etwa seine frühere Mitteilung genauer stellen will Vgl. auch Socin, diese Zeitschr., Bd. 53, S. 482, § 18 a. A. Jedenfalls bringt aber auch Spitta § 45 e für das Ägyptische Caritativformen ohne Doppelung: "ajūša schmeichelndes Diminutiv zu 'ã'iša; ebenso amûne zu âmina oder amîne u. a. m.

Hier möchte ich nun aber eine Gattung hebraischer Eigennamen anschliessen, die bisher ganz anders erklart worden ist. Neben den erörterten Namen קַבּוֹר, וווי denen das eine, namlich das theophore, Glied vollstandig aufgegeben, der Stamm

<sup>1)</sup> Das Gewicht der uber بسكور, سكور, شكور شهورة aufgestellten Vermutungen wird durch den Umstand vermehrt, dass es zum Teil alte Stammesnamen sind Stammesnamen sind starrer, unveranderlicher als Personennamen. Wie die Stammesnamen auch im Islam vielsach ihre heidnische Art erhalten haben (Wellhausen, Reste² 9), so ist es nicht unwahrscheinlich, dass die Stammesnamen ofters auch dann noch ihre alte grammatische Form beibehielten, als der Sinn derselben ansing nicht mehr recht verstanden zu werden. Manchmal wird ja freilich auch wohl ein alter Stammesnamen vom neuen Zuge ergriffen und umgeformt worden sein, und zwar, je nachdem er eine Koseform oder ein Passivparticip zu sein schien, in سعوف den moderneren Personennamen سكين den moderneren Personennamen سكين an die Kamil 307, 15; 386, 12; Durra ed Thorb 111, 13) parallelisieren; und dem von Landberg a. a. O. S. 128 gebrachten, بنصور شهو سمعود بيندون u. a. zu سمعود بيندور يوسود ويوسود 
des anderen Gliedes aber als Particip. pass. Qal vollstandig erhalten ist, — neben diesen einstammigen Kurznamen wurden m. E seit alter Zeit auch zweistämmige Kurznamen in der Weise gebildet, dass der Gottesnamen unversehrt an das Ende, das Particip. pass. Qal aber verkürzt an den Anfang gesetzt wurde. Und zwar wurde das Particip zu  $fa'\bar{u}$  verkurzt, verlor also den letzten Konsonanten. Verdoppelung des 'wurde hier nicht beliebt, oder kommt wenigstens nur einmal vor. die Lange der Form wird einer Verdoppelung des 'wenig günstig gewesen sein.

Ich rede von שבראל und seinen Genossen Wie man diese Namen im allgemeinen bisher aufgefasst hat, ist bekannt; s zuletzt Barth in dieser Zeitschrift Bd. 53, S. 593 ff. 1). Ich meine nun: der Vollnamen שמשאל wurde sowohl in den einstammigen Caritativnamen שמרכ, wie in den zweistammigen Caritativnamen שמראל verkürzt. Die Herleitung von שמואל aus שמוע ist nun allerdings nicht neu, s. Nestle, Israelit. Eigennamen S. 164 f., Ewald, Hebr Spr. S. 682 Anm. 3; Schwally in Theol Literaturzeitung 1898, S. 76 Meist aber ist sie abgelehnt worden (s. z. B. Kerber, Hebr. Eigennamen S 94; Driver, Books of Samuel S. 14f); denn die Annahme eines Schwundes von z erscheint in der That zunachst recht bedenklich Sobald wir aber in שמואל micht sowohl einen selbständigen Vollnamen, denn vielmehr eine Caritativform aus erkannt haben, so erscheint der Schwund des ביייבאל erkannt haben, so erscheint der Schwund des יייבאראל anderem Lichte. Vgl. Wechssler, Giebt es Lautgesetze? § 19, 2 (in Forschungen zur Roman. Philologie, Festgabe für H. Suchier).

 $Fa'\bar{u}l + \bar{e}l$  ist aber auch gebildet worden mit Erhaltung des dritten Radikals von  $fa'\bar{u}l$ . Um auch das  $\bar{u}$  unverandert zu erhalten, das sich bei der folgenden Doppelkonsonanz hatte verkurzen mussen, trennte die Sprache die beiden Glieder dieser Bildung durch  $\bar{\imath}$  oder  $\bar{a}$ , hierin der Analogie anderer zusammengesetzter Namen folgend. Ich kenne so אַר מָּהְרָאָל, אָמּהְרָאָל (Bedeutung?; vgl. Olshausen S. 624, Z Ass XI S. 249), שובָאל (Bespt. meist mit i ausspricht:  $\Sigma ov\beta v\eta\lambda$ ,  $\Sigma \omega \beta v\eta\lambda$ , aber auch  $\Sigma ov\beta \alpha \eta\lambda$ . Sehr alt scheinen diese Namen freilich nicht zu sein.

So ergabe sich denn das  $\bar{u}$  von wurdt und Genossen als zur inneren Wortbildung gehorig; nicht als uralte, einem Biliterum angehangte Kasusendung, auch nicht als letzter Radikal einer Wurzel ult. w. In mehreren negativen Momenten sehe ich eine Stutze meiner Erklarung. Zunächst darin, dass das vermeintliche Biliterum

meist ganz unbekannt und unverstandlich sein würde. Sodann, dass die (im Hebraischen sonst ubrigens nirgends vorkommende) Kasusendung ū öfters nicht recht passen wurde, teils der Form nach, teils der Bedeutung nach (s. die obige Fussnote) — Anderersents aber wird auch durch meine Auffassung durchaus nicht etwa jeder einzelne Namen dieser Namensgattung sofort und zweifellos klar hinsichtlich seiner Bedeutung. Denn thatsachlich fehlt ja eben der dritte Radikal des ersten Gliedes; und nicht immer deuten die beiden ersten Radikale mit solcher Entschiedenheit auf einen bestimmten dritten, wie in שָׁמֵראָל. Meist kann man vielmehr verschiedene Erganzungen vornehmen. So liegt nun aber grade in dieser charakteristischen Bildungsweise der Namen der unmittelbare Grund fur das Halboder Ganzdunkel ihres Verstandnisses (und nach einem solchen Grunde suchen wir bei der früheren Auffassung vergeblich!). Und es scheint, als sei diese Dunkelheit nicht etwa nur für uns hereingebrochen, sondern als habe sie auch schon für die hebraische Sprachgemeinschaft selbst bestanden Dadurch wird es dann weiter begreiflich, dass die Sprache anscheinend manchmal schon nicht mehr auf die Radikale zurückgegangen ist, sondern das Schema  $x^e x \bar{u}' \acute{e} l$  mechanisch auch mit Benutzung nichtradikaler Bestandteile (z. B. des Imperfektpräformativs y), oder mit Übergehung radikaler Bestandteile (z. B. des mittleren Elementes der Verba med. w) vom Vollnamen aus gebildet hat. Dazu kommt noch die Möglichkeit, dass nach dieser altertümlich aussehenden und gewiss auch in Wirklichkeit altertümlichen Schablone Namen frei erfunden sein könnten, die nie vorhanden gewesen sind und die von Anfang an sinnlos waren (vgl Wellhausen, Prolegomena<sup>2</sup> S. 372) So verzichte ich von vornherein auf eine Diskussion über על , בתראל, בתראל (das mit למראל wechselt; vgl. Wellhausen, Reste<sup>2</sup> S. 7).

1 Chr. 4, 26 ist der einzige Namen dieser Gattung, der mit verdoppeltem 2. Radikal uberliefert ist; aber Sept. Auovnh, wie מוביראל aussehend Gesenius' Erklarung "aestas Dei" wird heut kaum noch beachtet werden. Winckler, Altorient. Forsch. II S. 85 erklärt "Schwiegervater ist Gott", wenn ich recht verstehe; aber dann ware doch אביאל zu erwarten, wie in הביאל — Es ist moglich, dass die im Hebraischen lebendig nicht vorkommende Wurzel nun schutzen vorliegt; an sie denkt auch Wellhausen. De gentibus S 22 ("quem defendit inviolatumque vult Deus") und vergleicht den anscheinend gleichwurzligen Namen בַּדְּתַבָּר. Aber das ū würde sich auch bei dieser Annahme als Kasusendung wie als Radikal nur sehr schwierig erklaren lassen; vollig ungezwungen dagegen als Element der inneren Wortbildung, aus (ין המרור), התמרור, Wahrscheinlicher aber ist, dass die Wurzel בתכל zu Grunde liegt. Aus dem inschriftlich (bei Clermont-Ganneau, Rev. arch., ser. III, t. 28, S. 349) überlieferten Namen יחמלאל darf man auf יחמלאל

schliessen; von diesem aus konnte sowohl der einstämmige Caritativnamen הַבְּנוּאל, wie der zweistammige הַבְּנוּאל הַבְּנוּאל הַבְּנוּאל, wie der zweistammige הַבְּנוּאל הַבְּנוּאל שׁנִיאל, wie der zweistammige הַבְּנוּאל שׁנִיאָל abgeleitet werden. Der Umstand, dass der an drei Stellen des MT. genannte הביבול beim Syrer teils הביבול lautet, konnte ebenfalls zu Gunsten der Annahme angeführt werden, dass הביבול lediglich verschiedene Caritativformen desselben Vollnamens sind 1)

Falls in Sept. nicht irgendwelcher Irrtum vorliegt, so ist von bκλιτη noch ein anderer zweistammiger Caritativnamen ausgegangen, namlich Ιεμουηλ, Ιαμουηλ (= masor. ), also mit Benutzung des Praformativs an Stelle des 1 Radikals. Die Bedeutungen "dies Dei" (Gesen, Thes.) oder θάλασσα Θεοῦ (Lagarde, Onomastica) sind nicht ernst zu nehmen. Mehr Anspruch auf Berücksichtigung hatte die Deutung δεξιὰ ἰσχυροῦ (Lag., Onomast. 178, 88). Denn da Gen. 46, 10 und Ex 6, 15 ein Sohn Simeons, במואל, unmittelbar vor seinem Bruder במואר genannt ist, so liegt es nah, mit der Etymologie hier anzuknüpfen. Aber ein theophorer Name mit der Wurzel יובר ist nicht bekannt.

<sup>1)</sup> Freilich ist diese Thatsache auch anders dahin ausgelegt worden, dass man masoretisches אַרְעוֹרֶל lediglich als Verkurzung, Schreibfehler oder ungewohnliche Schreibung fur מולאלות angesehen hat; s. namentlich Wellhausen, Text d Bucher Samuelis S. 19.

<sup>2)</sup> Vgl. beilaufig Holzhausen, Die Weiss. des Propheten Joel S 36.

Als Name verschiedener Persönlichkeiten der alteren Zeit wird uberliefert. Bei Lagarde, Onomastica, ἐνάστασις Θεοῦ. Dass irgend ein Neuerer eine Etymologie dieses Namens gewagt hatte, ist mir nicht bekannt; Gesenius stellt ihn im Thesaurus zu einer ungebräuchlichen Wurzel mp. Ich glaube, jene alten Erklarer hatten blind die richtige Spur gefunden: die Wurzel קוב liegt zu Grunde. Ich denke an die alten Namen יהונקים, אַלָּנְקִים, verkurzt יקים; weiter an יקַמְיָם, denn auch in diesen dürfte die genannte Wurzel stecken, nur verkürzt aus lautlichem Bedürfnis. Auch im Phönizischen kommen Namen von dieser Wurzel vor; besonders haufig aber sind sie im Aramaischen: unzahlige Male וm Palmyrenischen מקימו, wovon מקי verkürzt, טוקימאל bei Euting, Nabat. Inschr. S. 24, מקמלהר bei Euting, Smait Inschr Nr. 608 u. a. Ist es Zufall, dass קמואל Gen. 22, 21 als Vater der Aramaer genannt ist? — Hatte man nun die Form שמראל von dieser schwachen Wurzel nach der ihr eigentümlichen Bildungsweise gebildet (also Part. pass. Qal mit Verlust des letzten Radikals), so hatte \*קראכל entstehen müssen. Aber das starke Schema hat sich durchgesetzt, so dass קמואל entstand.

Der Num. 13, 15 überlieferte Namen מראל (den Sept. wohl nur nach dem vorhergehenden verschrieben hat) scheint durch die Wurzel אבל erlautert zu werden. Wir finden mehrmals den Namen האבל mit Unterdruckung des subjektischen Gottesnamens (\*לגאלאל\*); davon wird גארם Caritativ sein. Auf die Wurzel גארם deutet nichts.

Wenn יְּעוֹאֵל echt ist, so liegt es jedenfalls am nachsten, den Namen zu den zahlreichen, uralten Vollnamen mit יַנע zu ziehen, ihn also als Caritativ mit יַנע zu parallelisieren. Freilich sollte man zunachst יְרַנְאֵל erwarten; aber andererseits ware es doch auch nicht wunderbar, wenn Bildungen wie

haftes y wie ein praformativisches ablegend, דְּעוֹאל erzeugt hätten.
— An אַלְּדֶעָה mochte ich nicht gern denken. (Vgl. schon Buchanan

Gray, Studies in Hebrew Proper Names S. 202)

In den jüngsten Quellen kommen so viele Leute des Namens יעראל vor, und zwar meist auch Leute jüngerer Zeit, dass es schwer ist an der Thatsachlichkeit dieses Namens zu zweifeln, wenn das Qerē denselben auch offters in מָבְיִאל abandert (vgl. oben בְּיִנְאל und בְּיִנְאל Zur Erklärung des Namens bieten sich verschiedene Moglichkeiten, von denen indes keine die andere an Wahrscheinlichkeit erheblich überragt. Da in jüngerer Zeit die mit בעראל zusammengesetzten Namen gleichfalls sehr haufig werden, so würde es naheliegen בְּיִנִיאל an ein Imperfektum von בְּיִנִיאל. Oder lieber an בְּיִנִיאל.

יזראל, wofur Qerē יזראל, 1 Chr. 12, 3 deutet auf יזרָשָּל, und wohl noch andere Namen mit ז als erstem Radikal, ohne dass irgendwelche besondere Wahrscheinlichkeit hervortrate ').

Es ist von vornherein wahrscheinlich, dass diese Caritativbildung nicht bloss auf die 5%-haltigen Eigennamen beschrankt gewesen ist. Und es finden sich m.E. auch wirklich noch Spuren von ihr bei Eigennamen, die einen anderen Gottesnamen in sich schliessen.

Dahin mochte ich vermutungsweise ziehen den Namen Δαλουια 2 Sam. 3, 3 Sept. Durfen wir fur denselben Δαδουια einsetzen (vgl. Winckler, KAT.³ 224), und dieses Δαδουια mit יְדִידְיִדְ 2 Sam. 12, 25 identifizieren, so ist es klar, dass wir in hebräischer Schrift vor uns haben wurden. Aber auch Δαλουια wurde so erklart werden konnen: דְלֵיָהַר , Caritativ zu דְלֵיָה .

Die Analogie spricht nun auch dafür, dass nicht die im MT-überheferte Form לאוד die ursprungliche ist, sondern die anderweitig überheferte mit לובות Denn ein Gottesname בו ist doch wohl nicht nachweisbar (trotz Nestle a. a. O S. 119). So wird denn an den Gott שבו denken sein, der vielleicht auch in dem Eigennamen שבול enthalten ist (vgl. diese Zeitschrift Bd. 42, S. 479) שיים wird Caritativ sein von einem שב haltigen Namen, der nach Weise von בו gebildet gewesen sein wird. Dass man in jüdischen Kreisen an dem Götzen בו m. Namen des Stammvaters ernstlichen Anstoss nahm, ist ja begreiflich genug; und so wird die Namensform mit n statt l entstanden sein.

Der gleiche Anstoss scheint der im MT. vorliegenden Form בְּבְבֵּעל Entstehung gegeben zu haben. Bereits Wellhausen hat Bucher Samuelis S. 31 — wenn ich seine Worte richtig verstehe

<sup>1)</sup> אראָל scheint nur ausserlich mit dieser Klasse zusammenzufallen.

— Jerubaal als ursprüngliche Form jenes Namens erkannt und mit Bildungen wie רראל gleichgesetzt Der Mann durfte also eigentlich ירוביל gehiessen haben. Aber indem man an dem mit ביל zusammengesetzten Personennamen Anstoss nahm, wurde ירובינ "den Sinn von Jarebbaal zu tragen gezwungen" und, um diesem Sinne naher zu kommen, wenigstens in יַרבַדֶּל verandert 1) -- Was eigentlich bedeutet, wird fieilich kaum zu ermitteln sein. Jede glaubwurdige Uberlieferung fehlt auch hier, und das nach der Schablone verkurzte Anfangsglied verträgt an sich allerlei Erganzungen Wir können an ירהבול denken, auch an ירהבול (vgl. palm. ירהבול. auch als Personennamen) und vielleicht noch an andere mit 🥆 beginnende Wurzeln; aber auch an allerlei mit beginnende Imperfekta, etwa יראביגל, ירָהָמבַגל u. a, ja selbst an יראביגל u. a, ja selbst an יריב־בַיגל (mit בעל als Subjekt), da auch יהריריב uberliefert wird Auf die Wurzel ירה ist aus יור nicht zu schliessen (wie Wellhausen zu thun scheint, indem er den Namen auch mit Jirmejahu gleichsetzt: ירה und ירה sind ungefähr synonym).

Dasselbe unklare יְרוֹשֶׁלֵם legt vor in dem Namen רְרוֹשֶׁלֵם, Iegov-מאחש. Hier lag kein Anlass zu kunstlicher Anderung vor, denn der Gotze שׁלמן oder שׁלמן scheint in spaterer Zeit vergessen worden zu sein; und ich glaube kaum, dass die Zerrung in יַרוּשֶלֵּה etwa den Grund gehabt haben konnte, diesem Götzen aus dem Wege zu gehen. Ich glaube, dass Zimmern Recht hat (KAT. 475), wenn er in dem Namen Jerusalem diesen Gottesnamen vermutet. Freilich wird der Namen ursprünglich kaum als Stadtnamen gepragt sein; er wird vielmehr ursprünglich Name einer Person gewesen sein, nach der die Stadt benannt worden ist. Zuerst vielleicht ביר יַרוּשֶׁלֵם "Stadt des Jerusalem", so wie sie auch ביר ביו heisst, dann einfacher mit Weglassung von יִרוּשֶׁה heisst, den nichts zu thun, sondern ist Verkürzung jenes alten Personennamens ירושׁלם (oder ירושׁלם ירוּשׁלֵם).

Noch einmal kommt אבי vor, namlich in dem אל haltigen Namen אל 2 Chr 20, 16, Sept. Ιεριηλ, Name einer Steppe sudöstlich von Jerusalem. Dieser Name ist sicher identisch mit dem Personennamen יבראל 1 Chr. 7, 2, für den bei Lagarde Ιαρουηλ (vgl. Gunkel, Genesis S. 219).

מתושָׁאל und הרשׁלֵח sind aus fremden Sprachen in eine moglichst hebraisch-artige Gestalt übergefuhrt worden (vgl. Hommel, Aufs. u Abh. 222).

<sup>1)</sup> Ebenso das zufallig ahnlich klingende Zeru Bâbilı in Zerubbâbăl, um einen gegen Babel feindlichen Sinn anzunehmen.

Zu "Berichtigung einer Etymologie K. Vollers" (oben S. 576).

#### I.

#### Von Heinrich Suter.

Herr Prof. K. Vollers teilt mir mit, dass erstens die Ableitung des arabischen Wortes sifr von  $\psi\eta\varphi\varphi\varphi\varphi\ell\alpha$  nicht von ihm, sondern von Krumbacher herstamme (vergl diese Zeitschrift 51, S. 298), und dass zweitens die von mir genannte, als den meisten Orientalisten schon langst bekannt vorausgesetzte Herkunft des Wortes bereits von Karabacek (Führer durch die Ausstellung der Papyrus Erzherzog Rainer, S. 217) ausgesprochen worden sei. Die erste Stelle war mir leider entgangen, die zweite ist mir ganz unbekannt

#### II.

#### Von A. Fischer.

Die Prioritat für die von Suter gegebene Herleitung von مفر kommt natürlich, wie übrigens auch Vollers bekannt gewesen sein dürfte, auch Kaiabacek nicht zu. Vgl. schon Woepeke, der sich in seinem "Mémoire sur la propagation des chiffres indiens" (Journ. asiat, VIe série, tome I, 1863), p. 522 folgendermaassen aussert: "J'appellerai ensuite l'attention du lecteur sur la transcription

"zephirum" du mot arabe *cifron* "vide" lequel est, à son tour, la traduction du mot sanscrit *çoûnya.*") Je dois dire que je vois dans cette transcription "zephirum", dont la forme italienne était "zefiro", l'origine du mot zéro, que nous trouvons sous cette dernière forme dans le traité de Calandri, imprimé à Florence en 1491" etc und p. 524 folgendermaassen:

<sup>1)</sup> Karabacek an der von Suter namhaft gemachten Stelle hat dieses Wort (সুন্থ)  $sch\hat{u}nja$  transkribiert. Die herkommliche Schreibung  $c\bar{u}n\dot{c}a$  oder  $c\bar{u}n\dot{c}a$  ist besser, denn মৃ, das palatale s, deckt sich bekanntlich keineswegs mit deutschem sch.

, Ce qui est certain. c'est que de cifron dérive le mot chiffre, qui est devenu, dans la plupart des langues europeennes. la dénomination commune des dix signes dont le zéro est le plus important au point de vue de la notation etc.

Ferner Devic, der — im wesentlichen in Anlehnung an Woepeke — 1876 in seinem "Dictionnaire étymologique de tous les mots d'origine orientale" (am "Supplément" zu Littré's "Dictionnaire de

la langue française"), p. 29 folgendes schrieb.

"Chiffre. Esp. et portug cifra, ital cifera. De l'arabe sifr, vide, mot employé pour désigner le zéro, qui n'est que la traduction du sanscrit counya, par lequel ce caractère est désigné dans les anciens traités d'arithmétique indiens. En effet, chiffie, ciffre, cyfre, cyffre, employé tantôt au masculin, tantôt au féminin, a marqué primitivement le zéro seul; encore aujourd'hui, le portugais cifra et l'anglais cipher s'appliquent spécialement à ce caractère. Le même sens est resté assez longtemps au terme français; car on lit, dans un traité d'arithmétique du XVIIe siècle. La dernière figure, qui s'appelle nulle ou zéro, ne vaut rien... En autre langage, elle s'appelle chifre; toutefois ce mot abusivement prins en françois signifie toutes les figures et l'art d'arithmétique (L'arithmétique de Jean Tranchant Lyon, 1643, p. 15). — Zéro est une autre forme du même mot

Ebenso Bayley, der sich in seinem Aufsatz "On the Genealogy of Modern Numerals Part II (Journ. of the R. As. Society, new series, vol. XV, 1883), p. 39 also vernehmen lasst.

"... the Arabic word صعر (sifr), which it need hardly be said is itself a direct and literal translation of the Sanskrit 'súnya'. It has the exact intrinsic meaning, in fact, of súnya, and since, as has been shown, the new Arabic arithmetic was avowedly derived from the Indian, the derivation of 'sifr' from súnya is beyond

doubt" (s. auch ibid, p. 25)

M. Cantor, der in seinen "Vorlesungen über Geschichte der Mathematik"<sup>2</sup>, I (1894), S. 669 kurz konstatiert: "Die Null nannten sie [sc. die Araber] as-sifr, das Leere, als Ubersetzung von sunya, wie die Null bei den Indern heisst."<sup>1</sup>) Daneben auch Garcin de Tassy, in seinem Aufsatz "La rhétorique des nations musulmanes", Journasiat., IVe série, tome X (1847), p 370, n. 1 (, ..., ...) Ce mot, dont nous avons fait chiffre, a la signification de vide, et par suite de zéro, comme cipher en anglais. Le zéro des chiffres arabes est un point (.), mais dans les chiffres exprimés par des lettres, il a une forme particulière qu'on trouve employée, entre autres, dans les Tables d'Ulug-beg, publiées dernièrement par M. A. Sédillot");

So oder ahnlich wohl auch schon in der ersten Auflage des Buches (1880), die mir zur Zeit nicht zuganglich ist.

Pihan, Glossane des mots français tirés de l'arabe, du persan et du turc (Paris 1847), sub *chiffre*; Mahn, Etymologische Untersuchungen auf dem Gebiete der romanischen Sprachen (Berlin 1863 ff), S. 46; Dozy et Engelmann, Glossaire, sub *cero* und *cifra*, Eguilaz y Yanguas, Glosario etimológico, gleichfalls sub *cero* und *cifra*; Lammens, Remarques sur les mots français dérivés de l'arabe, p 262; Diez, Etymol. Worterbuch 5, sub *cifra*; Korting, Lat.-roman. Worterbuch 2, Nr. 2174; Kluge, Etymol Worterbuch 6, sub *Ziffer*, u a, die übereinstimmend in aleer das Etymon von "Null" sehen.

S. Fraenkel hat schon vor mehr als sieben Jahren Krumbacher's Etymologie zuruckgewiesen, nämlich in seinem Vortrage "Orientalische Einflusse auf die deutsche Sprache" (in "Mitteilungen d. Schlesischen Gesellsch. f. Volkskunde", hrsgeg von F. Vogt und O Jiriczek, Jahrg 1895/96, Heft II. No 1), wo er S 7 schreibt.

"Ziffer (schon mittelhochdeutsch) stammt durch das Mittellateinische aus arab. sifr d h. "leer". Es bezeichnet eigentlich die Null; Mafâtîh S. 194, 2 v u. "Diese kleinen Kreise heissen asfâr (d. 1. Plural von sifr) und werden eingesetzt, um den Zahlenwert an den Stellen zu erhalten,1) wo keine anderen Zahlzeichen stehen" Die Einwendungen Krumbachers (Psichari, Études 346) gegen diese Ableitung sind nicht stichhaltig."

Zu demselben Resultate ist G. Jacob gelangt (in seinem gehaltvollen Vortrage "Östliche Kulturelemente im Abendland", Berlin 1902, S 12).

"Wahrend ich Krumbacher gerne beistimme, dass das im Abendlande zweimal auftauchende Wort sipos nur  $\psi \bar{\eta} \phi o s$  sein kann,

<sup>1)</sup> Diese Übersetzung ist nicht recht verständlich und ausserdem fehlerhaft. Arabisch lautet die Stelle: المعار تسمى الأصعار المعار ال

so wüsste ich doch zu einer Ableitung von sifr aus  $\psi\eta\varphi\circ[\varphi\circ]\phi\iota$  im Arabischen keine lautliche Parallele . . . . Es wird demnach bei der alten Erklarung bleiben, dass arab. sifr in der Bedeutung Null eine Ubersetzung des begrifflich genau entsprechenden indischen sanja ist".

Aber Krumbacher selbst hat — was allem Anschein nach sowohl Vollers als auch Fraenkel und Jacob entgangen ist — seine Etymologie bereits ein Jahr nach ihrer Veröffentlichung in einem zweiten Aufsatz "Zu den grechischen Elementen im Arabischen und Turkischen. I. Noch einmal das Wort Ziffer" (in Bd. II (1893) seiner Byzant Zeitschrift, S. 299 ff.) mit einem starken Fragezeichen versehen, und direkt davor gewarnt, sie unbesehen in die Worterbücher einzuführen. Veranlasst dazu hatten ihn namentlich Zuschriften von Nöldeke, Karabacek und Julien Havet, in denen seine Ableitung mit starken kulturgeschichtlichen, sprachgeschichtlichen, lautlichen und semasiologischen Einwanden bekampft wurde

In seinem ersten Aufsatze (Psichari, Études, p. 355) erklart es Krumbacher fur wahrscheinlich, dass sifr, hervorgegangen aus  $\psi\eta\varphi o[\varphi o] o[a]$ , erst in späterer Zeit die Bedeutung "leer" erhalten habe, nachdem es zunachst nur in der Bedeutung "Null" gebraucht worden sei. Dem gegenüber verweise ich auf die nachstehenden Verse, aus denen sich mit Sicherheit ergiebt, dass sifr "leer" bereits auf der altesten uns bekannten Sprachstufe des Arabischen, in der alten Poesie, ein wohlbekannter Ausdruck war.

Ḥātim aṭ-Ṭā'ī, ed. Schulthess, S. 19, 12:

"dann wirst du sehen, dass das, was ich aufgebraucht habe, mir nicht geschadet hat, und dass meine Hand von dem, womit ich geizte, leer ist";

ibid. S. PA, 16 (mit Barth's Verbesserung, diese Zeitschr., Bd. 52, 60):

"Wenn eines Tages mein Erbe kommt, den Reichtum suchend, dann findet er so viel als eine Hand umschliesst, die weder voll noch leer ist";

Arānī XXI, ٢١, ult., ٢٢, 24 (von Ḥārita b. Badr al-Rudānī oder von Anas b. Zunaim):

<sup>1)</sup> Siehe schon Jacob, a a. O.

Fischer, Zu "Berichtigung einer Etymologie K. Vollers". 787

رَأَنْتُ أَكْفً الْمُعْلِتِينَ ( عَلَيْكُمُ مِلاةً وَكَقِي مِن عَطاساكُمُ صِفْرًا

"Ich sah die Hande derer, die das Schwert gegen euch ziehen, voll, meine Hand aber von euren Geschenken leer";

Ibn al-Anbārī, Addād 191, 2 (von Ibn Aḥmar):

"(jeder) heftige (Wind), der die Berge und die Tiefen der Wuste jahlings verschlingt, wobei sein Bauch doch leer bleibt;<sup>2</sup>)

al-Aššā, bei Tibrīzī, ed. Lyall, 199, 7 (= Sacy, Chrestomathie  $^2$ , II, 101, 2; Lısān und T3A sub  $3 \div$  etc.):

"Leer im Gürtel<sup>3</sup>) (d. h schlank in der Taille), zugleich aber das Hemd füllend (d h. voll), von weichen Formen (oder. von grossem Wuchs) Wenn sie sich gemachlich an ihr Werk macht, bricht beinahe ihre (dunne) Taille ab;"<sup>4</sup>)

2) In dem eisten der beiden voraufgehenden Verse:

ist mit Jāqūt, Mušgam, II, المنافعة und Bakrī, Mušgam, المنافعة (oder المختبة) für بالمنافعة zu lesen. Im zweiten Verse haben der Lisān s. ونر und der TšA. s المختبة für مختبة Die Verse bedeuten: "Bestand gehabt hat al-Gubaib ("Brunnchen" odei al-Hubaib), seine Siedler aber sind dahingeschwunden, einige Niederlassungen ausgenommen, die indes alle verodet sind, über die jeder hin- und hertobende Wiibelwind, dessen Verstand keine Einsicht hat, dahingeheult ist"

- 3) Vgl. die verwandten Ausdrucke البَرِيم "mit loser Taillenschnur" Aiānī VIII, ٩٨, 3 und الْوِسَاحَيْن "mit losem Doppelgurtel" Asās al-balāra und TŝA. sub جول
- 4) Nach andern schlecht "wiegt sich fast (oder: bewegt sich trag) ihre Taille (beim affektiert vornehmen Gang)". Meister de Sacy hat zum Teil zu viel in den Vers hineingelegt, wenn er a. a. O. ubersetzt "Le vide de sa

<sup>1)</sup> Die أَكْتُ الْمَصْلِينِينُ مُصَلِّتِينَا erinnern an die أَكُفَّ الْمَصْلِينِينُ Amr's Musall.,

Alqania ed. Ahlwardt, Nr. الله المربح المبيت ماروم عبر المبيت الماروم المبيت المربع أنوس عبر المبيت المربع أنوس عبر المبيت المربع أنوس المبيت الماروم المبيت الماروم المبيت الماروم المبيت المبيت الماروم المبيت ال

(vgl. zu den beiden letzten Versen die Worte im Hadit von der Umm Zarī: صعر ردائيد ( ومِلَ، كسائيها وغَيْثُ حارتيها leer im ihrem Mantel (d. h. mager da. wo der Mantel endet )), im ubrigen aber ihn Gewand füllend, dei Arger ihrer Mitfrau", Nihāia des Abu 's-Sasādāt Ibn al-Atīr und TaA sub عور . Lisān sub .

Die Wurzel مع "leer sein" zeigt sich auch sonst im alten Arabisch durchaus lebendig und triebkraftig Vgl. noch die Verse:

(von Imra' al-Qais; vgl. Ed Ahlwardt Nr. راب سام ausser den von Ahlwardt mitgeteilten Belegstellen noch Ḥamāsa, ed. Freytag. خرم بخر المغربة, بالمالية المالية المالي

ceinture contraste avec la largeur de sa poitrine, que son vêtement a peine à contenir, et avec l'embonpoint de ses hanches quand elle s'abandonne à de tendres embrassemens, il semble que ses flancs sont prêts à se rompie".

<sup>1)</sup> Socin's Übersetzung. "die mager ist an den beiden Brustbeinen ... eine kleine Gazelle, eine in dem Haus bestandig verweilende" ist wohl nicht ganz richtig.

<sup>2)</sup> So vokalisiert Lane richtig sub جَمْو dagegen irtumlich صِغْر وارُها.

أَى اتَّهَا صَامِرِهِ الْبَطْنِي : 3) So nach den Lexicis. Vgl. z B. Nihāṭa: الْبَطْنِي الْبَطْنِي ويعع عليه فكأَنَّ رداءها صِفْر أَى خالٍ والرداء نَنتهى الى البَطْنِي ويعع عليه

<sup>4)</sup> Falsch bei de Slane, Diwan d'Amro'lkais, p. ۱۱ und f. علباء.

<sup>5)</sup> Nach den besten arabischen Erklarungen hat der figurliche Ausdruck معرت وطابع (so auch معر إناؤه leer wurde sein Gefass"; vgl. Asās a. a O.

(von Ta'abbat Šarrā,¹) s Ḥamāsa, cd. Freytag, هُوْلُ لِلحَيارِ. وَقُدْ صَعْرِتُ لَغِمْ وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ الْحَدِيرِ مُعُوْلِ (von Ta'abbat Šarrā,¹) s Ḥamāsa, cd. Freytag, هُرُ اللَّهُ اللَّهُ (von Ta'abbat Šarrā,¹) s Ḥamāsa, cd. Freytag, هُرُ أَلُهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ركانَتْ عِيابُ الوُدِّ مِنّا وَمِنْكُمُ وَإِنْ قِيلَ أَبْنَاءَ الْعُمُومِهِ نَصْعَرُ (von Bišr b. Abī Ḥāzim; ') vgl. Asās al-balāra, Līsān und T¾A, auch Aqrab al-mayārīd, sub عيب und Lane sub "Und unsre und eure Behälter der Liebe (d. h unsre und eure Herzen) wurden, obschon man uns Vettern von Vaters Seite nannte, beinahe (liebe-)leer";

عان تَكُ طَنّى صادِفًا وَّهُو صادِفي بِكُمْ وِدِأَحْلامٍ لَّكُمْ صَعِراتِ (von einer sāmirītin; vgl Ḥamāsa, ed. Freytag, Mof, 13, und Muhīṭ al-Muhīṭ sub صعر Und wenn meine Meinung von euch und eurer leeren Einsicht wahr ist, und sie ist wahr gegen mich...".

وَنُرْخِينَ أَنْنَابًا كَأَرَّ فُرُوعَهَا عُرَى خِلَلٍ مَّسْهُورِهِ صَغْرَابِ (4 (von Imra' al-Qais; vgl. Ed. Ahlwardt Nr ۱., ۱۴) "Und sie (die Wildeselstuten) lassen Schwanze lang herabhangen, deren Haare (an

und TSA sub معرب المأوة, wo wohl nur ein Fluchtigkeitsfehler ist) die Bedeutung: "er kam um", "er starb", "er wurde getotet". Genauer trifft Ruckert, in seiner Hamâsa, I, Nr 10, Anm, den Sinn, wenn er schreibt: "der leere Schlauch ist nur bildlich, Erschopfung der Hulfsmittel und Ratlosigkeit andeutend". (In seinem Amrilkais, S 69, vergleicht er den Ausdruck mit den deutschen Redensarten. "auf die Neige gehn", "der Garaus machen".)

<sup>1)</sup> So wenigstens nach der Tradition. Uber die Echtheit und Geschichte der altesten Poesie ist noch viel zu sagen.

<sup>2)</sup> Lyall, Translations of Ancient Aiabian Poetry, Nr VIII. ubersetzt gut: "they deemed they had me beyond escape". (Er hatte aber die alberne Geschichte von dem Honigschlauch nicht reproducieren sollen!)

<sup>3)</sup> So, خازم باخار به habe ich bereits in Bd. 49 dieser Zeitschrift, S. 609, geschrieben. In Hss. und Drucken findet sich oft dafur حازم auch Guidr's Tables alphab. du Kitâb al-Agânî haben regelmassig حازم باخاء والزاع المنجمة بين ابي خازم باخاء والزاع المنجمة بين البي خازم باخاء والزاع المنجمة باخاء والزاع المنجمة بين البي خازم باخاء والزاع المنجمة باخاء والزاع المن

<sup>4)</sup> العربات ist hier freilich nicht gesichert.

790

Farbenschönheit?) den Schlaufen verzierter, leerer Schwertladen (Scheiden?) gleichen";1)

نَبسَتُ بِأَصْهِرٍ نِّمَن لَّبَعْفُو وَلا رُجِّ رَّحَارِجٌ

(Lisān sub صعر und حصر (wo falschlich عن steht); T.A. sub معر) "Sie (wohl Napfe o. ä.) sind für den, der um Gastfreundschaft zu bitten kommt, weder leer noch flach".

<sup>1)</sup> de Slane, Diwan d'Amro'lkais, p. 46, hat "ansis thecarum... pictis et plexis", wahrend er hatte "pictarum et plexarum" schreiben sollen.

<sup>2)</sup> Nach Taslab, wider die Regel, قُرُع; vgl. die Lexica sub جوء.

<sup>3)</sup> In Wirklichkeit hat man naturlich العنا und العنا gesagt; entsprechend im nachsten Beispiel.

<sup>4)</sup> Gesuchter scheinen die Erklarungen: وَوَعَ الْعِنَاءَ أَى خَلَا مِن لَهُ وَمِع الْعُلْسَية (وَرَع Gauh, Qāmūs und T³A sub العُلْسَية وَوَعَ الْعِنَاءَ ; وَوَعَ الْعَنَاءُ ; وَوَعَ الْعَنَاءُ إِلَّهُ الْعَنْمُ وَالْكَيْمُ مِن مُسْتُونَا وَالْآنِيةِ مِن مُسْتُونَا وَالْآنِيةِ مِن مُسْتُونَا وَالْآنِيةِ وَالْآنِيةِ وَالْقَعْمِ وَالْقَعْمِ الْعُلْشَيةُ وَالْآنِيةِ وَالْقَعْمِ . . . خلا من الغاشية والنّعَم

die Traditionen: من الخير البيت الصفر "Das an Gutem leerste Haus ist dasjenige, in welchem das Buch Gottes (der Koran) fehlt" (vgl. Lane sub أَصْفَرُ , ferner Abu's-Saṣādāt Ibn al-Aṭīr's Nihāja, Lisān und T¾A. sub عنو und Aḍdād ٢١٩, 4°)); منورة في سبيل اللّه خَير من حَمر النّع "Ein Hungern um Gottes willen ist besser als rote (d. h. besonders vortreffliche) Kamele (d. h. besser als der wertvollste Besitz)" (Aṣāṣ, Nihāja, Lisān, T¾A. und Muḥīṭ al-Muḥīṭ sub منو. Die hier vorliegende Bedeutung "Hungern" hat sich naturlich erst sekundar aus der Bedeutung "Leere (des Magens etc)" entwickelt; vgl auch in den Lexicis etc أَصْفَر "er wurde arm" und معربت "arm", wo der Begriff "arm" gleichfalls erst sekundar aus "leer" entstanden ist); und schliesslich noch den itbās منورية وهنورة وه

Diese Belege für معر "leer", معر "leer sein" etc, deren Zahl sich wohl ohne allzu grosse Muhe noch vermehren liesse, reichen bis ins 6. Jahrh. n. Chr. zurück. Die Stellen dagegen, in denen مغر in der Bedeutung "Null" erscheint, sind bedeutend jünger. Auf al-Ṭaṣqūbī (letztes Drittel des 9. Jahrh. n. Chr.), Historiae, I, ۹۳ hat schon Nöldeke in seiner oben erwahnten Zuschrift<sup>4</sup>) an

是一个时间,这个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们就是一个时间,我们

<sup>1)</sup> Oder الصّغر 1

<sup>2)</sup> Der Hadīt hat hier emen etwas anderen Wortlaut: أَرِيُّ أَصْفَرَ البيوبِ البيوبِ لللهِ اللَّهِ اللَّهِ لَهُ اللَّهِ كَتَابِ اللَّهِ

<sup>3)</sup> Fehlt bei Grunert, Die Allsteration im Alt-Arabischen.

<sup>4)</sup> Diese Zuschrift enthalt ubrigens einen kleinen Irrtum, der hier kurz korrigiert sei. Krumbacher hatte in seinem ersten Aufsatze, S. 351, aus Cantor's "Vorlesungen über Geschichte der Mathematik" den Passus abgedrückt. "Ausseidem bedienten sich die Araber ihrer in der Reihenfolge Abudsched geordneten Buchstaben in derselben Weise wie die übrigen Semiten, um die Zahlen von 1—400 darzustellen. Freilich ist die genannte Reihenfolge nicht aller Orten ganz streng festgehalten worden. Der gleiche Buchstabe, der in l'agdad 90 bedeutete, hatte im nordlichen Afrika den Werth 60, 300 wechselte an eben diesen Orten mit 1000 u. s. w" Dazu bemerkt Noldeke "Das "Abugad"-Ziffernsystem ist, soviel ich weiss, überall dasselbe gewesen. Cantor hat da

Krumbacher (Byz. Zeitschr. H. 300) als auf den altesten ihm behingewiesen. Die oben صعر hingewiesen. erörterte Stelle in den Mafatih ist schon ca 100 Jahre jünger Eine dritte Stelle, die ich mir notiert habe, ist noch weitere 50 bis 70 Jahre junger, gleichwohl aber interessant genug, um hier reprodu-حدد الدارة بعسنيا حي الصفي الصعير الذي جَعلم :ciert zu werden امل الحساب على العدد المعدوم في حساب الغُبار دلالة على عَدَمه الأنَّد (ا نعدم الحروف الروائد في اللَّعَث وعدم المشديد في الحروف المخقّعه وعدم الخركه في الخروف المستمنة التني نُجعل الدارة عليها ريا (von de Sacy in den Not et Extr., VIII. p 327. n. 1 aus dem Muqnis fī masrifat hatt masāhif al-amsār des 444 1053 gestorbenen Abū &Amr &Utmān ad-Dānī al-Muqri' mitgeteilt) "Dieser Kreis selbst ist die kleine Null, die die Arithmetiker im "Staub"-Rechensystem über die fehlende Zahl setzen, um ihr Fehlen auzuzeigen. Denn es (dieses Fehlen) entspricht dem Fehlen der Zusatz- (d h. hier der Dehn-)Buchstaben in der Aussprache, dem Fehlen der Verstarkung bei den erleichterten und dem Fehlen des Vokals bei den mit Sukūn auszusprechenden Buchstaben, über die man eben, als Hinweis auf diesen Sachverhalt, den Kreis setzt".

Gegen die hier ausgesprochene Ansicht, dass das arabische Tilgungszeichen ound damit auch die in spaterer Zeit vorzugsweise gebrauchte Form des Sukūn im Grunde nichts anderes sind als das allbekannte Nullzeichen der Arithmetik, dürfte sich kaum etwas einwenden lassen Ihrer Funktion nach gehören alle drei natürlich aufs engste zusammen. So aber offenbar auch ihrer Genesis nach, denn der Circellus, den die Araber, wie heute nicht mehr bezweifelt werden kann, als Ausdruck für die Null zugleich init den übrigen Zahlzeichen von den Indern überkommen haben,2 diente bei diesen

gewiss etwas falsch aufgefasst". Aber Cantor ist ganz im Recht, wie schon die bei Wright, Grammar³, I, p. 28 mitgeteilten Abugadreihen zeigen, ferner z. B. de Sacy, Grammaire³, I, § 175: "L'aboudjed des Africains différant en quelque chose de celui des Asiatiques, il y a aussi quelque différence dans la valeur qu'ils donnent à certaines lettres comme signes de numération Cette différence consiste en ce que chez eux le vaut 60, le 90, le 300, le \$800, le \$900, et le  $\dot{\omega}$  1000."

<sup>1)</sup> So ist wohl fur de Sacy's ممك على على zu lesen.

<sup>2)</sup> Die Übernahme durfte spatestens im 2. Jahrh. d. H. stattgefunden haben. Unter diesen Umstanden ist es auffallend, dass man trotzdem noch in viel spaterer Zeit in der Ziffernschrift die Null gelegentlich nicht schrieb So habe ich in der Einleitung zu meinen "Biographien von Gewahrsmannern des Ibn Ishâq", S. IX, darauf hinweisen konnen, dass in drei von gelehrter Hand

selbst unsprunglich nur als Fehl- und Kurzungszeichen.¹) Unentschieden muss dabei vorderhand bleiben, ob die Arabei den Circellus zunachst nur als arithmetischen Ausdruck kennen lernten und erst sekundar, nach indischem Vorgang, allgemeiner als Tilgungs- und Fehlzeichen verweiteten, oder ob sie ihn, wie wahrscheinlicher, von vornherein in seiner allgemeineren Funktion überkamen. Jedenfalls aber fallt von hier aus ein helles Licht auf den bisher dunklen Uispiung der uns gelaufigsten Sukünform.²)

In der Irre getappt ist naturlich — wie der Vollständigkeit halber zum Schlusse noch erwähnt sei — der Vielschreiber Hammer-Purgstall, der in seiner Anzeige von Marina's "Catalogo de algunas voces Castellanas etc " (Wiener Sitzb d. phil.-hist Cl., XIV Bd, I Heft), S 116 folgendes schreibt· "Cifra ganz gewiss von arab. Dschefr بالماء , welches schon aus der Ilmol-Dschefr (s. Freytag I, 237) [sic'], aber weder von Sefr, noch von Safr, was im Arab der Name der Nulle"

Nach allem liegt m. E keine Veranlassung vor, die alte Etymologie: معر "Null" = altarab معر "leer", "Leere" preiszugeben.

herruhrenden Codd. aus dem Beginn des 8. Jahrh. d. H. in der Pagination nirgends das Nullzeichen gesetzt worden ist, i vielmehr auch für 10, i für 20, in für 180, ii für 210 steht u s. f.

<sup>1)</sup> Vgl. zur Geschichte der Null bei den Indern die von Jacob, a a O., S. 11f angefuhrte Litteratur

<sup>2)</sup> Vernier, Grammaire, I, p 84, sieht, offenbai ganz willkurlich, in der Sukunform o den Kopf vom o des Terminus o — Zu veigleichen ist jetzt p 518 in der revidierten englischen Ausgabe von Jacob's oben (S 785) citiertem Vortrag (Smithsonian Report for 1902, pp. 509—529), die mii soeben, bei der zweiten Korrektur dieses Aufsatzes, durch Jacob's Liebenswurdigkeit zugeht.

# זַבולון

Von

#### Franz Praetorius.

Durch die Ausfuhrungen in dieser Zeitschrift oben S. 530 ff. wird klar geworden sein (gleichviel ob im Einzelnen die Deutung von אַבּישֵל, הַשִּלּים, das Richtige getroffen, oder nicht), dass durch das Suffix  $\dot{a}l$ , l im Kanaanaischen weibliche Caritativnamen gebildet worden sind Dass diese speciell weibliche Beziehung, auch nur in Eigennamen, dem Suffixe von Anfang an innnegewohnt haben sollte, ist von vornherein unwahrscheinlich. In dem Namen בּבּרבּרַרָּן liegt das Suffix m. E. noch in mannlicher Beziehung vor.

זברלון stellt sich als Maskulinum zu den phonizischen Frauennamen בברלון בעלאזבל בל איזבל. Vielleicht ist auch יברלון selbst geradezu phonizisch. Bei den mit הבד als zweitem Glied zusammengesetzten Eigennamen waren im Phonizischen Caritativbildungen durch angehüngtes l beliebt, wobei das wurzelhafte d aufgegeben wurde. So entstanden die angeführten Frauennamen, die das Perfektum enthalten. Bei יברלון dagegen liegen bereits andere Caritativa zu Grunde, namlich הברלון יברד וברוך (oben S 528), aus denen beim Antritt des Caritativsuffixes וברלון wurde Zuletzt trat noch die caritative Endung ün an, die dem Namen deutlicher die mannliche Beziehung wahrte, als l in Kanaan anfing, sich speciell weiblicher Beziehung zuzuwenden.

Der Verfasser von Gen. 30, 20 a (זְבֶּדְנִי מִּלְּהִים מִּתְּרִ זִבְּר טֵּוֹבֶּן) hat die Bedeutung des Namens זברלון also noch richtig gekannt, oder mindestens richtig geraten. Auch bei Lagarde, Onomastica sacra: ἀκόρον und χάρισμα. Welchen Sinn aber der Verfasser von Gen. 30, 20 b in sein יִדְּבֶּלְבִיר hat hineinlegen wollen, werden wir vielleicht niemals sicher erfahren.

In jud. 9 pass. 1st l sogar noch mannlicher Beziehung, ohne dass  $\bar{u}n$  angetieten 1st

זבלה bei Littmann, Zui Entzifferung der Şafa-Inschriften S. 18 scheint sich nicht zu bestätigen —

「 Man A Confedent Conf

Die vorstehende Deutung hat, ebenso wie die Ausfuhrungen oben S. 532, zur Voraussetzung, dass die Wurzel הבה auch im Phönizischen wirklich eben בבו lautete. M W. ist diese Wurzel aber im Phonizischen ausser in den erorterten Namen nirgends belegt. Sollte sich — freilich gegen alle Wahrscheinlichkeit — herausstellen, dass die Wurzel בבל ווה Phonizischen von vornherein בבל פושנו phonizischen wirklich im Einzelnen manches anders aufgefasst werden mussen; die für בוללון, שבובל בעלאובל בעלאובל איזבל שווחלים blieben indess wesentlich unverandert.

### Gegen J. Barth, oben S. 628 ff.

Von

### C. Brockelmann.

Den Grundgedanken meiner Abhandlung über die Femminendung t im Semitischen glaubt Barth oben S. 629 durch den Hinweis auf das ursemitische Perfekt, das er  $q\acute{a}tal\grave{a}$  betont, widerlegt zu haben. In seiner Nominalbildung § 8a nahm B im Anschluss an Nöldeke Betonung des Perfekts auf der 2. Silbe an. Leider verschweigt er uns, weswegen er diesen in seinen Grundzugen durchaus richtigen Gedanken nunmehr aufgegeben hat. Auch bei den von ihm ins Feld geführten Nominalformen erfahren wir nicht, weswegen er ihnen die meine Aufstellungen angeblich stürzende Betonung zuschreibt. Ich setze daher seinem Nein! ein ebenso entschiedenes Ja! entgegen

Auch aus den Formen mit Praformativen will mir Barth keinen Schluss auf die Tonverhältnisse gestatten "Zu den Wirkungen gewisser Praformative gehort die enge Verbindung mit dem ersten Radikal und infolgedessen der Schwund des auf den letzteren folgenden kurzen Vokals" Dieser Satz (S 632) ist für B.'s sprachwissenschaftliche Anschauungen so charakteristisch, dass es sich verlohnt, etwas naher darauf einzugehen B operiert in seinen Formerklärungen bekanntlich auch mit Lautgesetzen. Aber die B.schen Lautgesetze lassen zahllose unbegründete Ausnahmen zu und gestatten B. jene befremdlichen Wurzeletymologien, die zuletzt Fr. Schulthess in den GGA. 1902, 665 ff. so treffend beurteilt hat. Daneben spielt bei ihm auch die Analogiebildung eine gewisse Rolle, über ihre psychologischen Grundlagen aber giebt B niemals

Rechenschaft. Ausserdem aber wirken nach B. in der Sprache noch andere Krafte, die offenbar nur ihm bekannt sind. Was soll das für eine Wirkung sein, die nach dem oben citierten Satze die Praformative zur engen Verbindung mit dem 1 Rad führt? Vielleicht dieselbe mystische Kraft, die nach B aus Perfekt- und Imperfektstammen Nomina hervorgehen lasst? Hier spukt bei B. noch der bekannte "Form- oder Sprachtrieb" der alteren Linguistik! Die Entwicklung der allgemeinen, speciell der indogermanischen Sprachwissenschaft in den letzten 20 Jahren ist an B. spurlos vorübergegangen Wissenschaftliche Verständigung ist nur auf dem Boden gleicher Grundanschauungen möglich. Von denen B's trennt mich wie eine tiefe Kluft.

Nur an den Philologen Barth habe ich noch zwei Fragen zu richten. Es ist ihm (S. 633) unbegreiflich, dass ich mit Fallen poetischer Licenz" operieren zu dürfen glaube. Weiss B. denn nicht, dass diese Eindringlinge innerhalb der dialectus poetica hochst wertvolle Zeugnisse der sonst fast unbekannten altarabischen Umgangssprache sind? Eine aufmerksamere Lekture des von ihm selbst citieiten Noldekeschen Werkes hatte ihm die Augen darüber offnen mussen, dass diese Dinge nichts zu thun haben mit den von

Noldeke § 11 gebuchten Willkurlichkeiten Zweitens

B S 636 ein "ehrwürdiges altes Beduinenwort". Kennt B. denn das Wort aus anderen Quellen als den von Fremdwörtern durchsetzten Gedichten und Erzahlungen? Epitheta ornantia sind keine Beweise und meine Gründe für die fremde Herkunft des Wortes verschweigt B den Lesein dieser Zeitschrift.

Endlich fühlt sich B (S. 632) beschwert, dass ich ihn nicht für die Erklarung von maqtal aus ma + qatal, für qatal und qatl aus qatal citiere. Diese Dinge sind seit 1889 Gemeingut der Wissenschaft, nicht durch B's, sondern durch de Lagardes Verdienst. Ihn, nicht B, hatte ich eitieren müssen, wenn es mir darauf ankam, mit Citaten zu prunken. Dass ich  $\mu q = 0.000$ ,  $\mu q = 0.000$ , und  $\mu q = 0.000$  von ihren

Perfekt-Stammen nach Nominalbildung S. 326 ableite, ist unwahr. Vom Perfekt ist bei mir S. 18 Anm. überhaupt nicht die Rede. Glaubt B. im Ernst, dass ich gerade nur von ihm hätte lernen konnen, dass ich gerade nur von ihm hätte lernen konnen, dass ich gerade nur von ihm hätte lernen konnen, dass ich gerade nur von ihm hätte lernen B behauptet, dass das von mir S. 18 auseinandergesetzte sich mit seiner Lehre. Nominalbildung 21, 22, decke, so bedauere ich ihm sagen zu müssen. dass er meine Darlegung einfach nicht verstanden hat. Fühlt sich B in seinen Autorrechten dadurch gekrankt, dass ich in meiner Syrischen Grammatik, die "als ein kurzes Lehrbuch nicht wohl notorische Thatsachen von eigenen und fremden Funden scheiden konnte", einige seiner mir damals einleuchtenden Erklarungen herübergenommen habe, so möge ihn die Versicherung

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

trosten, dass die nachste Auflage des Büchleins von den ureleitenden Einflussen seiner Nominaltheorie frei sein wird. Die Konstatierung der differenten Imperfektprafixe, die er auch in der 2 Auflage finden wird, ist nicht sein Eigentum, sondern das H. Ewalds, wie mich J. Wellhausen mit Hinweis auf dessen Hebr. Gramm 1844 § 138 b. belehrte. Eine Erklarung dieser Thatsache hat auch Barth micht gegeben 1)

Der Redacteur]

<sup>1) [</sup>Ich habe es fur wunschenswert gehalten, diese Polemik zwischen Barth und Brockelmann moglichst auf den laufenden Jahrgang der Zeitschrift zu beschranken, und habe in diesem Sinne mit beiden korrespondiert. Sie sind mir in dankenswerter Weise entgegengekommen Brockelmann hat gestattet, dass ich seine Replik Barth in der Korrektur vorlegte, und dieser hat umgehend mit den hier folgenden Ausfuhrungen geantwortet, die wiederum Brockelmann bereits in der Korrektur gesehen hat. Damit muss ich diese Kontroverse für die Zeitschrift als erlodigt ansehen

## Zu Brockelmann's Erwiderung.

Von

#### J. Barth.

Brockelmann umgeht meine sachliche Kritik seines "Lautgesetzes" durch Hinüberspielen der Frage auf das personliche Gebiet; ich mochte sie aber nicht auf einen anderen Weg drängen lassen. Er zeigt sich weniger bekümmert um die Aufklärung der vielen Schwierigkeiten seines Gesetzes, als um meine Person. Allein es ist doch nicht meine Methode schuld daran, dass Brock. eine ganze Reihe von wichtigen, mit dem Gesetz nicht vertraglichen, Erscheinungen nicht berucksichtigt und eine ursemitische hebräische Klasse wie דעה, לדה als nur in zwei Exemplaren vorhanden und als "Neubildung" erklart hat. — Was meine Lautgesetze betrifft, so möge er doch ruhig die angeblichen "zahllosen unbegründeten Ausnahmen" namhaft machen, gleichzeitig auch erklaren, warum er noch soeben sich selbst auf sie berufen hat? An die angeblich "mystische Kraft, die nach Barth aus Perfekt- und Imperfektstämmen Nomina hervorgehen lässt", glaubt Brock. in seiner von mir kritisierten Arbeit merkwürdiger Weise selbst und hat es jetzt nur vergessen; denn S. 6 verwendet er "die Entstehung der Ortsnomina magtal aus der Perfekt-Basis gätäl" als Beweis für seine These, und auf S. 6, Z. 22-24 beruft er sich auf "die Entstehung der Verbalnomina gatl aus der Perfekt-Basis gatal".1) Wenn er über seine eigenen allerneuesten Anschauungen so wenig unterrichtet ist, ist es nicht zu verwundern, dass er bezuglich der Quellen, denen er manche entlehnt hat, von seinem Gedächtnis getauscht wird. Nur die Ableitung des gatl vom gatala-Stamm hat Lagarde ehenso wie ich; das Andere aber, das Brock, jetzt von Lagarde

<sup>1)</sup> Warum 'aqtălă, 'aqtălă cinerseits mit —, qătălătun, qătălătun und zahlreiche andere Typen andererseits ohne Vokalverlust im Ursemitischen gebildet worden sind. bekenne ich, nicht zu wissen Bildungsgesetze, die uns unbekannt sind und vielleicht bleiben werden, sind darum noch lange keine "mystischen Krafte", wie Brock. aus dem Stande der heutigen allgemeinen Sprachwissenschaft lernen kann. — Die arabischen Falle der t-Endung hat ubrigens, wie ich hier gerne berichtige, Brock. S. 3 — und zwar noch kiltâni und mant ausser den von mir erwahnten — gegeben.

entnommen haben will oder woruber er jetzt schweigt, findet sich

bei diesem gar nicht 1)

Ubrigens ist dieses an sich ganz und gar Nebensache. Was schon S. 632 Anm 2 deutlich genug gesagt ist, wiederhole ich: Die stillschweigende Verwendung mehrerer meiner Resultate würde ich mit keinem Worte erwahnt haben (so wenig als ich es nach Erscheinen von Brock.'s Syr. Grammatik oder bei Anderen gethan), wenn nicht Biockelmann in dieser neuesten Arbeit und einem gleichzeitigen Artikel<sup>2</sup>) die Gepflogenheit zeigte, da, wo er abweichende Ansichten geltend machen will, diese mit überlegenen Censuren einzuleiten; dies selbst dann, wenn seine Thesen wenig Anrecht darauf geben,<sup>3</sup>) und sogar wenn er die jetzt angefochtene Ansicht früher selbst entlehnt hatte Hiergegen mich zu verwahren, schien mir doch geboten und ist auch, wie ich denke, mein gutes Recht

Er war übel beraten, als er unter Umgehung der sachlichen Richtigstellungen sich durch Hinweis auf Schulthess' Anzeige meiner "Wurzel-Untersuchungen" GGA. 1902 dienen zu können meinte. Wegen des Tones und der Haltung, die dessen Aufsatz in jeder Zeile verrat, wurde ich mich auf keine Erörterung ihres sehr dazu herausfordernden Inhaltes eingelassen haben. Da aber Brock, sie als "sehr tieffend" beansprucht, wird man es doch natürlich finden, wenn ich im Rahmen dieser Antwort eine Reihe jener Schulthess'schen Vergleichungen als Probe für alle anderen kurz charakterisiere.

Zu تمت = بَرِينَ (WU. 13) verbessert Schulthess S. 666, dass ich nicht ahne, dass بَرِينَ blosse Nebenform von مُلِّى ist" (hıerzu

<sup>1)</sup> So handelt er gar nicht von der Ableitung von maqtal; - von "qatál aus der Perf-Basis qatal" (Brock. a. a. O) behauptet es Brock. selbst nicht. -Dass 7777 von der Wurzel 7777 komme, weiss allerdings jeder; aber dass eine untereinander entsprechende Formklasse (gegenuber den anders gebildeten Abstrakten wie وَجْرَارٌ , הَيْرًارٌ , أَعْلَيانٌ , أَعْلِيانٌ bilden, war nur von mir behandelt, und ist sogar mit den drei Beispielen aus Nom. Bildung S 326 entnommen. — Der Wortlaut meiner Erklarung des  $\iota$  und u in ist oben S 632 Anm. 2 von min aus Nom -Bild., S 21. 22 vgl. mit بَكَي , فَدَى S 247 reproduciert; man lese nun bei Brock S 19 deren nochmalige Erklarung nach, um uber das Verhaltnis zu urteilen - Die differenten Imperfektprafixe haben fur das Arabische Rodiger und Fleischer, fur das Hebraische Olshausen und nach ihm Stade konstatiert Diese sind von mir ausdrucklich ZDMG 48, S. 5 als Autoren hierfur citiert, fur das Hebraische kommt zu Olshausen also auch Ewald, Hebr. Gr. 1844, hinzu. Darum handelt es sich hier aber garnicht, sondern um die Erklarung der syrischen differenten Imperfektprafixe Diese hat keiner dieser Grammatiker, sondern ich in ZDMG. 48, 6, behandelt, und dies ist es, was in Brock.'s Syr. Gr. § 182 einfach übernommen wurde 3) Vgl. ZAs XVII, 386-8. 2) ZAs. XVII, 257.

die Anm.: "die . . . Identität beider steht fest"). Er weiss also nicht, dass; und 🕹 in der Verschiebung und etymologisch niemals etwas mit einander zu thun haben. Eine besondere Ironie liegt noch darin. dass er diese Etymologie mit der nützlichen Lehre einleitet, "dass man gut thut, . . . mit der regelmässigen Lautentsprechung auszukommen zu suchen"! - Weiter sagt er unter demselben Artikel: "Aber nun ist das syr. "sein Augenmerk auf etwas richten" zweifellos mit זמם identisch." Das ist wieder zweifellos falsch. Denn jenes syr. יפאס ist vielmehr mit hebr. קבה, "sein Augenmerk auf etwas richten" יו ולבבר לא identisch vgl. והוא לא כן ידַמה ולבבר לא באשר דמיתי Gis. 10, 7; אותי דמו לַהַּרֹג Ri. 20, 5; weiter בַּאָשׁר דמיתי כך הנתה Jes. 14, 24, Num. 33, 56). — Schulthess selbst hat ja bemerkt, "dass die Wurzeln ב"ב und ע"ב wegen ihrer nahen Verwandschaft vielfach wechseln" (673) und ebenso steht es bekanntlich auch mit "" und "".2) — In dieser Weise hat Schulthess zu einer Wurzel auf einer unhaltbaren Behauptung eine ebensolche zweite aufgerichtet

Denselben Wert haben die meisten anderen, in dem gleichen Ton, vorgetragenen Behauptungen.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Das von hebr דמה = aram. מא "gleich sein" zu trennen ist

<sup>2)</sup> Belege dafur u. A. in meinen Etymol. Stud. 69 Anm. 2.

<sup>3)</sup> Schulthess vergleicht das hebr. בלב, arab בלב, targ. בלב, "hinken" mit einem syr. كل "krankhaften Schlaf haben", neusyr. "schlafen" (S. 670), mit dem es naturlich nichts zu thun haben kann. Das letztere gehoit violmehr zu خلف "mude, matt sein" (Qâm, TA nach Simr und Abû Tâhir), wie deutsches: schlaß zu schlafen, und kann darum schon lautlich keine Beziehung zu hebr

Zu hebr. كا "uberfallen, berauben" = باف العرب leugnet Sch. fur die arabische Wurzel die Bedeutung "uberfiel, plunderte"; es bedeute "unvermutet, heimtückisch uberfallen", أوان nicht etwa "Plunderer", sondern "heimtuckisch, Verräter" (S. 668). Wie haltlos das ist, beweist jetzt wieder das mod-'irâqische bâq "er stahl", baunâq "Dieb" (Meissner, Gesch. aus d. Irâq 14 und Gloss). Es bedurfte aber dessen gar nicht; auch Lane hat, wie ich, die Angaben der Lexika mit "he stole from them, robbed them" wiedergegeben; سَرَفُ الْغُومُ in Sch. Auffassung "er raubte ein Volk weg" (') wurde erhebliche sachliche Schwierigkeiten haben.

Dem Jensen", Jerzurnen" (Qâmûs) bestreitet Sch wieder, dass es neben "sich schamen" auch diese Bedeutung habe. Seine Autoritat steht indessen der des Abû Zeid bei Ibn al-Sikkît, Tahdib (S 82, 6) gegenuber.

Und nun zur Sache selbst.

Mein Einwand vom Perfekt mit der Betonung  $q\acute{a}tal \breve{a}(t)$  beruht auf dei Übereinstimmung von schriftarab.  $q\acute{a}t\check{a}l\grave{a}t$  mit syr.  $q\breve{c}tl\breve{a}t$  und hebr.  $q\bar{a}t^{c}l\bar{a}$ . War aber im Peferkt und seinem Particip die

ארמות אוצים, "krank sein" ist durch klassische Belege aus Ibn Hisam, Tabaiî, denen ich noch weitere beitugen kann, sowie durch die gleiche heutige Bedeutung in Centralarabien, 'Irâq, Mardîn uber jeden Zweisel gesicheit. Ibn al-Sikkit (Tahdib 109) beginnt daher die Synonyma sur "krank sein" mit של מוחל בי של מוחל של

Fur die reducierten aramaischen Wurzeln אָרָב בּיבּר "lachen", — בּבּיב "lachen", בּיבּיל "Schleier" (Wurzelunters. S. 2) freue ich mich nachtragen zu konnen, dass Noldeke die Wurzel איני schon im Jahre 1862 in GGA., Bd. X, 97 Anm. ganz so, wie ich, erklart hat (ich verdanke ihm diese Mitteilung). Nach Sch ist das alles "Schematismus"; es reiche für איני und ביל vollig aus, dass "die Wurzeln ביל von Altersher vielfach wechseln" (S. 673). Er kann gar nicht gesehen haben, worum es sich eigentlich handelt, namlich um den Abfall des ersten Radikals (של, hebr. ביוֹ im Aramaischen gegenüber dem Arabischen und Hebraischen, da dies mit של "ש-Wurzeln gar nichts zu schaffen hat. — Mit dem übrigen Material halte ich hier wegen des Raumes zuruck. Mit Ausnahme der (mir auch von Noldeke gegebenen) Vergleichung איני של איני של האיני 
zweite Silbe betont, so widersprechen erst recht die femininen Purticipien dieser Stamme dem Brock'schen Gesetz, da sie dann ursemitisch. die Form să-fil-tun haben müssten, in Wirklichkeit aber arab. عَلَيْ = hebr الْمَعْمَا = syr الْمُعْمَا = syr الْمُعْمَا ) us. w. lauten, also at haben und nur im Assyr. t erscheint

Es bleibt alles bestehen, was oben S 630 f von ursemitischen Nomma als Gegenzeugen gegen das angebliche Gesetz angefuhrt worden ist und wovon auch Brock. keinen zu widerlegen versucht hat. Ursemit 'å-mä-tu", så-nä-tu" nimmt ja Brock selbst, nach seiner Erörterung S. 8, als auf der ersten Silbe betont an und dasselbe muss auch von den ebenso gebildeten (von ihm nicht berücksichtigten)  $m\dot{t}$ -' $\ddot{u}$ -tu", hundert", arab. šå-fä-tu" = hebr.  $\ddot{\tau}$  = syr.  $\ddot{\tau}$  = hebr.  $\ddot{\tau}$  = hebr.

Ferner: gleichviel, wo die vielen Nomina der Form בָּרֶכָה = hehr בְּרֶכָה = syr. בִּרְכָה = ath. bærákāt = בִּרְכָה ursemitisch betont waren, ihre ursemitische Form ist mit Brock.'s

Qumîts in der Bedeutung wegen der Variante zweiselhaft ist, sind so ziemlich alle Behauptungen Sch. mit den oben gepruften gleichen Wertes. Fortsetzung steht zu Diensten.

<sup>1)</sup> Zum Syrischen vgl. Noldeke, Syr. Gr.<sup>2</sup> § 93 E, wo nur John Quššaj hat.

THE SAME STATE TO THE RESIDENCE OF THE SAME STATE OF THE SAME STAT

sogenanntem Gesetz nicht vereinbar denn war die erste Silbe betont, so hatte sich nach ihm nášmatu u s. w, war die zweite betont, so hatte sich našámtu ergeben müssen. — Derselbe Widerspruch erhebt sich aus dem ursemitischen Bestehen der Abstrakta der Form בָּבֹּא, aram. אַבְּיֶבֶּא, die entweder zu hármatu, 'áflatu oder zu harimtu, 'aflatu hatten werden müssen.

Zu der zweiten Brock.'schen Aufstellung, dass "ein kurzer Vokal nach einer offenen Silbe mit langem Vokal und zweigipfligem Accent schwinden" müsse, sind schon S. 634—35 die entgegenstehenden Thatsachen des Fem.-at besprochen Hier sei noch die von Brock. nicht beachtete ursemitische Participialbildung des Grundstammes nachgetragen:

Masc.: arab. qâ-tǐ-lun = ass. nâ-dǐ-nǔ; — Feminin : arab. qâ-tǐ-lū-tūn = hebr. בְּשִׁבְּׁה = bibl.-aram בְּשִׁבְּׁה. Die Erhaltung des kurzen mittleren Vokals vertragt sich wieder nicht mit dem Gesetz. Ob das â zweigipflig war, darüber weiss ich freilich nichts, aber Brock. auch nicht mehr als ich. Mit welcher wissenschaftlichen Berechtigung stellt er Thesen auf, die an ganz unkontrollierbare Bedingungen geknüpft sind und schon darum — von allem anderen abgesehen — in der Luft hangen?

Dass Brock. dem Einfluss der Begriffskategorien auf die Ansetzung von at oder t keine Beachtung geschenkt hat. 1st schon S 635 unter Hinweis z. B. auf die hebraischen Adjektive besprochen. Die Abstracta von Krankheitszustanden der Form ביות מולים, חבים, חבים, שומה während Nomma anderer Bedeutung, obgleich von der-

<sup>1)</sup> Zum Syrischen vgl. Nöldeke, a. a O.

<sup>2)</sup> Im Arabischen sind diese bekanntlich fast durchweg von gebrochenen Pluralen verdrangt.

selben Form, at (צ B. בְּבֶּבֶה, בְּבֶּבֶה), oder at neben t haben, wie בְּבָּשָׁה, בַּבְּבָּה, בּבְּבָּבָה. — Bei Participien herrscht im Hebrüschen das t weit vor dem at vor, gleichviel welchen Wortbau die Participien sonst haben; z B רְלְּבָּת (רְלֵּבְת), הִבֹּבְת, הָבֶּבָה, הָבֶּבְּה, הָבֶּבְּה, הָבֶּבְּה, הַבְּבָּר, הָבֶּבְּה, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, שִבְּבָּר, בּבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, שׁבְּבָּר, בּבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, בּבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, הַבְּבָּר, בּבְּבָּר, הַבְּבָּר, בּבְּבָּר, בּבְבָּר, בּבְּבָּר, בּבְּבּר, בּבְּבָּר, בּבְּבָּר, בּבְּבָּר, בּבְּבּר, בּבְּבּר, בּבְּבּר, בּבְּבּר, בּבְּבּר, בּבְּבּר, בּבּר, בּבְּבּר, בּבְּבָּר, בּבְּבָּר, בּבְּבָּר, בּבְּבָּר, בּבְּבָּר, בּבְּבָּר, בּבְּבּר, בּבּבּר, בּבּבּר, בּבּבּר, בּבּר, בּבּבּר, בּבּר, בּבּר, בּבּר, בּבּר, בּבּר, בּבּר, בּבּבּר, בּבּר, בבּר, בּבּר, בבּר, בבּר, בבּר

So west über das behauptete Gesetz.

Auf die beiden Fragen, die Brock. an mich als Philologen richtet, habe ich zu antworten: Was die poetischen Licenzen betrifft, so finden sich unter ihnen gewiss Falle von dialektischer volkstumlicher Sprechweise. Bei anderen Fallen halte ich dies für ausgeschlossen. z. B. in solchen wie يَنْمِ السليمُ "schlief nicht" (von مَأَنْظُرُ fur مَأَنْظُرُ I Sıkk, Tahdıb, 552 M; , Kâmıl 661, 1. 5. 6 رَآمَدِي für رَاهِ فِي Tebr. z St.; الْعَرِنْفُولَ für الْعَرِنْفُولَ und beangstigte mich" fur فأُسْجِارٌ. , in 60° Ḥam. 673, 1; دسنّين باني Tab. I, 3323, 7 u. A. m. Die Verwertung solcher Formen fur die Eruierung ursemitischer Gesetze könnte nur falsche Resultate zeitigen, und da die Grenze zwischen beiden Arten schwer zu ziehen ıst, so ergibt sich daraus die Pflicht grosster Zurückhaltung in ihrer Benützung. — Zu 👸 ist schon S. 628 Anm., 636 bemerkt, warum ich die sprachlichen Erörterungen Brock's zur Erklarung von 'uht, 'ahawatha für unzutreffend ansehe, und es liegt absolut nichts vor, was lautlich den ursemitischen Ursprung des Wortes zu beanstanden gestattete. Ebensowenig berechtigt etwas sachliches dazu, weil der Gegenstand den uralten beduinischen Verhaltnissen der Ursemiten angehört. Wenn gegen den autochthonen Ursprung eines Wortes weder lautlich, noch sachlich etwas vorzubringen ist, so entbehrt seine Verdachtigung des wissenschaftlichen Grundes.

Die Giltigkeit von Sprachgesetzen wird nicht mit einem "entschiedenem Ja", sondern an der Kongruenz mit den Thatsachen der Sprache erwiesen. Oben sind nun eine Reihe widerhaariger Erscheinungen zusammengestellt, die mit dem behaupteten Gesetz nicht vereinbar sind Brock. handelte zweckmassiger, sich mit diesen, als mit mir und meinem linguistischen Seelenheil zu beschäftigen.

### Anzeigen.

Ibn al-Qifți's Ta'rīh al-Ḥukamā' auf Grund der Vorarbeiten Aug. Müller's herausgegeben von Prof. Dr. Julius Lippert, Lehrer am Seminar fur Orientalische Sprachen. Mit Unterstützung der Kgl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Leipzig, Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung (Theodor Weicher) 1903. 22 u. 496 S 4°. 36 Mark.

Mit besonderer Freude und Genugthuung ist es zu begrüssen, dass August Müller's Plan einer zum grossen Teil von ihm vorbereiteten Edition von Ibn al-Qifti's Gelehrtenlexikon, womit er seine Arbeit am Fihrist und seine Ibn Abī Uşeibi'a-Ausgabe vervollstandigen und kronen wollte, nun in so trefflicher und würdiger Weise, mit Unterstützung der Berliner Akademie, zu glucklicher Ausführung gelangt ist. Sind doch mit diesen drei bio- und bibliographischen Schriften die Hauptquellen über das Leben und die Werke der arabischen und alten (bes. griechischen) Philosophen. Arzte, Mathematiker und Astronomen allgemein zuganglich gemacht und konnen nun besser als bisher vollends systematisch zusammengestellt, verglichen und beurteilt werden. Hütten auch manche Versehen in der Textbehandlung, wie de Goeje, DLZ. 1903, Nr 25, 1526-30 seinerseits gezeigt, besonders durch noch umfassendere und gewissenhaftere Ausnützung von Parallelstellen, namentlich bei Ibn Abī Useibi'a, berichtigt werden konnen, so sind wir doch dem Herausgeber für die grosse Mühewaltung, die jede derartige Editionsarbeit mit sich bringt, herzlich dankbar und freuen uns des stattlichen, splendid gedruckten und ausgestatteten Werkes. verbessernde Beitrage und Bemerkungen, die sich an de Goeie's Vorschläge anreihen, sollen nur mein hohes Interesse an der schonen Edition des wichtigen Textes bekunden, da ja ein einzelner unmoglich auf den ersten Wurf alle Schwierigkeiten einer solchen Arbeit überwinden und alle dunkeln Punkte beseitigen, alle strittigen Fragen lösen kann, zumal wenn samtliche zu Gebote stehenden Handschriften auf einen schon ziemlich fehlerhaften Archetypus, eine Verkürzung des Originalwerkes zurückgehen, wie es hier der Fall ist.

In der Einleitung S. 5 wird der von Jaqut 4, 152, 19 erwähnte Bruder Qiftī's, welchen Müller in den Akten des 8. Orientalistenkongresses I, 19. 21 aus Versehen Muhjî eddîn nennt, Ibrāhīm Mu'ajjid adDīn genannt: in Analogie mit Muwaffaq adDīn (S. 122 richtig), Muzaffar adDîn u. a. ist Mu'ajjad zu sprechen. — S. 6 Anm. 2 enthalt eine unrichtige Folgerung aus einer falschen Textlesart (welche alle Codices zu haben scheinen!) S. 67, dass "sein Vater auch die Stellung eines Chefs des منوان فدن للسورة, also Deichhauptmanns, vielleicht mit dem Sitz in Ṣa'īd, bekleidet hat". Der Schluss auf Oberagypten asSa'īd ruhrt namlich von der Lesung ıst aber kein geographischer Be- جوف مصر 67, 8 her جوف مصر griff und kann jedenfalls nicht auf Oberägypten gedeutet werden, sondern muss (selbst gegen alle Codices) naturlich in حوف مصر geandert werden, da ja al Hauf in der altern Zeit besonders das ganze östliche Delta bezeichnet. Dies geht also schon deutlich auf die Statthalterschaft seines Vaters in Bilbeis, das ja eben die Hauptstadt des alḤauf ist (vgl. Jāqūt 2, 29, 1 النظم في بلبيس ونواحيها): als Gouverneur von Bilbeis erhielt er auch noch die Deichhauptmannschaft der östlichen Bezirke des Hauf übertragen, wie der Wortlaut sagt (Q. berichtet eine personliche Erinnerung): راعرف والما طفل ومد اضيفت هذه لجهة (= ديوان فدن لجسورة) بالاعمال uber das Ḥauf vgl. الشرفية من حوف مصر الى والدى رحمة الله Jāqūt 2, 365; und meine Bemerkung OLZ. I, 1898, 149 unten, wo dieselbe Verwechslung von حوف und حوف zu rugen war. — S. 8 wird etwas zu kurz berichtet, alMalık al'Azīz habe Q. 633/1236 zum Vesir gemacht, was er bis zu seinem Tode 646/1248 geblieben sei. Da jener schon 634/1236 starb, hatte sein lange regierender Sohn und Nachfolger in Haleb, alMalık alNāşir (634 — 58 — 1236-60) mitgenannt werden sollen - S. 8, 2 616/1230 l. 1219. — Mit Recht wird S. 10 beklagt, dass die umfangreichen historischen Schriften des Staatsmannes und Bibliomanen Q verloren seien. Hierzu bemerke ich, dass die Bibliothek der Jeñn Ġāmn' in Constantinopel als Nr. 827 seine Selguqengeschichte in einem Band enthält تناريخ فارسى, allerdings wohl in persischer Ubersetzung, فارسى, wenn die Angabe des Katalogs richtig ist, in خط عرب. Jedenfalls sollte dieser Band, selbst wenn er nur die persische Ubersetzung enthalt, scharf ins Auge gefasst werden - Ausser den 13 zur Edition benutzten, im ganzen ziemlich gleichfürmigen, auf einen schon fehlerhaften Archetypus zurückfuhrenden Handschriften und den

A STATE OF THE PROPERTY OF THE

bei Brockelmann I, 325 noch genannten (Strassburg 20 (nicht 30), Brit. Mus. 1503, nicht 1583! Die so sehr haufigen ungenauen Citate, besonders in Zahlen, bei Brockelmann sind doch oft sehr storend!) kann ich zur Erganzung noch folgende anführen. Koprulu 1033, 'Alī Pāšā 691 בَارِينَ الْأُطْبَاء genannt, wohl auch Qāzī'asker Meḥemed Murād 1431 anonym nur تاريخ الكماء, wenn nicht etwa Šahrazūrīs gleichnamiges Werk gemeint ist, das sich Rāģib 990 auch findet (zu Brockelmann I, 469), Paris 5889 bei Derenbourg, Les manuscrits arabes de la collection Schefer, 1901, p. 33. Ausserdem ruhmt Baumstark, Aristoteles bei den Syrern I, S 12 die einzige, aber vorzügliche arabische Handschrift unseres Q. in der R. Biblioteca Corsini zu Rom.

Zum Text selbst mache ich folgende gelegentliche Bemerkungen. S. 1, 7 nehme ich an dem Suffix ın نوعاهم keınen Anstoss, da es sich um die ersten Vertreter und Erfinder der Wissenschaften, nicht um die Prıncipia handelt (beides arabısch بائكل): vgl ühnlich Kıtāb alNoqat walDawāir (Drusenschrift) 1, 6. — 2, 3 ist statt -Agatho) الغودانبموري zu lesen — 2,5 ميس doch auch nur طرميس daemon) hat in den anderen Beispielen nie einen Artikel, deshalb ist er auch das erste Mal zu streichen. — 2, 7. Wenn أودين , أو رين der Codices mit einer Korrektur in L اوربين gelesen und an Horus gedacht wird, kann auch noch ربس mindestens vorgeschlagen werden. — Zu 5, 20 ff. vgl. Šahrastānī ٢f.. — 6, 13 البنجل, bei Us. اللهجد وتفسيره ذو عدل, sollte doch in solcher Rätselform nicht belassen werden, da ja aus dem Zusammenhang, wie unter Vergleich von Stellen wie Tabarī I, 171, 11—15 راوشهدي فيسداد Mafātīḥ al'Olūm (ed. van Vloten) مننك ولعبد بيشداد المستنك والعبد المستاد المستنك الم unzweideutig hervorgeht, dass der persische Hôšeng, ومعناه إول عادل Enkel des Gajômart, gemeint ist, wie er im Text auch heisst; die sinnlosen Konsonanten bei Q. und Us sind eben nur Entstellungen von إرسينك, was unbedenklich in den Text zu setzen ist. Freilich konnte auch an Entstellung aus بيشداد gedacht werden — 6, 21. Da Us. صفات statt der unsinnigen Lesarten der Codices hat, ist es nicht mit "conjeci" zu versehen, sondern von dort zu entnehmen. ist Orosius, geb. c. 390, der هروسيس صاحب العصص ist Orosius, geb. c. 390, der Verfasser der Historiarum adversus paganos libri VII, vgl 1bn كرونديوس Haldun II, 74, 11; 196, 4; 197, 1; 198, 24; 216, 11. 14 (aus Ibn el'Amīd = elMakīn). -- 15, 4 حكماء بونان mit der Note: "correxi; Codd. alle "زيونار"; hiezu ist zu bemerken: ber

"Griechen" scheint sich der Gebrauch, ob mit oder ohne Artıkel, nicht definitiv fixiert zu haben wir finden beides mochte ich ein für alle mal ausgesprochen haben, da ich daruber nichts finden kann; wahrend in النبوء الحَبَس الروم اليهود der الغَرَب u. s w. wie in الافرنج الفرس الصن السند الهند Artikel sich festgesetzt hat, schwankt der Gebrauch zwischen بونار. und اليونان: Jāqūt 6, 781 hat zweimal اليونان, Moḥīṭ alMoḥīṭ, Abulfeda passim; dagegen بونان Biblioth. Geogr. Arabic IV, Ibn , دولة يونان والاسكندر 186, دولة بونان والروم Haldun II, 184 196 الروم من أهم يوسان; oft wie im letzten Beispiele konnte zunächst der Stammvater gemeint sein, dann ohne Artikel. — 15, 7 جهراسينتي 269 mit Fihrist (149, 127, 19 بالحهراسنتي 27, 19 بالحهراسنتي mıt Sīn, vorzuziehen. — 16, 3 ff Uber den ketzerischen Abū 'Abdallāh Moḥammad ibn 'Abdallāh b. Masarra b. Naģīḥ alģebelī al Bâținī al Qorțobī ist ausser Uș 37, 1 zu vergleichen Maqqarī II, 121. 376, Dabbī N. 163, Ibn al<br/>Faradî N. 1202, Jāqūt 2, 23 الْجَبَل موضع بالاندالس. Seine beiden Lehrer Ibn Waddah und al Hošanî sind im Register S. 447 unter Weglassung des wa (im Text) in eine Person zusammengeflossen, so dass natürlich der letztere im Register fehlt. — S. 17, 22 كتاب دالجنس sollte doch nıcht mehr im Text erscheinen für das absolut sichere داجيس oder تاجيس = Θεάγης (schon Fihrist 246, 7), so wenig wie 18, 2 العبيانس بانتا و العبيانس العبيانس العبيانس أنتاء العبيانس العبي wie doch Us und Fihrist schon haben; ועיט ist aus אינט=" $I\omega 
u$ verderbt; 4 نالطيطس ist doch in نااطيطس zu andern. Θεαίτητος; و Πολυτυπός فولمطيفوس lies اطليطفرس Μένων; 7 ماس lies ماتس 6 9 مسطسطس ist unt Muller zu Fihrist 246 و jedenfalls Dublette zu 5 سوفسداس کوونیتن doch ın نروبیذس نام خرونیدس zu andern: Δρωπίδης; 20 ο ελωπές in ελωπές κάλλαισχρος, wie ja z B. 23, 21 f. das الشابا der Codices unbedenklich (mit Müller) in امسيونيا , اوفاديا السيونيا , اوفاديا الستانيا u. a. in الستانيا ware افسيوثيا. geandert ist, nur sollten auch gleich die entsprechenden Äquivalente genannt sein (nach Müller, Die griechischen Philosophen 41): Lastheneia, Arcadia, Axiothea; 32, 19. 33, 9 رَبِلُس

= Herpyllis. - 24, 7 dürfte mit Muller der fehlende Peithon erwahnt sein; 8 sollte اينوس in اينوس Ainos geändert sein. — 35, 15. 36, 2 بېرىز: mit Fıhr. 24, 1 ist doch بېرىز vorzuziehen. — رحرّف وجزّف 15 . — 51, 15 للمليّة lies mit Fihr 249, 8 للمليّة الزرفيال kommt sonst nirgends in II vor! — S. 57, 9 u ö. ist الزرفيال sicher Verderbnis aus dem sonst einzig vorkommenden الز,والة, vgl. nur Dozy, Supplément, Brockelmann I, 472. — 57, 1 · vgl. Suter, Mathematiker N 1 (58, 10 hes جُناج). Haufigere Citate (auch von Brockelmann und anderen Nachschlagewerken) und Identifizierungen, wie sie ja sparlich auftreten, wurden die Verwertung des neuerschlossenen Schatzes nur erleichtern und fast keinen Raum einnehmen: 40, 20; 42, 2 المليمون Εὐστάθιος; 60, 14 = Πολέμων, Fihr. zu 313. — S. 40, 19; 41, 3 9 müsste die verketzerte Form für Olympiodoros doch nicht mit 😇 statt 🥧 😑 p erscheinen. — 19, 6 steckt in إمرطى Thymoetes, wo Lipperts eigene Übersetzung in den Studien zitiert werden konntc. - 68, 17 اقطيمور، Εινιτήμων, Fihrist zu 313. — 83, 15 scheint min, wie de Goeje, Bīstī verdorben: Brockelmann I, 213 hat nach Fluigel, ابن مشعر vielmehr ادى معشر البيستى vielmehr (scheint بَيْمَن lies بَيْمَن lies). — 93, 14. 459 البُسْتى يُصَّر nicht بُخَّت نَصَّر gedacht zu sein!) — 93, 17. 457 1 بَهْرام — 111, 2 lies الزاغوني wie 346, 8, Moštabih 235, nicht الزاغوني . — 150 d) lies منظم العارسي النسوي الن (Z. 15 steht ja عمل عسا (ح. 12 heisst es von Ibn Hazm: اصل آبائه من ورية افليم الروابة من كوره نبلة من غرب الاندلس hier ist الرواية Verderbnis aus الراوية, was ja Maqqarī I, 515, 17 richtig hat, dazu Jāqūt 2, 911 الزاوبة من اصاليم اكسونبة بالاندالس الناوبة من اصاليم الكسونبة بالاندالس Sodann ist mir بَلْد , allerdıngs gleich jetzigem Niebla, für نُبُله (aus altiberischem Ilipula) selbst bei den spatesten Granadinern nicht vorgekommen; es ist das altere, haufig vorkommende ليله für das unbezeugte in wieder einzusetzen. — 238, 15 ware in ohne Artikel nach Mostabih 539 vorzuziehen, vgl. Brockelmann



I, 490 — 267, 9 ff. فساسيرى: sonst nur بساسيرى von der Form لسا Jāqūt 1, 608. 3, 892, Lubb ellubāb, da man ja von der Form lies ناجية bildet. — 287, 4 ناجية lies ناجية bildet. — 287, 4 فسا hier schwankt der Gebrauch, wie oben bei ببونار, mit oder ohne Artikel. — 326, 12 ist fur المرجيطي doch einfach das richtige الجريطي zu setzen (von Madrid), Brockelmann I, 243. — - العده lies natürlich فائده 12 ; نيرنجيّات lies نيراجيّات 349, 5 فاعده العبيّات اصطماخيقون , Dozy, Suppl. اصطمخيفون lies اصطخيفون , Dozy, Suppl. στομαχικόν. — 405, 7 الذ الاصفهاني ist naturlich persisches الذ الاصفهاني = Adler. — 408, 1. 10 Arģānī, gewohnlich arabisiert Arraģānī. - 435, 13. 443, 6 7. 9 مروالروزي lies stets mit ن. - (461 lies جبرثيل الماموني ) — 440, 9: Der Vesir des Fatimiden al Zāhir (411 -27 = 1020 - 35) Abulqāsım 'Alī b. Aḥmed heisst bei Ibn al Atir (IX, 223. 304. 343. 359. 377) nicht بلبرجراي, sondern بلبرجراي, worauf noch die Lesart des V لِجْرَى deutet. Derartige Verderbnisse in Zauzanī's Verkürzung des تاريخ للكماء von Q konnen nur durch vergleichende Studien beseitigt werden. Dies konnte dem verdienten Herausgeber nicht alles zugemutet werden und beeintrachtigt unsern Dank in keiner Weise.

C. F. Seybold.

Hartwig Derenbourg, Les Manuscrits arabes de l'Escurial. T. II, fascicule 1. Paris (E. Leroux) 1903; XXVII + 81 SS. gr. 8°.

Die Beschreibung der arabischen Handschriften der Escurialbibliothek, deren Veröffentlichung der Verf. 1884 begonnen hat, wird in dieser unter den Publications de l'Ecole des Langues orientales vivantes (II. Serie, 11. Bd.) erscheinenden Fortsetzung (Nr. 709—788) weitergeführt. Dieser Teil erstreckt sich nach dem Plan des Verfassers auf die Gruppe "Morale et Politique" mit Einschluss der Asketik des Süfismus, die gerade in diesem Bande reichlich vertreten ist Es ist aber auch manches Adabwerk ('Ikd, Mustatraf, und ähnliches, Nr. 765 ein Buch über Abschiessen der Pfeile), sowie auch einiges specifisch Sprachwissenschaftliche (Nr. 753,

是是这种的,这种是一种,我们就是一种,我们就是一种,我们就是一种,我们就是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,也是一

772, 782) eingereiht. Dadurch gewinnen wir Kenntnis von einigen wertvollen alteren philologischen Schriften: von Collectaneen des Ibn Ginnî (Nr. 778) und einem vom Verfasser vermutungsweise als des Abu-l-النوادر في العربيّة des Abu-l Hılâl al-'Askarî determinierten Unikum (Nr. 753). Die Beschreibung der einzelnen Handschriften ist sehr exakt und reich an belehrenden Anknüpfungen; es ware nur noch wünschenswert, dass, wie dies in den meisten Fallen durch den Verfasser geschieht, der Hinweis auf orientalische Druckausgaben der verzeichneten Werke überall durchgeführt ware; also hier auch bei Nr. 729. 735. 748. Auch das لباب الاحياء (Nr. 731) ist am Rande des von 'Ubejd al-darîr (Kairo, Mejmanıjja 1308) gedruckt الناظرين erschienen (vgl. OB. für 1890 Nr. 5242); die "Moschusmakame" des Sujûtî (Nr. 771[2]) ist auch in der vom Verfasser im I. Bd. Nr. 535 angemerkten Kairoer Lithographie (vom Jahre 1275) p 23 -39 enthalten. - Das Fragment Nr. 727 (2) scheint nicht zu dem Kommentar eines traité de législation musulmane zu gehoren, sondern sich auf das Sahih des Buchari zu beziehen. wo die im vorliegenden Katalog verzeichneten Kapiteltitel in der That in derselben Reihe aufemanderfolgen.

Es sei mir gestattet, einige sprachliche Kleinigkeiten anzufügen. Nr. 740 (2) ist البيار، الشاق nicht Titel eines Werkes von Abú Ţâlib al-Mekkî, sondern Komplement zu dem vorhergehenden Wort : بيان: ihr verlanget über eine im Buch (Kût al-kulûb) des A. T. auftauchende Frage eine vollends zufriedenstellende Ausemandersetzung. — Nr. 755 ist بالكفّ nicht "par l'abstention" zu übersetzen, sondern "(das Betteln) mit offener Hand", "die Hand aufhalten". Vgl تكعُّف "betteln", in dem bekannten Traditionsspruch أَن تلاعَ وَرَتتك اغنياء خير من أن تلاعيْم: (Buch. Waṣâjâ Nr. 2) - بسألونيم بأنقيم .Comm. عالة بتكقّعون الناس في ابديهم Nr. 763 (4) اللمنيّة "connaissances innées" konnte leicht irrefuhren; der Terminus bezeichnet Kenntnisse, die auf der hochsten Stufe der mystischen Beschauung stehende Heilige durch unmittelbare göttliche Eingebung erhalten. Der Ausdruck schliesst sich an Sure 18,64 an, wo (nach der gewohnlichen Identifikation) vom Chadir gesagt wird: وعلمناه من لَدُنّا علمًا; darunter werden geheime Kenntnisse (علم الغيوب Bajd. z. St), micht aber angeborene verstanden. — Nr. 774 ist statt البشر الندبر) l'homme



apôtre") zu lesen النشر. — Dem vorliegenden Teil gehen Zusätze und Ausführungen zum Inhalt des I. Bandes voraus. Einige Bemerkungen zu denselben sind von Seybold soeben in der Orient. Litteraturzeitung, Nr. 9 dieses Jahres, veröffentlicht worden. Ich möchte noch zu p. IX Z. 7 bemerken, dass eine naher liegende Analogie zu dem Titel des grammatischen Werkes von Abu-l-Walîd b. al-Ganâh in dem des gleichnamigen grammatischen Buches (الله عندان) von Ibn Ginnî (Flügel, Gr. Schulen 250, 6) zu finden ist. Uber die richtige Aussprache (nicht الله عندان) des letzteren siehe jetzt Pröbsters Dissertation über I. G.'s K. al-mugtasab (Leipzig 1903) XVII, Anm. 3.

Es ware überaus wünschenswert, dass Herr Derenbourg die Fortsetzung seiner reichhaltigen Beschreibung der wertvollen Escurialsammlung recht bald folgen liesse.

Ign. Goldziher.

Études Bibliques. Études sur les Religions Sémitiques par le P. Marie-Joseph Lagrange des Frères Prêcheurs. Paris, Librairie Victor Lecoffre 1903. (XII, 430 S. gr. 8°.)

Diese Études, die zum Teil früher in der Revue Biblique erschienen waren, sind nicht Detailunteisuchungen sondern in grossen Zügen gehaltene Darstellungen, die mehr Gesichtspunkte geben als Begründungen Der Verfasser will Beiträge hefern "zum Verstandnis der religiösen Ideen der Semiten im allgemeinen" (S. 136). Er behandelt vorzugsweise solche Punkte der ausseralttestamentlichen semitischen Religionen, die sich irgendwie mit der israelitischen berühren, "sei es durch den Gegensatz der Vorstellungsweise, sei es durch die Ähnlichkeit der Traditionen und Riten". Die alttestamentliche Religion selbst wird nirgends in die Darstellung hineingezogen, höchstens leise gestreit in einigen ihrer Analogien mit andern Religionen, und sorgfaltig das Aussprechen irgend einer Schlussfolgerung aus dem Dargebotenen auf den Charakter oder die Entwickelung der alttestamentlichen Religion vermieden.

Der Verfasser verfolgt in erster Linie Lehrzwecke: "Wir haben uns vorzugsweise zur Aufgabe gesetzt, zu diesen Studien die jungen katholischen Forscher zu ermutigen; mögen sie den Rahmen ausfüllen, den wir entwerfen" (S. X); die hier gegebene konfessionelle Einschränkung ist die einzige Engherzigkeit, die ich in dem Buche

beobachtet habe. Im Interesse seines lehrhaften Zweckes gibt der Verf. am Schluss Anhange (S. 395-415), die einzelne religionsgeschichtlich wichtige Texte reproduzieren, zumeist phönicische Inschriften — eine Beigabe, die in ihrer dürftigen Auswahl mir des sonst gross und vornehm angelegten Buches nicht recht würdig erscheint und dem Lernenden nicht viel hilft, da sie von ihm. obgleich Noten den Texten beigegeben sind, ohne weitern Apparat doch nicht verwertet werden kann Das Buch ist trotz jener Intention keineswegs ein eigentliches Lehrbuch sondern eine Art Einführung in die semitische Religionsgeschichte. Der Verf bietet auf Grund umfassender Detailkenntnisse Beurteilungen der behandelten Fragen. die auch den nicht erst werdenden sondern bereits gereiften Fachmann zum Nachdenken veranlassen wollen. In verschiedenen Punkten. wo Lagrange von den zur Zeit am meisten vertretenen Urteilen abweicht, befinde ich mich mit ihm mehr oder weniger in Übereinstimmung und freue mich daruber besonders deshalb, weil ich annehmen darf, dass dem Verf, der meine altern Arbeiten sorgfaltig berücksichtigt hat, meine ganzlich umgearbeiteten religionsgeschichtlichen Artikel in der dritten Auflage der Herzog-Hauck'schen Realencyklopadie unbekannt geblieben sind

Die Starke des Verf's ist die Entwickelung religiöser Vorstellungen; die zu ihrer Ermittelung erforderliche philologische Arbeit setzt er im wesentlichen als von den Vorgangern geleistet voraus, deren Arbeiten mit wenigen Ausnahmen sorgfaltig verwertet worden sind. Nicht ganz zufallig bei der Art dieser Etudes ist es wohl, dass unter den Autoritäten auf diesem religionsgeschichtlichen Gebiet Nöldeke fast gar nicht genannt wird. Auch erinnere ich mich nicht, einer Benützung der in weitem Umfang hierher gehörenden Schriften von Kuenen begegnet zu sein. Sachlich berücksichtigt der Verf. die verschiedenen Möglichkeiten der Auffassung sehr vollständig und mit feinfühlendem Verstandnis für Wahrheits-

momente in einer jeden.

In der Anlage des Buches finde ich bedenklich die Zusammenfassung der verschiedenen semitischen Religionen, einschliesslich der babylonisch-assyrischen, zu einer Einheit. Robertson Smith konnte mit Ignorierung der Babylonier eine Darstellung der "Religion der Semiten" geben, d. h. eigentlich der Araber und daneben der Westsemiten, soweit ihre Anschauungen mit den arabischen übereinstimmen oder ihnen doch analog sind Lagrange weiss natürlich sehr gut, dass in der babylonischen Religion fremde, nichtsemitische Elemente in weitem Umfang vorhanden sind. Für ihre Ausscheidung haben wir bis jetzt keinen siehern Maassstab, da wir kaum eine einzige Religionsform auf semitischem Boden kennen, die nicht in der Gestalt, wie sie uns in der Überheferung vorliegt, ihrerseits wieder durch die babylonisch-assyrische Religion beeinflusst ware. Die vorislamische Religion der Araber, für die dies am wenigsten anzunehmen ist, kennen wir doch nur aus so später Zeit und in

so vereinzelten Erscheinungen, dass auch sie micht unbedingt zum Maassstab des Genuin-Semitischen gemacht werden kann. Der Verf. nennt deshalb im Titel sehr richtig nicht die Religion der Semiten sondern die "semitischen Religionen" im Plural Er würde noch korrekter reden von den Religionen der Semiten Aber auch als eine Mehrheit kann man diese Religionen kaum zusammenfassend darstellen, kann es wenigstens jetzt noch nicht, da wir das ihnen Gemeinsame nicht ausreichend in einen geschichtlichen Zusammenhang zu bringen vermögen. — Selbstverstandlich markiert der Verf. innerhalb der Durchschnitte, die er für die von ihm gestellten Fragen durch die Gesamtheit der semitischen Religionen macht, sehr wohl die national und örtlich zu unterscheidende Herkunft der einzelnen Anschauungen und Riten.

Ich versuche im Folgenden den einzelnen Abschnitten des Buches nachzugehen. Was ich an Zustimmung und ebenso was ich als Ausstellung bemerke, ist nur eine einigermaassen willkürliche Auswahl aus den Veranlassungen, die mir nach beiden Seiten

hin der Inhalt des Buches darbietet.

Der Verf. beginnt nicht mit der Darstellung des geschichtlich Erkennbaren sondern mit dem, was vor diesem liegt. Eine Einleitung: "Die Ursprünge der Religion und der Mythologie" (S. 1—40) sucht die oft verkannte Grenzlinie zwischen Religion und Mythos zu ziehen. Der Verf. nimmt seinen Ausgangspunkt für das Verstandnis der Anfange der Religion nicht, wie die meisten Modernen, m den Vorstellungen, die sich bei den sogenannten Wilden beobachten lassen; er sieht diese nicht an als treue Abbilder der ersten Menschen sondern als auch ihrerseits am Ende einer Entwickelung stehend (S. 5). Das ist allerdings selbstverständlich, und es kann sich nur fragen, ob die Wilden trotz dieser Entwickelung primitiven Vorstellungen naher stehen als die Kulturvolker. Der Verf denkt bei den Wilden als einzige Auffassung des Übermenschlichen den Polydamonismus, als einziges Gefühl ihm gegenuber die Furcht, also Magie im Unterschied von Religion (S. 156). Es ist fraglich, ob er den Vorstellungskreis der Wilden damit erschopfend charakterisiert. Im Gegensatz zum Polydamonismus gilt ihm ein "unvollkommener Monotheismus" bei den auf höherer Kulturstufe stehenden alten Volkern (S. 21. 24) als die alteste Religionsform (S. 27). Man kann einigermaassen zweifelhaft sein, ob der Verf meint, dass eine Art unvollkommener ("imparfait" S. 24) Monotheismus in der altesten Religionsform, welche sie denn sein mochte, vorhanden war, oder ob er einen solchen "Monotheismus" für sich allein an die Spitze der Entwickelung stellen will. Er scheint doch das letztere zu meinen. So wie er sich ausspricht, steht jedenfalls der kirchlichen Approbation, die seinem Buche vorangestellt ist, mehts im Wege. Durch die gegebene Fundierung hat er für die darauf aufgebaute Darstellung der Religionen des ausseralttestamentlichen Semitismus sich Freiheit der

Bewegung gesichert, da es sich dem Verf in der geschichtlichen Erscheinungsform dieser Religionen um rein menschliche Ansätze an die "von Gott selbst" in das Menschenherz gelegte Religion handelt

Ich verweile nicht bei dem Problem der Anfange der Religion. Was der Verf. darüber sagt, lasst sich umbiegen zu der oben angedeuteten andern Auffassung, die den folgenden Darstellungen des Verf.'s ebensogut als Grundlage dienen konnte wie das von ihm anscheinend wirklich Gemeinte. Statt von "unvollkommenem Monotheismus" ware besser zu reden von dem Glauben an Gott ich meine den Glauben an den δαίμων, der neben dem Glauben an Damonen oder an Gotter bestehen kann. Er lässt sich in vielleicht allen Religionsformen beobachten, und wenn der Verf etwa sagen will, dass er vom Anfang der Religion an dagewesen sein werde unter der Hülle polydamonistischer oder polytheistischer Religionsformen, so ware er m. E. im Rechte.

Jedenfalls ist es deutlich des Verf's Meinung — und dies ist das wichtigere —, dass nicht in dem auf dem Animismus beruhenden Polydamonismus, oder was sonst als alteste Form der Religion genannt wird, die Religion aufgehend zu denken sei, vielmehr als unabhangig von diesen Formen bestehend, deren sie sich nur bedient habe als der dem primitiven Menschen zuganglichen Ausdrucksmittel. Der Animismus spielt nach des Verf.'s richtigem Urteil in der Religion eine sekundare Rolle Er ist der Hauptfaktor der Mythologie, die darauf ausgeht, die Erscheinungen in der Welt und ihren Zusammenhang für das Wissen zu erklaren. Der Mythos ist nichts Religiöses und tritt zu der Religion nur dadurch in Beziehung, dass er "die physischen Erscheinungen den selben übernatürlichen Wesen zuschreibt, welchen religiose Verehrung erwiesen wird" (S. 2. 36).

Trotz meiner Zustimmung zu den letztern Ausführungen scheint es mir ein Mangel, dass in einer Darstellung, welche die Hauptprobleme der semitischen Religionsgeschichte behandeln will, der Damonologie gar kein Platz eingeräumt ist, die doch in der babylonisch-assyrischen und in der arabischen Anschauungsweise eine so grosse Bedeutung hat und in der althebraischen eine grössere gehabt haben wird als die alttestamentlichen Schriftsteller direkt zu erkennen geben. Wenn der Verf. im Rechte sein sollte mit der Annahme, dass im Semitismus der Damonenglaube nur auftrete als eine Unterbindung des religiosen Verhaltnisses, so ware dennoch jener Glaube fur die Beurteilung des religiosen Verhaltnisses negativer Weise nicht minder wichtig als es innerhalb der Geschichte des Christentums Teufels- und Hexenglaube sind Zudem ware eine spezielle Darstellung des Damonenglaubens erforderlich zur Verdeutlichung der immer wieder bei dem Verf. vorkommenden Verweisungen auf ihn, in denen eine Entstehung der religiosen Voistellungen der Semiten aus dem Damonenglauben abgelehnt wird.

Auf die "Einleitung" folgt ein erstes Kapitel über "die Semiten"



Bd. LVII.



In einem zweiten Kapitel, das von den "Göttern" handelt (S. 70 -118), sucht der Verf. den in der Einleitung vorgetragenen Gedanken von der Verehrung "Gottes" vor den "Gottern" auf das semitische Pantheon anzuwenden. Er steht dabei ausgesprocheneimaassen der Renan'schen Auffassungsweise nahe (S. 21). Ich kann ihm in dem Versuch, eine Art ursprünglichen "Monotheismus" bei den Semiten zu ermitteln, nur mit Modifikationen folgen. Ich stelle nicht in Abrede, dass in babylonischen Busspsalmen innerhalb des Polytheismus eine Anbetung der Gottheit im allgemeinen sich erkennen lasst; aber bei den Westsemiten, von deren Religion wir fast nur Gottesnamen besitzen, lässt sich m E doch nicht mehr ersehen als das von allen Seiten Anerkannte, dass nach diesen meist abstrakten Gottesbenennungen die Religion weniger als bei andern Volkern aufging in der Verehrung einzelner Naturerscheinungen. Darin liegt allerdings etwas der semitischen Religionsauffassung Charakteristisches. Der Verf hat es in seiner Besonderheit weniger bestimmt, wie mir scheint auch weniger treffend, prazisiert als Renan, der eine richtige Beobachtung freilich einseitig hervorhob his zur Verkehrtheit Der "monotheistische" Grundzug ist nach L. eben nichts dem Semitismus Eigentümliches sondern etwas allgemein Menschliches Die Semiten haben nach ihm auf diesem Gebiet hochstens das Ursprüngliche getreuer bewahrt als andere Völkergruppen Ich wurde eher etwa sagen: sie haben ein allgemein Menschliches deutlicher zum Ausdruck gebracht als die andern und damit wirklich einen besondern Typus der Religionsauffassung dargestellt.

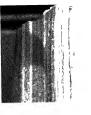
Aus der grossen Zahl der Götter des Semitismus werden von L. einzelne in folgenden Abschnitten behandelt: 1. "El, der gemeinsame, alteste und sehr wahrscheinlich einzige Gott der Semiten"; 2. "Baal, der göttliche Besitzer und Herr"; 3. Melek; 4. "Gott als Vater oder Verwandter" Die erste dieser Überschriften bringt von vornherein die geltend gemachte Auffassung zum Ausdruck.

Zu der S. 72 mitgeteilten Münze von Byblos mit dem Bilde des geflügelten Kronos vgl. noch andere bei Imhoof-Blumer, Monnaies Grecques 1883, S. 442 ff. — Dass das in zusammengesetzten aramaischen Eigennamen öfters vorkommende in oder in zu lesen sei in, ist nicht so unbedingt sicher, wie S. 73 Anm. 6 angenommen wird; eine kürzere Form ist für den aramaischen Gottesnamen wird; eine kürzere Form ist für den aramaischen Gottesnamen schwierigkeit, dass der ägyptische Horus (in) bei Aramäern Aufnahme gefunden habe. — Im Äthiopischen wird doch nicht Gott geradezu bezeichnet mit der Umschreibung "le mattre de toutes choses" (S. 76); der Plural 'amläk drückt steigernd die Vorstellung des höchsten Herrn aus. — Dass in Ili-milki und Milk-ili der Amarna-Briefe der Gottesname in dem il und das Pradikat in

milki zu erkennen sei (S. 76 Anm 7), ist nicht sicher; es kann sich ebensogut umgekehrt verhalten.

Fur die Ableitung des Gottesnamens 'el von sin der Bedeutung "der Erste sein", S. 79, ware neben Halévy zu nennen gewesen Noldeke (Monatsber. d. Beil. Ak. 1880). Die zuversichtliche Zustimmung des Verf.'s zu de Lagarde's Deutung "das Ziel" ist nicht am Platz und wird durch die Abstreifung der metaphysischen Farbung in der modifizierenden Übertragung: "derjenige. zu dem man geht, um ihm Verehrung zu eiweisen" u dgl. (S. 80) nicht wesentlich verbessert. Wenn der Gottesname mit der Praposition by zusammenhangt, die die Richtung nach etwas hin bezeichnet, so kann das entsprechende Nomen nur bedeuten "Richtung" oder "Streben", aber nicht "ce dont on s'approche" (S. 79). Hierauf hat in den neuesten Verhandlungen über den Gottesnamen besonders P. Jensen verwiesen. Der Verf gründet auf seine Anschauung, dass in diesem Gottesnamen "la confiance et même l'affection" zum Ausdruck komme, und auf die Annahme, dass der so benannte Gott mit nichts Speziellem in der Welt in Verbindung gesetzt werde, mit zweifelhaftem Rechte die Vermutung, dass dieser Gott von Hause aus eine in gewissem Sinne monotheistische Stellung eingenommen

habe (S. 82). In dem Gottesnamen Elagabal bedeutet גבל schwerlich den Berg (S. 81 Anm 4). Es ist, worauf mich Noldeke aufmerksam gemacht hat, nicht wahrscheinlich, dass diese spezifisch arabische Bedeutung des Wortes im Phonicischen oder Aramaischen vorkam Noldeke will darin den Ortsnamen Gabala erkennen. Es ware aber seltsam, dass der Gott dieses in der Geschichte unbedeutenden Ortes nach Emesa exportiert ware; überdies ist in "Elagabal" das End-a von "Gabala", jetzt Dscheble, zu vermissen Ich möchte noch immer an Gebal, d 1. Byblos, denken, obgleich 1ch mir bewusst bin, dass assyr Gubal, בבלי und Βύβλος dafur sprechen, dass der alte Ortsname Gibl oder Gubl lautete. Aber neben gibl, gubl kann die Aussprache gabl bestanden haben, wie phonic. malk neben milk; das masoretische בבל (wohl auszusprechen gübal) legt diese Annahme nahe. Den Gott von Emesa nannte man אלה nach der lateinischen Umschreibung Elagabal oder Alagabal; das kann aramaisierende Wiedergabe des phonicischen sein, wie nach Philo Byblius der Gott von Byblos genannt wurde Dieser wurde nach demselben Gewahrsmann mit Kinderopfern verehrt, und Kaiser Heliogabal opferte nach der Vita Heliogabali c. 8 auf italischem Boden vornehme Knaben, wahrscheinlich doch im Dienste seines Gottes Elagabal. — Gegen des Verf.'s Argumentation für die Übersetzung des Gottesnamens Elagabal mit: "le dieu montagne", nicht "dieu de la montagne", bemerke ich noch, dass wohl nicht nur diejenigen Gottesnamen, welche den Besitzer oder Herrn bezeichnen. mit einem Ortsnamen verbunden werden, sondern anscheinend auch andere. רשת מכל = 'Απόλλων 'Αμυπλαΐος



Zu dem Gott Baalsamen S 88 ff, namentlich zu der S 89 aufgeworfenen, dann wieder fallen gelassenen Vermutung, dass er "ein relativ junges Gebilde" ser, ware die eingehende Abhandlung von Lidzbarski über diesen Gottesnamen (Ephemeris I) zu vergleichen gewesen, die sehr lehrreich ist, obgleich ihr Resultat dadurch hinfallig wird, dass Lidzbarski die alte Bezeugung des Namens unter andern Gotternamen des Westlandes in dem (ilu) Ba-al-sa-me-me des Vertrags zwischen Asarhaddon und Konig Baal von Tyrus übersehen hatte. Auch L. erwahnt sie nicht. Durch die keilschriftlich gegebene Namensform dürfte die Frage nach dem spezifisch aramaischen Ursprung dieser Gottesbezeichnung verneinend entschieden sein — Das palmyrenische ירחבול (S 89 Anm 3) kann doch nichts anderes bezeichnen als den Mondgott, da היהו aramaisch und phonicisch = "Monat" ist Wenn der Verf angibt, ירח komme nur in Eigennamen vor, so soll das wohl heissen: als Name des Mondes selbst

M E mit Recht tritt der Verf S 91ff dafür ein, dass בעל, obgleich als Gottheitsepitheton gebraucht, doch auch eigennamenartig einen bestimmten Gott bezeichne Er entnimmt das, wie ich es ebenso gethan habe, aus dem Gebrauch des Wortes ohne weitern Zusatz in den phonicischen Eigennamen und im Alten Testament wie auch bei den Agyptern (S. 91). Man kann jene Eigennamen nicht etwa den griechischen, welche mit θεός zusammengesetzt sind. parallel stellen, da בעל nicht in der Bedeutung "Gott" gebraucht wird. Dass בעל der Name eines bestimmten Gottes gewesen sei, entnimmt L ferner daraus, dass auf babylonischem Boden das entsprechende bêl seit alten Zeiten als Eigenname eines Gottes gebraucht wurde (S 94). Er ist geneigt, daraus die Schlussfolgerung zu ziehen. dass בכל zunachst eigennamenartig einen bestimmten Gott als den Herrn bezeichnete und erst spater appellativisch auf die Partikulargotter einzelner Städte und Orter angewandt wurde; unbedingt entscheidet er sich nicht (S. 93. 96). Da בעל ursprünglich den Besitzer, erst sekundarer Weise den Herrn (wie אדן) bezeichnet (was L gegen den Sprachgebrauch in Abrede stellt) und da das Wort in der Anwendung auf die Gottheit, so viel wir sehen konnen, zu allen Zeiten wenigstens auch dazu gebraucht worden ist, um sie als Besitzer oder Herrn eines Kultusortes zu bezeichnen, so scheint mir diese Anwendung als die ursprüngliche angesehen werden zu müssen, aus der sich die als Eigenname allerdings schon verhaltnismassig früh entwickelt hat. Aber wenn man die einzelnen Baalim der verschiedenen Kultusorte schliesslich als ein und denselben Baal ansehen konnte, so zeigt das allerdings, dass sie ihrer Entstehung nach in irgendwelchem verwandtschaftlichen Zusammenhang standen.

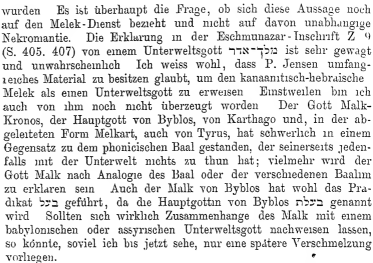
Ich begreife nicht, wie der Verf. S. 97 Anm. 3 behaupten kann, dass die Ehefrau "n'est pas ba'ulah (au passif dominée), mais ba'alath (dame)", da doch Gen. 20, 3 und sonst ausdrücklich ביצלה in dem Sinne von "Ehefrau" vorkommt.

Der Verf. begegnet sich wieder mit meiner Darstellung, wenn er (gegen Robertson Smith) die ausschliesslich tellurische Bedeutung des Baal ablehnt. Er ist mit mir der Meinung, dass die Anwendung des arabischen bach auf dasjenige Land, dessen Boden Feuchtigkeit enthält, nicht die Annahme seiner Bewüsserung zuletzt vom Himmel ausschliesse (S. 98), setzt also die Kenntnis eines Zusammenhangs der Bodenfeuchtigkeit mit dem Regenfall voraus. Zu Gunsten dieser Annahme ware viel stärker hervorzuheben als es von L geschieht (Anm. 3), dass in dem Gesetzbuch Hammurabi's der Gott Adad, "der Herr der Fruchtbarkeit", gleichmassig gebietet über "den Regen am Himmel" und über "die Wasserflut in den Quellen" (so nach Wincklers Übersetzung). Vielleicht auch darf ich nochmals verweisen auf Jer 10, 13; Hiob 36, 27 (freilich spüte Stellen) im Gegensatz zu Gen. 2, 5 f.

Für den Abschnitt uber den Gottesnamen הוא sind die hierhergehörenden guten Beiträge von G. F. Moore nicht verwertet. — Ich nehme diesen Abschnitt zur Gelegenheit für die Bemerkung, dass nach neuern erganzenden Funden das המלב auf Topfhenkeln aus Jerusalem nicht (wie ich Artikel "Moloch" a a O XIII, S. 272 angenommen habe) der Gottesname sein kann, s. Lidzbarski, Ephe-

meris I, S. 54 f. 178 ff. 182.

Wenn der Gottesname מלכים entstanden sein sollte aus מלדינם, so könnte das als Gottesname doch nicht bedeuten "'Am est roi" (S. 99 Anm. 3) sondern nur "König 'Am". Mit Recht sieht L. das p lieber als Mimation an. - Ich muss gestehen, dass es mir jetzt doch wahrscheinlich geworden 1st, dass 2 Sam 12, 30; 1 Chr. 20, 2 (nicht 20, 20), wie L. (S. 100) will, בלכם zu lesen sei (s Budde und Nowack z d. St). - Neben der Aussprache milk (S. 102) ist für die Phonicier die andere malk doch so gut bezeugt, dass sie nicht ignoriert werden kann; sie wird (vgl. hebr. malkî) die ursprüngliche sein und milk eine Verdunnung. -Es ist mir sehr erfreulich, dass der Verf. (S. 102 ff.), ebenso wie ich es gethan habe, in dem כמלד von Byblos, auf den schon Clermont-Ganneau aufmerksam gemacht hatte, den mit Kinderopfern verehrten El-Kronos von Byblos bei Philo Byblius erkennt. Hier haben wir offenbar eine lange gesuchte Parallele zu dem Molek des Alten Testamentes, vielleicht dessen Urbild. Dagegen kann ich dem Verf nicht folgen, wenn er in dem מלך einen Unterweltsgott erkennt (S. 101 ff.), identisch mit dem babylonischen Nergal (S. 107). Er sieht ein, dass die Menschenopfer für diese Bedeutung nicht entscheiden (S. 109). Das Einzige, was er dafur anfuhrt, ist die Aussage Jes. 57, 9 (S. 101. 109), wo, nachdem von dem melek (auch ich meine: von dem Gott Melek) die Rede war, gesagt wird: "und du sendest deme Boten fernhin und in die Tiefe bis in die Scheol". Der Verf versteht diese Boten von den geopferten Menschen; aber es ist doch etwas viel verlangt, sich diese als Boten vorstellen zu sollen, namentlich da sie verbrannt



Wenn vielleicht Koóvog von zoalvo abzuleiten sein mag und zwar, was schon weniger wahrscheinlich ist, von der Bedeutung "herrschen", so hatte der Verf doch nicht die Namen Koóvos und Mill: identifizieren sollen auf Grund der etwas abenteueilichen Vorstellung, dass eine Übersetzung vorliege (S 104 f); dann waie statt Κοόνος doch die Übersetzung βασιλεύς zu erwarten Überhaupt lasst sich bei Entlehnung von Gottheiten Übersetzung des Namens nur ausnahmsweise nachweisen, in Fallen, wo es sich um einen eigentlichen Namen nicht handelt, z B. armenisch Astlik für syrisches Kaukabtâ "Sternin". Ubrigens sehe ich jetzt, dass das von mir fur die Identität des El-Kronos bei Philo Byblius mit dem Milk geltend gemachte βασιλεύων της χώρας, was Philo von ihm aussagt, nicht viel besagen will, da fur den Kronos der Griechen Bezeichnungen mit βασιλεύς u dgl stehend sind Es ist ausgeschlossen, dass sie dem Ursprung nach samtlich auf den semitischen Milk zurückgehen; sie werden vielmehr auf der den Alten gelaufigen Kombination von Κρόνος mit πραίνειν und πρείων beruhen.

Der Μόλκανδοος in De Is et Osiride ist gewiss nicht Übersetzung von בלכבבל (S 105 Anni 3), sondern ανδοος einfach griechischer Zusatz, um του zum Namen eines menschlichen Konigs zu machen: ein Übersetzer würde auch του übersetzt und בעל schwerlich durch ανδοος wiedergegeben haben.

Der Abschntt "Dieu, Pere ou parent" S. 109 ff. bringt anderes und mehr als man unter der Überschrift erwarten wird Er beschaftigt sich hauptsächlich mit dem Totemismus. Im Gegensatz zu Robertson Smith, der den Totemismus als den Ausgangspunkt auch der semitischen Religionen ansieht, ist L. der Meinung, dass die Bezeichnungen für die Gottheit 'āb "Vater" und 'am "Oheim" nicht ein physisches Verwandtschaftsverhältnis des Geschlechtes oder Stammes zu der Gottheit ausdrucken wollen, sondern die Beziehungen zwischen beiden auf Grund einer Vergleichung bezeichnen (S. 116): die Gottheit gehört zu den Freunden oder, was für den "Clan" das selbe ist, zu den Verwandten des Clans (S. 117)

Ich habe dagegen einzuwenden, dass die altesten Menschen, auch die altesten Semiten, doch schwerlich bestimmt zwischen dem eigentlichen und dem bildlichen Sinn einer Bezeichnung unterschieden haben. Vielmehr wird nichts bei ihnen bildlich und alles eigentlich gemeint gewesen sein. In den semitischen Volksreligionen war, wie aus vielen alttestamentlichen Aussagen hervorgeht, das Band zwischen Gott und Volk ein unzertrennliches physisches. Wie soll man sich ein solches Verhaltnis anders vorstellen als in der Art eines verwandtschaftlichen Zusammenhangs? Wenn die alten Semiten ihren Gott "Vater" und ähnlich nannten, so war freilich fur das religiose Verhaltnis von hoherer Bedeutung als die physische Verwandtschaft die innerliche Beziehung des Schutzes oder noch allgemeiner der Gemeinschaft, die das Wort in irgendwelchem plimaren Sinn auch bei dem unkultivierten Menschen zugleich mit dem physischen Zusammenhang ausdruckt. Ich glaube kaum zu irren in der Annahme, dass der Verf. eigentlich eben dies hat sagen wollen.

Im einzelnen vergleiche zu dem S. 111 Anm 3 angeführten punischen Nom. propr. fem. "Vater ist Baal" (nicht "Vater Baals") den südarabischen Frauennamen אב[מ]ל, "Vater ist Mlk" CIS. IV, 85

Der Verf. findet für die Semiten den Erweis nicht erbracht. dass ihre Clans sich selbst und ihre Gottheit zu der Rasse bestimmter Tiergattungen — nur diese Art von Totemismus kommt hier in Betracht - gerechnet hätten (S. 115). Auch ich bin der Meinung, dass aus den Tiernamen von semitischen Stammen und Individuen nichts sicheres für Totemismus zu entnehmen ist, dass vielmehr solche Benennungen sich aus der Vergleichung menschlicher Eigenschaften mit denen bestimmter Tiere verstehen lassen (wofur der Verf., soweit die Araber und Westsemiten in Betracht kommen, auf die ausgezeichneten Ausführungen von Nöldeke, ZDMG. 40, 155 ff. hatte verweisen sollen). Ich sehe mit dem Verf nicht ein, weshalb diese Beobachtungen sich nicht ebensogut fur Clan-Namen, die aus Tiernamen bestehen, geltend machen lassen wie für Personennamen (S. 114). Indessen das oben von bildlicher und eigentlicher Auffassung fur die Urzeit Gesagte wird auch hier anzuerkennen sein. Wenn man eine Ahnlichkeit zwischen den Angehorigen eines Clans oder einem Einzelnen und einer bestimmten Tiergattung annahm und danach Clan- oder Personennamen bildete, so dachte man die so Benannten in der Urzeit gewiss nicht nur als Abbild des Tieres sondern als ob sie ein solches Tier waren, wie zuweilen Kinder es bei derartigen Namen noch jetzt thun. Trotzdem sind die Tiernamen für einzelne Personen eher ein Beweis Denn wenn der ganze Stamm oder gegen als für Totemismus. das Geschlecht von einer bestimmten Tiergattung abgeleitet wurde, so konnten nicht seine einzelnen Angehörigen nach andern Tieren genannt werden, und ebensowenig hatte es einen Sinn, Einzelne nach dem Totem zu benennen, zu welchem ja auch alle andern Stammesangehorigen in einem Verwandtschaftsverhaltnis standen. Man muss also, will man die Personennamen, welche Tiernamen sind, auf Totemismus zurückführen, annehmen, dass sie aus Clan-Namen entstanden sind und zu einer Zeit, als Totemismus nicht mehr die bestehende Anschauung war, von den verschiedenen Geschlechtern oder Stammen ausgetauscht wurden. Diese komplizierte Erklarungsweise involviert manche Unwahrscheinlichkeiten in den gegenseitigen Beziehungen der Geschlechter oder Stämme.

Dass Tiernamen als Ahnennamen erscheinen, kann auch noch andere Gründe haben als die Annahme wirklicher Abstammung von Tieren oder die Vergleichung mit ihnen. Arwê "die Schlange" als Anfanger der Königsreihe von Axum (nach Noldeke ware auch die alttestamentliche Eva als Schlange anzusehen) wird darauf beruhen, dass die Schlange als chthonisches Tier zugleich ein dämonisches ist und die Abgeschiedenen, also auch die Ahnen, als

Damonen angesehen wurden.

Um eine Widerlegung des Ursprungs der semitischen Religionen aus dem Totemismus kann es sich, wie der Verf richtig sieht, kaum handeln, sondern nur um die Aufstellung anderer Erklarungsweisen, die ebenfalls möglich oder auch besser erscheinen (S. 113). Des Verf.'s Gesichtspunkte für eine andere Erklärung finde ich beachtenswert, die Ausfuhrung aber dürftig, auch mit Bezug auf das mitgeteilte Material. Der Verf. verschiebt weitere Mitteilungen auf die mit diesen Ausführungen zusammenhangenden Abschnitte über Unrein und Opfer (S. 112). Trotzdem ware schon an dieser Stelle wünschenswert gewesen, dass der Verf., was er auch spater nicht thut, ein naheres Eingehen der Reihe von Tieren gewidmet hatte, welche bei den Semiten mit bestimmten Gottheiten in Verbindung gebracht werden und in irgendwelchem Sinn als ihre Reprasentanten erscheinen. Für die Westsemiten sind mit voller Deutlichkeit als solche Tiere zu erkennen der Stier, der Lowe, die Taube, der Fisch, vielleicht auch der Geier, s. die Hinweisung auf die Belege in meinem Artikel "Nisroch". Dazu kommt noch mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit die Schlange als Tier des Esmun (Asklepios). Auch habe ich a. a. O. übersehen den harranischen Marî mit den Hunden" bei Jakob von Serug (ZDMG. 29, 110. 131); für diese Hunde weiss ich freilich keine Parallele und keine Erklarung.

Es ist aber beachtenswert, dass vielleicht kein Tiername bei den Westsemiten als Gottesname oder als Bestandteil eines Gottesnamens vorkommt. Robertson Smiths gelehrter Versuch, ששתרת als "Schaf" zu erklaren, hat mich nicht überzeugt. Ob in dem palmyrenischen Gottesnamen שבל die Bezeichnung des jungen Stieres אם בשל זבר steckt, ist doch recht fraglich. Wenn בשל בבר בל Fliegenbaal" sein sollte (was ich sehr bezweifle), so ware damit ohne Frage der Gott nicht als Fliege sondern als Abwehrer der Fliegen bezeichnet (so auch Lagrange S. 85). Der השתר im Jerusalemischen Tempel (2 Kon. 18, 4) hat seinen Namen wahrschemlich von שבי "Schlange": das Wort ist aber schwerlich ein Gottesname sondern eine Bezeichnung des bestimmten Kultusbildes. — Ahnlich wie bei den Westsemiten liegt es mit Tieren der Gottheiten bei den andern Gruppen semitischer Völker der arabische Gott Nasr"Geier" steht — soviel ich sehe — bis jetzt vereinzelt.

Nicht alle jene Tiere sind so einfach zu erklaren wie der keiner bestimmten Gattung angehorende Fisch des Dagon oder der Atargatis, auf den der Verf. allein eingeht mit der Bemerkung, dass er nichts anderes als die Gottheiten des Wassers bezeichne (S. 115 f) Der Verf. gibt in anderm Zusammenhang noch ein weiteres Moment, das hier in Betracht kommt, richtig an, dass namlich die Alten in bestimmten Tieren bestimmte "ubernaturliche Krafte" erkennen wollten (S. 115) — dann aber doch wohl etwas irgendwie Gottliches, da sich unter den "übernatürlichen" Kraften Dümonisches und Gottliches nicht so bestimmt, wie der Verf will, unterscheiden lasst. — Die Zusammenstellung einzelner Gottheiten mit bestimmten Tieren kann in ihren Ursprungen nur darauf beruhen, dass man sich die Gottheit nach der Analogie des betreffenden Tieres vorstellte. Wenn nun, was keinem Zweifel unterliegt, auch menschliche Eigenschaften als tierischen analog erschienen und andererseits ein verwandtschaftlicher Zusammenhang zwischen dem Stamm und der Gottheit angenommen wurde, so sind wir dem Totemismus sehr nahe gekommen. Man darf aber wohl sagen, dass bei der Art, wie "Totemismus" anderwarts mit Anwendung des Wortes totem sich wirklich vorfindet, diese Bezeichnung nicht zutreffend ist für Vorstellungen, wie wir sie aus dem uns vorliegenden Material bei den altesten Semiten voraussetzen können Was sich von der totemistischen Theorie, soweit sie die Semiten betrifft, deutlich erweisen lasst, ist nur dies, dass die semitischen Volker im höchsten Altertum den Menschen den Tieren überhaupt als ahnlich angesehen haben (aber nicht gerade einen bestimmten Clan einer bestimmten Tiergattung) und dass sie sich demnach die Gottheit nicht nur nach menschlichen sondern auch nach tierischen Analogien vorgestellt und die Gottheit wie als den Menschen so auch als den Tieren verwandt angesehen haben, aber nicht gerade jeden bestimmten Gott ausschliesslich als einer bestimmten Tiergattung verwandt. - Eine weitere Frage, die hier lediglich aufgeworfen werden kann, ist die, ob es nach dem, was wir mehr und mehr von dem Alter des Sterndienstes der babylonischen Semiten erfahren, überhaupt wahrscheinlich ist, dass eigentlicher Totemismus den Ausgangspunkt der semitischen Reli-

gionen bildet.

Ubrigens bietet der Totemismus keine Erklarung für die Entstehung der Religion. In der Annahme, dass der Clan von einem bestimmten Tier abstammt, liegt nichts von Religion. Die Religion verbindet sich mit diesei Vorstellung, wenn das Tier, von welchem der Clan sich ableitet, als ein verehrungswurdiges Wesen angesehen wird Solche Wertung kann, obgleich sie durch die Erlebnisse des Clans irgendwie nahegelegt sein wird, doch nur der Einzelne in sich selbst empfinden Erst durch diese Empfindung macht er das Tier zum Gott. Deshalb sind, obgleich der Totemismus lediglich ein Verhaltnis des Clans, nicht des Einzelnen, zum Totem kennt, doch auch bei seiner Voraussetzung die Beziehungen zur Gottheit keineswegs, wie man angenommen hat (S 117), eine Angelegenheit der Gesamtheit, ehe sie die der Einzelnen wurden somit die Frage nach der Ursprunglichkeit des Totemismus für die Frage nach der Entstehung der Religion nicht von der Bedeutung zu sein, welche man ihr vielfach beilegt.

Nach den Gottern widmet L ein folgendes Kapitel den Got-

tinnen, namlich der Astarte und Aschera (S. 119-139).

Dass Istar eine den babylonischen Semiten aus der Fremde zugekommene Gottheit sei, lässt sich zwar behaupten, dürfte aber doch nicht mit solcher Bestimmtheit ausgesprochen werden, wie es S. 138 geschieht, noch weniger, dass sie von Arabien her zu den Babyloniern gekommen sei - Der Verf. polemisiert mit Recht gegen die Annahme, dass Istar-Astarte von Hause aus den Mond Aber seine Behauptung, dass sie überall, auch als Astarte bei den Phoniciern, in dem Planeten Venus verehrt worden sei (S. 127 ff.), ist ebenso unhaltbar. Für die babylonisch-assyrische Istar steht das ja fest; aber wir haben keinerlei Spur dafur, dass die phonicische Astarte eben diese spezielle Bedeutung hatte, überhaupt keine Spur für alten Planetendienst der Westsemiten Philo Byblius allerdings redet von einem der Astarte geweihten Stern; aber das wird auf spaterm Synkretismus beruhen. Die syrische Kaukabtâ "die Sternin" oder "der kleine Stern" wird der Bedeutung nach eine Entlehnung von den Babyloniern her sein. Uisprünglich waren die weiblichen Gottheiten der Westsemiten anscheinend ganz allgemein Reprasentanten der Fruchtbarkeit in der Natur, deshalb besonders des feuchten Elementes, des Wassers, von dem man die Fruchtbarkeit ableitete. So ist die syrische Atargatis zu einer Wassergottheit geworden. Man dachte dabei, wie es scheint. zunachst an tellumsche Feuchtigkeit, an die Quellen. Ich bin aber doch der Meinung, dass von da aus bei den Phoniciern schon verhaltnismassig frühzeitig die Astarte mit dem Monde kombiniert worden ist, den das gesamte Altertum als den Spender der Fruchtbarkeit ansah, vor allem weil man von ihm den Taufall

ableitete. Die Aphrodite des Berges Eryx, d 1. Astarte, war die Spenderm des Taues und danach doch wohl eine Mondgottheit. Der Verf führt freilich S 128 eine Stelle aus Plinius dafür an, dass auch der Planet Venus als tauspendend galt; aber diese, soviel 1ch sehe, vereinzelt stehende Bemerkung, die einfach darauf beruht, dass der Tau am Abend und Morgen fallt, wo die Venus am Himmel steht, will gegenüber der sehr allgemein verbreiteten analogen Anschauung vom Monde wenig besagen. Die Aussage des Plinius vom Venusplaneten mag auch damit zusammenhangen, dass bei den Spatern die babylomsche Gottin dieses Planeten, die Istar-Nana, mit einer Mondgöttin identifiziert worden ist und dass man deshalb den Venusplaneten an den Eigenschaften des Mondes partizipierend dachte. Fur jene Identifizierung sind Belege aufzufuhren in den Wandlungen speziell der babylonischen Nana, die doch wohl identisch ist mit der grossen "Artemis" in Elymais und die auf den Munzen der Indoskythen mit dem Halbmond auf dem Haupte dargestellt wird, auch vielleicht zu erkennen ist in der Αρτεμις Νανα einer Inschrift des Piraus Dafui, dass die phonicischen Kolonisten nach dem Eryx oder sonstwohin die Verehrung des Venusplaneten gebracht hatten, spricht nicht das mindeste Die Phonicier scheinen in alter Zeit einen selbstandigen Mondgott nicht besessen zu haben, wie die Babylomer, Harranier und auch Himjaren in dem Gott Sin. Da nun verhaltnismassig frühzertig der phonicische "Baal" in verschiedenen Kulten als Sonnengott gedacht wurde (uisprünglich war es schwerlich der Fall), so lag es nahe, die ihm beigeordnete weibliche Gottheit sich als Mond vorzustellen Ich sehe nicht ein, woher denn die grosse Mondgottin kommt, die im synkretistischen Zeitalter die Welt neben dem Sonnengott überflutet hat, wenn nicht von den Phomiciern Der Sonnengott mochte aus Agypten kommen, die Mondgottin schwerlich; aus Babylonien stammt sie keinenfalls, von den Persern auch nicht, denn die Ardviçura-Anahita, die den Abendlandern freilich als Artemis galt und anscheinend mit dem Monde kombiniert worden ist, war ursprunglich eine Wassergottheit und hat die Mondbedeutung, wenn sie ihr wirklich beigelegt wurde, wohl erhalten durch ihre m. E unverkennbare Kombination mit der grossen semitischen Gottin. Die Mondbedeutung wird ihr dann, da sie von den Babyloniern nicht heistammen kann, durch phonicischen Einfluss zugeflossen sein.

S. 126 erklätt L. צייחרה קרנים Gen. 14, 5 nichtig nach Analogie des Saturnus Balcaranensis von einer Astarte des Ortes Kainajim, anscheinend ohne die eben darauf hinauskommende kleine Abhandlung von G. F. Moore (Journ. of Bibl Liter 1897 S 155—157) zu kennen — Zu S. 126 Anm. 1 ware für die Vorstellung einer androgynen Gottheit vor anderm zu verweisen gewesen auf Dillmanns Abhandlung "Über Baal mit dem weiblichen Artikel", Monatsber. Berl Ak. 1881. — Die S. 131 nebenbei gemachte Bemerkung, dass die Erklarung des Dagon bei Philo Byblius als Σίτων

41

eine etymologische Caprice sein möchte, lässt sich leicht umgekehrt anwenden auf die Ableitung von דג, Fisch". Das wenigstens scheint deutlich zu sein, dass der babylonische Dagan kein Fisch- oder Wassergott war. — Es ist durchaus willkürlich, wenn S. 136 angenommen wird, das Cherem-Opfer des Königs Mescha habe speziell der Gottheit ששהר gegolten. Das der Feminin-Endung entbehrende ששהר dieses Namens ist übrigens nicht so ganz vereinzelt, wie es nach S 124 f. scheinen könnte. Palmyrenisch kommt vor weisen in dem Namen und שהרור (D. H. Müller, Denkschr. Wien Akad. 46, n. 46, 2. 13; Lidzbarski, Ephem I, S. 75. 82). Hier liegt wahrscheinlich trotz der abweichenden Vokalisation (הברכת במהור 
Auf die Besprechung der Gotterwelt lasst der Verf. mehrere den Kultus betreffende Abschnitte folgen, zueist: "Sainteté et im-

pureté S. 140—157.

Bestimmte Dinge und Zustände gelten nach L. als unrein mit Rücksicht auf die Einzelperson oder die Gesellschaft, nicht oder doch nicht ursprünglich mit Rücksicht auf die Gottheit (S. 150). Im wesentlichen beruht ihm die Vorstellung des Unreinen auf einer Scheu vor dem Anwidernden oder Schadlichen. Furcht vor den Damonen denkt er dabei mitwirkend. Die neuerdings von Verschiedenen aufgestellte These, die an Gedanken von Robertson Smith anknupft, von ihm selbst aber nicht geradezu vertreten worden ist, dass ein Gegenstand als unrein gilt, weil er heilig ist, beruht nach L auf einer Verwechselung: in bestimmten Fallen wird ein heiliger, d. h. ein der Gottheit gehörender, Gegenstand, um seine Heiligkeit zu wahren, behandelt, als ob er unrein ware, d. h. er wird ebenso wie das Unreine der Benützung oder Berührung entzogen, aber nicht wie dieses der Benützung oder Beruhrung überhaupt sondern nur der profanen (S. 154). Beides, das Heilige und das Unreine, sind Tabu; aber diese bei wilden Völkern beobachtete Vorstellung der Unberührbarkeit ist zu allgemein, um durch sie die beiden sehr bestimmten Vorstellungen des Heiligen und Unreinen zu erklaren (S. 151 f.).

Ich muss mir versagen, zu begründen, weshalb ich im wesentlichen dem Verf. zustimme, der seinerseits eine eigentliche Begründung nicht gibt. Er thut es offenbar grossenteils deshalb nicht, weil seine Begründung wesentlich auf den alttestamentlichen Vorschriften über Rein und Unrein berühen würde und er diese nicht in die Diskussion hineinziehen will. Diese nur scheinbare Nichtverwertung der alttestamentlichen Anschauungen, die sich auch noch in andern Partien geltend macht, ist, wenn ich so sagen darf, doch ein wenig Spiegelfechterei. — Ich bin meinerseits namentlich für die Verunreinigung durch bestimmte Krankheiten, auch für die Verunreinigung durch den Leichnam nicht imstande, das Unreine als ursprünglich identisch mit dem Heiligen anzusehen. Wie mir

scheint, deshalb weil (was als allgemeinen Satz auch der Verf. S 148 f aufstellt) die Beruhrung mit dem Heiligen die selben Folgen hat wie die Beruhrung mit dem Unreinen (namlich dass die durch die Beruhrung herbeigeführte Infektion beseitigt werden muss), gilt es bei den Juden von den heiligen Schriften, dass sie "die Hande verunreinigen". Zum Verstandnis dieses Ausdruckes hat uns zuerst Robertson Smith geleitet. Es ist aber m. E. unberechtigt, ihn auf die Vorstellung von der Identität des Heiligen und des Unreinen zuruckzuführen und diese Vorstellung gerade durch ihn als erwiesen anzusehen.

In dem folgenden Abschnitt über "die heiligen Dinge" (S. 158-213) werden heilige Gewässer und Baume, der heilige

Bezirk und die heiligen Steine besprochen

In den Gewässern erblickten die Semiten nach dem Verf "die Wirksamkeit einer hohern Macht, ohne zwischen dem Naturlichen und Ubernaturlichen zu unterscheiden", aber auch ohne die Quelle oder den Fluss unter seinem eigentlichen Namen zu verehren (S. 165), also — soviel wir sehen konnen — ohne die Gewässer

als Götter anzusehen, so wie die Gestirne (S. 164)

Ich gebe dem Verf, am meisten was die Nichtunterscheidung des Naturlichen und Ubernaturlichen betrifft, vollkommen Recht. An eine solche Unterscheidung habe ich niemals gedacht; aber auch meine alte Anschauung, dass die Gottheiten der heiligen Gewässer und ebenso der heiligen Baume Gestirngottheiten gewesen seien, wogegen der Verf. polemisiert, habe ich schon langst an anderer Stelle modifiziert Ich entnehme aber doch noch jetzt aus dem jedenfalls sehr alten Ortsnamen בין שמש "Sonnenquelle" im Alten Testament, dass fur einzelne Falle etwas Richtiges daran ist Dass in Quelle und Baum, wie der Verf mit mir annimmt, die Vorstellung des in ihnen gefundenen Göttlichen nicht aufgeht, ist deutlich; sonst mussten alle Quellen und alle Baume, wenigstens alle Exemplare bestimmter Gattungen, heilig sein, wahrend doch nur einzelne Exemplare es sind.

Noch immer bin ich, im Gegensatz zum Veif, der Meinung, dass sich für die Phonicier ein eigentlicher Meergott nicht nachweisen lasst, dass nur infolge der Wichtigkeit der Seefahrt bei den Phoniciern Gottheiten von ursprünglich anderer Bedeutung zu dem Meer in eine Beziehung gesetzt worden sind. Auch wenn Dagon von Hause aus ein Fischgott war, würde er noch nicht, wie S. 164 angenommen wird, von Anfang an ein Meergott sein. Das Meer scheint überhaupt von den Semiten nicht als ein Göttliches angesehen worden zu sein Ich darf jetzt nicht mehr, wie ich es früher gethan (obgleich ich Studien II, 170-172 das Richtige schon gesehen und nur nicht unterzubringen gewusst habe), annehmen, dass auch das Wasser des Meeres für die Semiten als "befruchtendes Element", also als etwas Gottliches galt. Die befruchtende ההום von Gen. 49, 25; Deut. 33, 13 ist nicht das Meer,

und wir wissen jetzt, dass das negative Verhalten der Gottheit gegenüber der ההום des Anfangs in Gen. c. 1 nicht spezifisch alttestamentlich ist. Das Meer steht als ein Rest der von der Gottheit besiegten Tiâmat oder ההום im Babylonismus und im Alten Testament zu der Gottheit in einem gegensatzlichen, feindlichen Verhaltnis. Schwerlich haben die Phonicier es ursprünglich anders aufgefasst; das Meerungeheuer von Joppe wenigstens passt zu der

babylonisch-alttestamentlichen Anschauungsweise

Unter den heiligen Steinen sucht der Verf. zu unterscheiden zwischen den sogenannten Batylen einerseits, den Stelen und Säulen andererseits Er hat gewiss Recht, dass in der Entstehungsweise der kultischen Steine verschiedene Ursachen sich geltend machten; er sieht aber selbst ein, dass "am Ende" der Entwickelung eine Verwirrung vorliegt, die sich kaum mehr losen lasse (S. 205). Ich vermute, die Verwirrung liegt schon am Anfang. Es ist ja richtig: die einen heiligen Steine reprasentieren die Gottheit oder sind das Zeichen der Statte, wo sie wohnt; die andern dagegen besonders die Votivsteine - sind an sich nichts Gottliches sondern eine Weihegabe an die Gottheit Ich finde es aber sehr wahrscheinlich, dass schon im hohen Altertum zwischen beiderlei Arten nicht bestimmt unterschieden wurde, und halte es für aussichtslos. die uns vorliegenden verschiedenen Bezeichnungen der heiligen Steine reinlich auf beide zu verteilen. Aber ursprunglich mogen diese Bezeichnungen verschiedene Bedeutungen gehabt haben. Im Sudarabischen kommt fur den Kultusstein die Bezeichnung מקבן vor (CIS. IV, 100. 288), die von den Herausgebern des CIS. erklart wird. "ein Geweihtes", dann also nur den dem Gott dedizierten Stein, nicht den ihn repräsentierenden bezeichnet

Weil bestimmte Steine als etwas Göttliches galten, deshalb dedizierte man der Gottheit Steine. Diese der Gottheit dedizierten Steine, die in der Regel wohl Votivsteine waren, kannte aber das hochste Altertum kaum. Im Alten Testament weiss ich ausser dem Erinnerungs- oder Ehrenstein (¬¬) fur einen Menschen in der nachexilischen Stelle Jes 56, 5 keine Spur dafür. Eher beziehen sich deshalb die verschiedenen alten Bezeichnungen für den heiligen Stein, sofern sie wirklich auseinandergehalten wurden, auf die Verschiedenheit des naturlichen Felsblockes oder des Meteorsteins einerseits und der künstlichen Stele andererseits Aber Naturstein und Stele konnten beide die Gottheit repräsentieren und haben es sicher gethan. Auch die dedizierten Steine waren etwas Kultisches, Heiliges, und so flossen die Vorstellungen des eigentlichen Gottessteines und des geweihten Steines ineinander über. Der Verf. gibt das zu, meint aber, dass der Dedikationsstein die Heiligkeit erst erlangt habe durch ein Bild oder Zeichen der Gottheit, das sich auf ihm befunden habe (S. 200 f.). Er denkt dabei vielleicht an die Analogie von Votivsteinen oder -säulen des Katholizismus, wo der Stein oder die Saule durch das darauf angebrachte heilige Bild an der Natur des Gottlichen oder Heiligen partizipiert. Die Sache liegt aber doch anders in solchen Religionen, wo ein Stein für sich allein. das "Bütyl", in irgendwelcher Weise die Gottheit reprasentiert. Hier kann diese Bedeutung auf einen Erinnerungsstein übergehen, ohne dass er dazu des Bildes oder Zeichens der Gottheit bedürfte.

Auch die Gottessteine ("Bätyle") selbst haben wahrscheinlich bei ihrer Entstehung eine erinnernde Bedeutung gehabt. Es ist durchaus unzulässig, sich diese Gottessteine in ihrer Gesamtheit bei den Semiten entstanden zu denken als ein Abbild der babylomischen heiligen Türme, die der Verf ihrerseits mit Jensen als ein Abbild des die Gottheit einschliessenden Welt- oder Erdberges erklärt (S. 191 ff). Es soll nicht in Abrede gestellt werden, dass diese babylonische Vorstellung auf die Form einzelner Stelen, vielleicht auch auf die Auffassung ihrer Bedeutung, bei andern semitischen Volkern Einfluss geubt hat; aber das Urbild des heiligen Steines der Semiten ist hier sicher nicht zu finden

Heilige Steine ("Menhir"-Steine) beobachten wir bei allen oder doch fast allen Volkern des Erdbodens. Ihre Entstehung wird auf einer den verschiedenen Volkern gemeinsamen Vorstellungsweise beruhen, die sehr einfach gewesen sein muss Ich denke mit Robertson Smith den Gottesstein zunachst als das der Erinnerung dienende Zeichen einer Statte, die man für den Wohnort eines Numens hielt. Das den Wohnort Bezeichnende wurde dann selbst als der Wohnort gedacht, als "Haus der Gottheit" Uber die Natur der Gottheit ist mit ihrer Anbetung in einem Steine nichts ausgesagt, nicht etwa, wie man gemeint hat, ihre spezifisch tellurische Bedeutung daraus erwiesen; denn auch ein Himmelsgott ist dort gegenwartig, wo er in Blitz oder in Regen und Tau auf die Erde hermiedersteigt Dass der Stein nicht als identisch mit der Gottheit gedacht wurde, ergibt sich für die Araber aus der von Wellhausen hervorgehobenen Mehrheit von Steinen als Repräsentanten eines einzigen Gottes.

Der Verf spricht am Schlusse dieser Darstellung (S. 213) wie ein Zugestandnis aus, dass der heilige Stein "tout au plus une habitation du dieu" gewesen sei. Ich denke, auch nach seiner Theorie, welche die heiligen Steine auf die babylonischen Tempelturme zuruckführt, können sie gar nichts anderes gewesen sein. Ich komme zu demselben Resultat auf einem andern Wege. Die eigentliche Meinung des Verf's ist freilich die, dass man sich im Altertum der "symbolischen" Bedeutung des sogenannten Batyls bewusst gewesen sei. Das ist was ich bestreite.

Die Ableitung des Wortes βαιτύλιον von ביהמל wird S. 194 doch wohl ohne ausreichenden Grund bestritten. Eine Erklarung aus dem Griechischen lässt sich für das Wort nicht geben. Die Bestatigung des Gottes Βαίτνλος bei Philo Byblius durch den Bα-αi-ti-ile unter den Gottern des Westlandes in dem Vertrag

Asarhaddons mit Konig Baal von Tyrus (jener Baltvolog ist also nicht mehr "unbekannt" S. 386) und namentlich das babylonische bit ili, nach Zimmern in Schraders Keilmschr. u. d. Alte Testament, S 437 ungefähr synonym mit aširtu, eširtu "Heiligtum, Göttergemach", ist doch wohl entscheidend für jene Herleitung Noch ehe ich die babylonisch-assyrischen Parallelen kannte, habe ich den Patriarchennamen ברואל zusammengestellt

Nicht richtig ist des Verf.'s Annahme, dass die in verschiedenen semitischen Dialekten vorkommenden Bezeichnungen für die gottesdienstliche Stele nsb und mnsb, ימצבת ; מצבת; מצבה, כאיב nur von der Erinnerungsstele gebraucht würden im Unterschied von dem eigentlichen Gottesstein, dem "Batyl". Allerdings, im Phonicischen bezeichnet wohl überall einen der Gottheit dedizierten Stein, מצבת fast uberall den Grabstein und einmal einen Ehrenstein für einen Menschen (S 197). Im Sudarabischen kommt, soviel ich sehe, בצב nur vom Grabstein vor. Es ist aber doch mindestens nicht nachweisbar, dass überall, wo bei den Arabern oder مُنْصَب von einem heiligen Steine gebraucht wird, an einen Erinnerungsstein im eigentlichen Sinne des Wortes, d. h an einen von Menschen der Gottheit zum Gedachtnis des Dankes oder der Huldigung geweihten Stein, zu denken sein sollte; vielmehr scheinen damit wenigstens zumeist solche Steine gemeint zu sein, welche die Gegenwart der Gottheit an dem bestimmten Orte verbürgen. Mir ist freilich bekannt, dass عصب auch den Grabstein bezeichnet, in diesem Fall also einen eigentlichen Erinnerungsstein, und Nöldeke hat mich noch darauf aufmerksam gemacht, dass "auch "Grenzstein" und نصيبة auch "Grenzstein" bedeutet. Aber der Grabstein galt vielleicht oder sogar wahrscheinlich ursprünglich als ein Gottesstein, und auch Grenzstein und Wegstein sind bei andern Völkern heilig; es kann also auf sie die Bezeichnung des Gottessteines übertragen sein

Auch die Masseben des Alten Testamentes vermag ich grossenteils nicht anders zu verstehen, als dass sie die Gottheit selbst reprasentieren Der Verf., der hier notgedrungen ausnahmsweise auf das Alte Testament eingeht, hat es nicht schwer, sie samtlich als Erinnerungssteine darzustellen (S. 201 ff), weil die alttestamentlichen Schriftsteller sie, soweit sie im Jahwedienst vorkamen, so ausgelegt haben. — Die beiden Saulen des Salomonischen Tempels sind trotz des Widerspruchs des Verf.'s sicher eine Nachbildung der phonicischen Tempelsaulen. Daraus, dass man sie in dem Jahwetempel aufstellte, obgleich anscheinend für die Judäer von Anfang an ihre Bedeutung nicht durchsichtig war, ergibt sich die unerlassliche Zugehörigkeit solcher Säulen zu einem phönicischen

Tempel oder doch zu dem bestimmten Vorbild des Salomonischen. dem Tempel von Tyrus. Dann kann aber nicht daran gedacht werden, dass die Saulen zu Tyrus Votivsäulen und die zu Gades Gedenksäulen waren (S. 211), sondern sie sind etwas, ohne das sich der Tempel nicht denken lasst, namlich die Repräsentanten der Gottheit selbst, in diesem Falle vielleicht in ihrer Zweiheit die Reprasentanten der göttlichen Syzygie Die aramaische Stadt Nisibis hatte, wie Stephanus von Byzanz nach Philo Byblius gewiss richtig angibt, ihren Namen von στῆλαι, d h von בציב: sicher hat man sie nicht nach einer willkurlich errichteten Gedenkstele genannt, wie jeder Ort sie sich verschaffen kounte, sondern nach dem uralten Besitz eines Gottessteines. Auch daraus, dass, wie wir an dem aus des Gottes Hadad zu Sendschirli sehen, aus der Stele spater das Bild des Gottes in figurlicher Darstellung entsteht, ergibt sich, dass die Stele den Gott ebenso reprasentiert wie das heilige Bild es thut.

Nach den heiligen Dingen werden "die geweihten Personen" besprochen, namlich zuerst "das Kultuspersonal" und dann als Consécration personelle die Beschneidung (S 214-243).

Über Priestertum bei den Arabern und Phoniciern wissen wir nicht eben viel; ausführlicher verweilt deshalb der Verf nur bei dem der Babylonier. Ich muss es den Assyriologen überlassen. diese Darstellung zu beurteilen. — Ich kann aber doch mein Befremden nicht unterdrücken über die bei Besprechung des Wortes "nach der "verwandten" ירה vorgeschlagene Deutung des Kal Wurzel Sehen" (S. 232 Anm)

Die Beschneidung halt L. nicht für eine "proto-semitische" Einrichtung, da sie sich bei den Chaldaern in keinen Spuren als bekannt nachweisen lasse (S. 243). Bei den Arabern sieht er sie als uralt an (S. 242). Beide Anschauungen werden sich kaum vereinbaren lassen. Der Beschneidungsritus muss seinem Charakter nach in so hohes Altertum der Meuschheit hinaufreichen, dass man ıhn entweder als "ursemitisch" wird ansehen müssen oder als bei einzelnen semitischen Volkern von auswarts her entlehnt. In der Beschneidung als einem Initationsritus handelt es sich nach L um die "Vereinigung" mit der Gottheit durch das vergossene Blut (S. 241). Diese Auslegung steht in Einklang mit der im folgenden Abschnitt gegebenen Darstellung des Opfers.

Der Abschnitt trägt überschriftlich die spezialisierende Bezeichnung. "Le sacrifice - Idée générale" (S 244-268) Leider tritt in dieser generellen Haltung die Auseinandersetzung des Verf's nicht recht als ein geschlossenes Ganzes uns entgegen. Der Gegenstand ist so kompliziert und schwierig, dass wenige Bemerkungen einer Rezension nur geringen Wert haben können; trotzdem ver-

suche 1ch einige andeutende Urteile.

Ich stimme mit dem Verf. uberein in der Bewunderung, ebenso aber auch in der Ablehnung der von Robertson Smith in lückenloser Konsequenz aufgebauten Opfertheorie, wonach auf Grund der totemistischen Vorstellung durch den gemeinschaftlichen Anteil der Gottheit und der Opfernden an dem heiligen, nämlich menschlichgöttlichen, Leben des Opfertiers eine Vereinigung zwischen beiden Seiten hergestellt wird Die Theorie steht und fallt mit dem Erweis des Vorhandenseins des Totemismus. Dieser Erweis ist, wie auch mir scheint, fur die semitischen Völker auf anderm Gebiet nicht zu erbringen und kann wohl aus dem Opferbrauch fur sich allem noch weniger erbracht werden. Ohne Frage ist die allem Volkern gemeinsame Opfersitte von gemeinsamen Vorstellungen aus-Sollte also die totemistische Auffassung vom Opfer bei andern Völkern wirklich als uralt zu erkennen sein, bei den Semiten aber nicht, so wird eine andere noch altere Anschauung zu Grunde liegen, aus der sich die totemistische als eine sekundare entwickeln konnte Ich muss überhaupt für meine Person gestehen, dass ich mir den Mystizismus, der in der von Robertson Smith geltend gemachten Auffassung liegt, für die älteste Menschheit nicht vorzustellen vermag

Der Verf. stimmt mit Smith insoweit überein, als auch nach seiner Meinung das Opfer der Vereinigung mit der Gottheit dient ("pour s'unir à la divinité" S 260). Das ist richtig, sofern Vereinigung verstanden wird in dem weitern Sinne von Verbindung mit der Gottheit. Diese Verbindung bezweckt überhaupt der gesamte Kultus. Es kann sich nur fragen, wie sie im Opfer bewerk-

stelligt gedacht werde

Ich meinerseits sehe, trotz des harten Urteils des Verf.'s uber die Auffassung des Opfers als einer Gabe an die Gottheit, eben diese als die einfachste an und als ausreichend für die Erklarung. Anscheinend besonders alte semitische Benennungen des Opfers, קרבן und קרבן, beruhen auf dieser Auffassung oder legen sie wenigstens nahe. Die Polemik des Verf.'s gegen die Gabe-Theorie (S. 266) ist durchaus ungerecht. Sie trifft nur die Theorie des do ut des, die sich mit jener durchaus nicht deckt Auch setzt die Gabe-Theorie keineswegs voraus, dass der Mensch sich — was fur das Altertum nicht zutreffend sein würde — als den absoluten Herrn dessen, was er gibt, ansehe Das Kind thut es nicht, wenn es der Mutter schenkt, ihm ist das Geben nur ein Ausdruck der Zuneigung. Die Gabe-Theorie schliesst den Gedanken der Verhindung nicht aus sondern vielmehr ein; denn jede Gabe bezweckt eine Verbindung des Gebers mit dem Beschenkten. Ganz besonders im semitischen Altertum wird bekanntlich jede Vereinbarung, jedes Bündnis durch Geschenke befestigt. Ich bezweifle, dass bei den Bundesmahlen das Gemeinschaftstiftende der physische Akt des gegemeinsamen Essens ist oder doch, dass er es in erster Linie ist. Bei jedem gemeinsamen Mahl ist ein Teil der Geniessenden der gebende, der andere der empfangende oder auch alle sind beides zugleich Eine Gabe kann aber nicht in intensiverer Weise

entgegengenommen werden als wenn der Empfangende sie durch das Essen in sich aufnimmt. Das Essen auch des gebenden Teiles bringt zum Ausdruck sein Partizipieren an dem, was durch die Annahme des Gegebenen von der andern Seite bewirkt wird. So bei den Mahlen des Bundes zwischen Menschen, so auch bei den Opfermahlen. — Darüber lasst sich streiten, ob das Opfer, wenn es eine Gabe war, zunachst gedacht wurde als eine Gabe der Liebe, wie das Geschenk des Kindes an die Mutter, oder als eine Huldigungsgabe, wie sie im Orient dem Höhern dargebracht wird, um sich ihm nahen, d. h. um zu ihm in eine Beziehung treten zu dürfen.

Auch wenn man der Meinung ist, die alteste Auffassung des Opfers sei die als einer Speise der Gottheit, kommt man m. E. doch auf die Bedeutung als Gabe; denn ich vermag mir (dies mit dem Verf) nicht vorzustellen, dass die altesten Opferdarbringer gemeint hatten, die Gottheit sei dessen bedürftig, dass der Mensch seinerseits ihr Speisung darbringe. — Auch die Bedeutsamkeit des Blutes bei der Opferhandlung entspricht der Auffassung als Gabe, insofern das Blut als der Sitz der Seele, des Lebens, das Wertvollste ist am Tiere, weil das Leben nach der im Alten Testament ausgesprochenen, gewiss uralten, Anschauung ein Ausfluss der Gottheit ist.

Der Verf. will das Opfer nicht ansehen als eine Gabe, bezeichnet es aber von vornherein als eine Darbringung, "offrande" (S 249 f). Bei den Babyloniern denkt er "seit den altesten Zeiten" das Opfer in der Weise ausgeübt, dass von den zu profanem Gebrauch bestimmten Dingen ein Teil der Gottheit geweiht werde, der dann als eine Vermittelung zwischen dem Menschen und der Gottheit gelte (S. 266). Der Unterschied zwischen "offrande" und "don" ist subtil. Die Meinung des Verf's ist, wenn ich recht verstehe, dass es beim Opfer nicht, wie bei einer Gabe, ankommt auf den objektiven oder subjektiven Wert des Gegebenen. allerdings meine 1ch. Das, worauf es nach dem Verf. ankommt, ist die Verbringung des Opferblutes in die unmittelbarste Nähe der Gottheit, an den Ort ihrer Gegenwart, damit durch diesen physischen Akt die communio hergestellt werde (S 259 f.) Diese Anschauung, die einer Seite der von Robertson Smith vorgetragenen entspricht, hat für dessen Totemismus eine Berechtigung, für Lagrange m. E. keine, da bei ihm der Nachweis fehlt, inwiefern das Tierblut die Vereinigung zu Stande bringt. Er nennt es "un sang qui représente celui de l'homme" (S. 260). Es ist aber unter L.'s Voraussetzungen nicht einzusehen, wie das Tierblut zu dieser stellvertretenden Bedeutung kommt, wenn nicht etwa dadurch, dass das Tier dem Menschen gehört und als seine Gabe dargebracht wird, was L. doch in Abrede stellt.

Das folgende Kapitel handelt von "den Toten" (S. 269—296). Wie mir scheint mit Recht tritt der Verf. dafür ein, dass die alttestamentliche Scheol-Vorstellung uralt sei, nicht erst eine Reaktion gegen altern Seelenkultus. Er beruft sich dafur auf die Gemeinsamkeit der Scheol-Vorstellung bei Hebraern und Babyloniern. damit allein ist freilich eine andersartige noch altere Vorstellung nicht abgewiesen. — Nicht berechtigt kann ich des Verf.'s Widersprüch gegen alten Toten- oder Ahnen-Kultus finden. Ich sehe nicht ein, dass die Scheol-Vorstellung ihn ausschlosse, und, um von den Arabern abzusehen, finde ich ihn auch im Alten Testament wenigstens angedeutet. Es ist richtig, dass Gaben an die Toten nicht notwendig die Bedeutung eines Opfers haben (S. 287); inehn aber scheinen mir die hebraischen Trauersitten zu besagen.

Ob wirklich, wie der Verf. mit vielen Neueren annimmt, die Seele, up, nach dem Tode selbstandig ubrig bleibend, also in die School eingehend gedacht werde, ist mir noch immei zweifelhaft. א בבש פנמה Allerdings was in der Hadad-Inschrift steht von der בבש פנמה scheint fur eine Fortexistenz der Seele zu sprechen; ich halte es aber doch noch für möglich, dass der Ausdruck zu verstehen ist in dem Sinne: "die Person Panammu's". Was von dem Menschen in das Totenreich eingeht, wird bei den Babyloniern und Assyrern, so viel ich weiss, niemals als napištu bezeichnet. Weshalb ich annehme, dass nach alttestamentlicher Anschauung mit dem Tode die wies aufhort zu sein, habe ich in meinem Artikel "Feldgeister" (a. a. O., VI. S. 12 ff.) ausgesprochen. Die Frage des Verf.'s S. 270 Anm. 1, was denn die "Schatten" der Unterwelt seien, wenn nicht "Seelen", weiss ich freilich nicht zu beantworten. Die Frage scheint mir aber unberechtigt. Das von dem Menschen nach dem Tod aussei dem Leichnam übrig Bleibende muss nicht mit einem der Teile des lebenden Menschen identisch sein, sondern lasst sich als eine neue Existenzweise denken, die sich mit dem Eintritt des Todes als Residuum des ganzen mit dem Tod aufhorenden Menschen bildet. -Was S. 295 mitgeteilt wird über den Glauben der leiblichen Auferstehung als altbabylomsch, überlasse ich der Beurteilung der Assyriologen. Das aber ist gegen den Verf. mit Bestimmtheit festzuhalten, dass dieser Glaube dem vorexilischen Israel fremd ist und sich zuerst in der syrischen Verfolgungszeit deutlich erkennen lasst als entstanden, mit oder ohne Verwertung auslandischer Vorstellungen, aus dem Bedürfnis, die vorangegangenen Geschlechter an dem irdischen Messiasreich teilnehmend zu denken.

Ich muss auf eine Beurteilung der im nachsten Kapitel gegebenen Besprechung der "babylonischen Mythen" (S. 296—350) verzichten. Behandelt werden hier das Gilgamisch-Epos, die Kosmogonien, Bel und der Drache, der Mythos des Zu, die Ursprunge der Menschheit, der Etana- und der Adapa-Mythos.

Der letzte Abschnitt des Buches: "Die phonicischen Mythen" (S. 350—393) beschaftigt sich ausschliesslich mit Philo von Byblos und dessen Fragmenten. Er gehort zu den vorzuglichsten Partien des Buches und fordert an einzelnen Punkten das Verständnis der Fragmente. L. stimmt im allgemeinen mit meiner Darstellung überein, insofern auch er den Philo ansieht nicht als einen Über-

setzer sondern als unabhangigen Autor. Weit starker als von allen Frühern wird von L eine Abhangigkeit Philos von Hesiod geltend gemacht (S. 382 ff). Das genum-phonicische Material der Phonikika reduziert L noch mehr als ich es gethan habe, will namentlich, und wohl mit Recht, von Mitteilungen theogonischen oder sonst irgendwie theologischen Inhaltes auf verloren gegangenen Tempelsaulen nichts wissen und denkt als Philos phonicische Quellen nur Tempelinschriften von der Art, wie wir sie noch jetzt besitzen, und daneben vorzugsweise die mündliche Tradition der Heiligtumer

Wenn die Gottin Βηρούθ bei Philo anzusehen ist als "déesse éponyme de la ville de Béryte" (S. 384) oder auch nur dafür gehalten wurde und der Name der Stadt ברות lautete (was ich nicht kontrollieren kann), so kann der Name der Stadt doch nicht, wie allerdings eine alte Etymologie annimmt, dem hebraischen בארות "Brunnen" entsprochen haben (S. 177), daraus konnte man überhaupt nicht einen Gottesnamen machen Die Göttin Berut ist indessen gewiss nicht lediglich "la dame de Beirout"; denn in den Gottesnamen Philos sind sonst nicht Stadtnamen, wenigstens nicht solche, die gangbar waren, erhalten (ein veralteter vielleicht in Ούσωος = Ušû?).

Aus dem ganzen Buche notiere ich zum Schluss an auffallenden Druckfehlern: S 168 "Sinis" für die "Tochter Hadads" statt Simi ((a), die uns jetzt aus einer lateinischen Inschrift aus Syrien bekannte Tochter Jupiters Sim[e]; ausserdem S. 31 "les frères Grimme" und S 75 für den Herausgeber des Josephus "Niesse".

Dass das Buch einen sehr reichhaltigen Inhalt hat, wird man einigermaassen aus meiner Beurteilung ersehen können. Diese Reichhaltigkeit möge die Länge meiner Besprechung entschuldigen. Ich habe mehrfach meine Zustimmung zu den Anschauungen des Verf.'s hervorgehoben und könnte es in noch vermehrter Weise thun. Neben meinen einzelnen Ausstellungen muss ich aber doch zuletzt auch allgemein bemerken, dass ich nicht ohne eine gewisse Unbefriedigtheit von der Darstellung des Verf.'s geschieden bin.

Der Verf. will mit Bewusstsein nichts anderes als Skizzen oder, wie er sagt, einen erst auszufüllenden Umriss geben. Seine Skizzen sind aber gelegentlich — ich muss hinzufugen: in grösserm Umfang doch nur vereinzelt — fast nur Raisonnements Der Verf. würde über den Eindruck der Willkürlichkeit hinweggeholfen haben, wenn er diese Raisonnements, die er nicht eingehend begründen wollte, doch mehr belebt hatte durch häufigere Einflechtung einzelner konkreter Züge. Nur dadurch konnte für jeden Leser der Vertrauen gebende Eindruck erweckt werden, dass das Raisonnement des Verf's ein Ergebnis sorgfältiger Untersuchung des Materials ist, was der speziell Unterrichtete, zwischen den Zeilen lesend, sich mit einiger Mühe vergegenwärtigen wird. Mit jener Darstellungsweise hangt zusammen, dass innerhalb einzelner Abschnitte die Gedanken des Verf's sich vielfach in einigermaassen loser Folge darbieten oder dass doch ihre Anordnung für den Lesei nicht überall durchsichtig

unsicheres hat. Naturlich tadle ich nicht, dass L. gelegentlich verschiedene Möglichkeiten der Auffassung neben einander vorlegt; das ist auf diesem delikaten Gebiet eine Tugend, obgleich durch die Art ihrer Geltendmachung in Einzelheiten dieses Buches hie und da die Klarheit der Darstellung verloren geht in dem Zuviel der Berucksichtigung ebenfalls gangbarer Nebenwege, übrigens auch in dem Zuviel des eigenen Unterscheidenwollens. Aber noch darüber hinaus macht der Verf. mehrfach, wo er am Ende einen Darstellung steht, unvermittelt und zuweilen nur andeutungsweise eine Modifikation als denkbar geltend, durch welche die ganze vor-

getragene Entwickelung umgestossen werden wurde.

Neben diesen mehr das Formelle betreffenden Anstossen muss ich weiter noch gestehen, dass ich nach Durcharbeitung diesei 393 Seiten Text daraus doch kein deutliches Bild gewonnen habe von den semitischen Religionen, auch nicht einmal von der Vorstellung, die dem Verf. bei ihrer Schilderung vorschwebte beruht zunächst darauf, dass es ihm eigentlich nur darum zu thun ist, den Glauben an ein in irgendwelchem Grade einheitlich gedachtes Göttliches als den semitischen Religionen zu Grunde liegend nachzuweisen. Wenn man dies reduziert, worauf es m. E. sich von selbst reduziert, auf den Versuch, darzustellen, dass in den nichtmonotheistischen Religionen der Semiten für die Ahnung eines in den einzelnen Gottergestalten überall vorhandenen Allgemeingottlichen Raum bleibt, so kommt die Darstellung des Verf.'s nach meinem Urteil auf den einigermaassen überflüssigen Erweis hinaus. dass es sich in dem Glauben der Semiten wirklich um Religion Das Einzige, was an diesem Punkte vielleicht den semitischen Religionen charakteristisch ist, eine deutlichere Hinweisung auf eine Einheitlichkeit des Göttlichen als in andern Religionen, konnte hier nicht zur Geltung kommen, weil die Vergleichung mit den andern Religionen fehlt. Ich weiss wohl, der Verf. hat die spezielle Absicht, zu zeigen, dass die semitischen Religionen nicht aus Polydamonismus entstanden sind; ich vermag aber nicht einzusehen, dass der Polydamonismus jenen latenten Gottesglauben ausschliesse. Die Entstehung der semitischen Religionen aus Polydimonismus lasst sich bestreiten, und ich wäre meinerseits sehr geneigt, es zu thun. Ich kann aber nicht finden, dass diese Entstehung sich mit den vom Verf. vorgetragenen Argumenten abweisen lasst. — Was in den besprochenen Religionen nicht auf jenen latenten "Monotheismus" — um den Ausdruck des Verf.'s beizuhehalten - hinweist oder doch hinweisen kann, sieht L. als eine blosse Form der Religion an und behandelt es deshalb als nebens.ichlich. Das ist es auch; aber eben nur dies Nebensächliche vermögen wir geschichtlicher Weise zu erkennen. Soweit der Verf. überhaupt darauf ausgeht, dies zu thun, ist er doch nicht in der Lage, aus dem Beobachteten ein charakteristisches Bild zu gestalten,

weil er die semitischen Religionen in der Folge seiner Darstellung nicht als Gruppen sondern nur in den Einzelheiten auseinanderhalt. Ein Bild konnen wir nur gewinnen von der Religion der Babylonier und Assyrei, ein anderes von der der Phonicier und wieder ein anderes von der der Araber. Wenn wir diese verschiedenen Bilder haben, werden wir in ihnen gewisse Ahnlichkeiten entdecken. Sie lassen sich abstrahieren und zusammenstellen. In dem so etwa gewonnenen "Bilde", wenn man noch davon wird reden können, kame in Wegfall was die einzelnen Religionen Besonderes haben. Inwieweit dies Bild wirklich die "ursemitische" Religion darstellen wurde, ware allerdings noch die Frage. Jedenfalls bestatigt sich mir durch den Eindruck des Buches unter einem andern Gesichtspunkt was ich in meinem Eingang bemerkt habe, dass es nicht richtig sei, in der Weise, wie der Verf es versucht hat, die "semitischen Religionen" in zusammenfassender Weise darzustellen.

Ich schliesse aber lieber mit dem anerkennenden Dank dafur, dass ich aus den feinen Beobachtungen und geistvollen Urteilen des Verf.'s viele Anregung gewonnen habe Dass auch Andere sie daraus schöpfen, möchte meine Besprechung veranlassen.

Wolf Baudissin.

## Namenregister $^{1}$ ).

| *Ahlwardt            |      |     |      | 203   | Jensen                   |            | 215         |
|----------------------|------|-----|------|-------|--------------------------|------------|-------------|
| Albrecht             |      |     |      | 421   | *Kautzsch                |            | 412         |
| Aufrecht             |      |     |      | 276   | Konow                    |            | 1           |
| Bacher               |      |     |      | 373   | *Lagrange                |            | 812         |
| Baethgen             |      |     |      | 371   | *Lippert                 |            | 805         |
| Barth .              | 376. | 628 | 771  | 798   | Meinhof                  |            | 299         |
| Baudissin            |      |     |      | 812   | Mılls                    | 13 577.    |             |
| Beer                 |      |     |      | 200   | Mittwoch .               | 61         | 214         |
| <sup>≒</sup> Bendall |      |     |      | 637   | 2100000                  | 567. 568   | 750         |
| Braun                |      |     |      | 562   | Noldeke .                | 203        | 412         |
| Brockelmann          |      |     |      | 795   | Oppert, G .              |            | 508         |
| ≒Brockelmann         |      |     |      | 628   | Pedersen .               |            | 585         |
| Caland .             |      |     |      | 740   | Praetorius 199 271 5     | 24 530,773 | 794         |
| *Derenbourg          |      |     |      | 810   | Reichelt .               | •          | 570         |
| Fraenkel, S          |      |     |      | 201   | *Rhodokanakis .          |            | 376         |
| Francke .            |      |     |      | 285   | Rieger                   |            | 747         |
| Fiebig               |      |     |      | 581   | Rothstein, J. W          | 81.        | 344         |
| Fischer, A           |      |     |      | 783   | Scheftelowitz            |            | 107         |
| *Friedlaender, J     |      |     |      | 402   | Schmidt, R               | 637        | 705         |
| Giese                |      |     | 202. | 420   | *Seybold                 |            | 405         |
| Ginsburger, M        |      |     |      | 67    | Seybold .                |            | 805         |
| Goldziher .          |      | 392 | 405. | 810   | Simon, R                 |            | <b>52</b> 0 |
| Guidi                |      |     |      | 196   | Smith, V. A.             |            | 605         |
| Hertel .             |      |     |      | 639   | Speyer                   |            | 305         |
| Hirschfeld, H        |      |     |      | 402   | v. Spiegel .             |            | 745         |
| Holzhey              |      |     |      | 751   | Steinschneider .         |            | 474         |
| Horn .               |      |     |      | 176   | Suter                    | . 576      | 783         |
| Holovitz, J          |      |     |      | 173   | <sup>**</sup> de Vlieger |            | 392         |
| Horovitz, S          |      |     |      | 177   | Vollers .                |            | 375         |
| Jacobi               |      |     | . 18 | . 311 |                          |            |             |

## Sachregister<sup>1</sup>).

| der Monch" .                                                                                                                      | 747        | Akrostichon Simon, Das angebliche, in Psalm 110 371                                                         |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Abrahams ben Ezra, Studien zu den Dichtungen., .                                                                                  | 421        | Altīranische Studien 107<br>Ānandavardhana's Dhvanyāloka                                                    |  |
| Abulwalîd Ibn Ganah's, Eme angebliche Ausserung, uber die Ursprache.  Açma'ijjāt s. "Sammlungen. Adıti, Über die vedische Gottin, | 373<br>508 | 18. 311 Andhra History and Coinage . 605 **Aramaismen, Die, im Alten Testament . 412 Band 56, 247f, Zu, 200 |  |

<sup>1) \*</sup> bezeichnet die Verfasser und Titel angezeigter Werke.

| Berichtigung 214                          | 420   | de la prédestination dans la                    |       |
|-------------------------------------------|-------|-------------------------------------------------|-------|
| Bhavisyapurāna, Uber das,                 | 276   | théologie musulmane                             | 392   |
| Bodhisattva, Über den, als Ele-           |       | Lautgesetze, Turkische,                         | 535   |
| fant mit sechs Hauzahnen .                | 305   | Māgha, Śiśupālavadha II, 90 .                   | 520   |
| Carıtatıvnamen, Über einige               |       | Maghī dialect of the Chittagong                 |       |
| weibliche, im Hebraischen .               | 530   | Hill Tracts, Notes on the,                      | 1     |
| "Catalogue of the Sanskrit Manu-          |       | ∸Maımonıdes, Der Sprachgebrauch                 |       |
| scripts in the British Museum             | 637   | des, I. Lexikalischer Teil                      | 402   |
| Christlich-Palastinisches .               | 196   | *Manuscrits arabes, Les, de l'Es-               |       |
| Dahlsche Gesetz, Das, .                   | 299   | curial II, 1                                    | 810   |
| Deboraliedes, Zur Kritik des,             |       | Morgenlandisch                                  | 566   |
| und die ursprungliche rhyth-              |       | Pahlavi Yasna I. Edited with                    |       |
| mische Form desselben . 81                | 344   | all the MSS collated                            | 766   |
| Deboralied, Zu Rothstein's Arbeit         |       | Pahlavi Yasna XIV XV, XVI                       |       |
| uber das, .                               | 197   | with all the MSS. collated                      | 13    |
| Deborahed, Zum Schluss von                |       | Pahlavi Yasna XIX, 12-58 with                   |       |
| Rothsteins Arbeit uber das,               | 567   | all the MSS collated                            | 577   |
| Eigennamen, Über einige Arten             | \     | Pañcatantra, Eine vierte Jama-                  | 0.00  |
| hebraischer,                              | 773   | Recension des,                                  | 639   |
| Endvokale $u$ $i$ , $\sigma$ beim assyri- |       | Pronomen, Das, 1m Mittelpersi-                  |       |
| schen Nomen und Verbum,                   | 751   | schen .                                         | 570   |
| Herkunft und Bedeutung der,               | 751   | Sabaisch , wei immer".                          | 199   |
| Eth, Das aramaische, der 1. Pers          |       | Şabaısches und Athiopisches                     | 271   |
| Sing. Perf.                               | 771   | Šāhuāme 64, 48 .                                | 176   |
| "Études Bibliques. Études sur             | 040   | *Sammlungen alter arabischer                    |       |
| les Religions Sémitiques .                | 812   | Dichter I Elaçma'ıjjāt nebst                    |       |
| Etymologie K. Vollers', Berich-           | # T C | einigen Sprachqaçīden .                         | 203   |
| tigung einer,                             | 576   | *Sprachqaçīden s. *Sammlungen.                  |       |
| Etymologie K. Vollers'", Zu "Be-          | 783   | Stoicismus, Über den Einfluss                   |       |
| richtigung einer,                         | 100   | des, auf die Entwickelung der                   |       |
| Evangelienfragment, Zu dem                | 201   | Philosophie bei den Arabern                     | 177   |
| spanisch-arabischen,                      | 201   | *Sul und Schumul, Geschichte                    | 405   |
| tischen . 628 [795                        | 798]  | von, .                                          | 405   |
| Fu'ail im Hebraischen und Syri-           | ,,,,  | Sūtras, Zur Exegese und Kiitik                  | 740   |
| schen                                     | 524   | der rituellen, . Talmud bablı, Traktat "Gotzen- | ( 417 |
| Genîza-Fragment, Em,                      | 61    | dienst"                                         | 581   |
| Gotteslehre, Ein Beitrag zur Ge-          |       | Tawaddud .                                      | 173   |
| schichte der persischen,                  | 562   | Thargum jeruschalmi zum Penta-                  | 1.0   |
| Harihara's Śingāradīpikā                  | 705   | teuch, Die Fragmente des, .                     | 67    |
| "Ibn al-Qiftī's Ta'ıīlı al-Hukamā'        | 805   | Tibetischen, Kleine Beitrage zur                |       |
| Jesaias 32, 11, Zu,                       | 375   | Phonetik und Grammatik des,                     | 285   |
| [Imperativform, Eine verkannte            |       | Typen, Zu den samaritanischen,                  | 568   |
| hebraische,] siehe Band und               |       | Typen, Zur Geschichte der syri-                 |       |
| Jesaias.                                  |       | schen,                                          | 16    |
| Inschrift, Die, am Hauptportal            |       | "'Ubaid-Allah ibn Kais ar-Ru-                   |       |
| des Sultan Hāns bei Konjah                |       | kajjât, Der Dîwân des, .                        | 376   |
|                                           | [420] | Vervielfaltigungszahlen, Zu den                 |       |
| Inschrift, Die hittitisch-armeni-         |       | hebraischen,                                    | 750   |
| sche, eines Syennesis aus                 | 0.1.  | Zahlen, Die kanonischen, 70-73                  | 474   |
| Babylon                                   | 215   | יַברלרן                                         | 794   |
| "Kıtâb al Qadr. Matériaux pour            |       | •                                               | 745   |
| servir à l'étude de la doctrine           |       | Zoroastusmus, Uber den, .                       | (#3   |
|                                           |       |                                                 |       |